Animation,
territoires et

pratiques
socioculturelles

Sociocultural
community
development

and practices

Animacion,
territorios y

prdcticas

socioculturales

Hors théeme/ Open topics / Fuera del tema

La culture masculine arabe a I'épreuve du féminisme : enjeux et

perspectives

Iheb Lakdhar

Institut Supérieur de Animation pour la Jeunesse et la Culture, Université de Tunis, Tunisie

Lak.iheb88@gmail.com

Cet article examine les théses
exposées par la critique fémi-
niste arabe de Fatima Mernissi,
Nawal El-Saadawi et Raja
Ben Salama. Leur objectif était
de saisir les relations sociales
qui influencent la nature de la
culture arabe et 'état d'esprit
en démantelant les institutions
d’éducation et de socialisation
ainsi que les schémas de pensée
qui in%uencent la formation des
comportements  individuels et
leur orientation selon les valeurs,
les coutumes et les traditions qui
perpétuent les éléments de mar-
ginalisation et d’exclusion dans
différents domaines de la vie. Le
systéme social arabe est composé

‘un ensemble de schémas idéo-
logiques ancrés dans les institu-
tions, dont la plus importante est
la famille. En méme temps, c’est
un prolongement qui demande
une lecture et une compréhension
du réseau de relations qui régit
ces Sociétés.

Mots-clés : harem

mental, éducation genrée,
autonomisation, discours
religieux, culture masculine.

© Theb Lakdhar (2025)

This article examines  thesis
presented in the Arab feminist
critique by Fatima Mernissi,
Nawal Al-Saadawi, and Raja
Ben Salama. Their aim was to
capture the social relations in-
fluencing the nature of Arab cul-
ture and mindset by dismantling
educational and socializing insti-
tutions, as well as thought ﬁat—
terns shaping individual behav-
iors and orientations based on
values, customs, and traditions
perpetuating elements of mar-
ginalization and_exclusion in
various aspects of life. The Arab
social system consists of a set of
ideological patterns deeply root-
ed in institutions, with the most
important being the family. At
the same time, it is an extension
that requires an examination
and understanding of the net-
work of relationships governing
these societies.

Keywords: mental

harem, gender education,
empowerment, religious
discourse, masculine culture.

Sous licence Creative Commons (CC BY 4.0).

ISSN : 1923-8541

Este articulo examina las tesis
presentadas en la critica femi-
nista drabe de Fatima Mernissi,
Nawal El-Saadawi y Raja Ben
Salama. Su objetivo era_captu-
rar las relaciones sociales que
influencian la naturaleza de
la cultura y mentalidad drabe,
desmantelando  instituciones
educativas y de socializacion, asi
como patrones de pensamiento
que moldean comportamien-
tos y orientaciones individuales
basados en valores, costumbres
y tradiciones que perpetiian ele-
mentos de marginacién y exclu-
sion en varios aspectos de la vida.
El sistema social drabe consiste
en un conjunto de patrones ideo-
légicos arraigados en las institu-
ciones, siendo la mds importante
la familia. Al mismo tiempo, es
una extension que requiere un
examen y comprension de la red
de relaciones que gobiernan estas
sociedades.

Palabras clave : harén
mental, educacién de género,
empoderamiento, discurso
religioso, cultura masculina.

S3



54| I Lakdhar ATPS, 2025, n.27, p. 53-64

Introduction

Les transformations cognitives, intellectuelles et politiques que le monde a connues depuis les
années 1960 n'ont pas manqué de toucher la pensée arabe. Les différents discours ont abordé
la question de la libération récurrente de la domination du régime patriotique et de la violence
coloniale, avec un message politique, une tentative de défendre les droits des peuples arabes et de
les soutenir économiquement et socialement.

Les femmes arabes ont joué un role essentiel dans la résistance coloniale pour retrouver leur
liberté et préserver leur identité culturelle en lien avec certaines coutumes et traditions, incluant
leurs pratiques religieuses. Elles ont aussi dénoncé certaines paroles qui traduisent le regard
masculin sur les femmes et qui encouragent I‘évolution de la perception sexuelle sur elles-mémes.

Dans la culture arabe, le corps et le langage sont associés a la révolution et a I'Islam, de la
méme maniére que les gens sont connectés au monde et aux concepts qui créent des relations
sociales entre hommes et femmes depuis longtemps dans la répartition des tiches générales. La
division du territoire, 'acceptation de la souveraineté ou la loyauté est liée a cette division et la
création de frontiéres, mentales, physiques ou territoriales, incarne cette division. En accord avec
certains dictons religieux stipulant que « la spheére privée estle monde de I'indépendance, du but,
de I'égalité, des activités naturelles et de 'amour, la sphére publique est le monde de la liberté >, la
communauté arabe a instauré la prééminence des femmes dans le domaine public, qui est controlé
par les hommes sans qu’ils le sachent.

Ce refus symbolique concerne ces régles et les limites qui ont défini leur propre lieu : la
maison. Il s’agit d’un systeme de connexion entre le foyer et une série de concepts et d'idées qui
entourent la vie et qui forment I'identité de la famille : la sécurité des enfants, '’honneur des filles,
le comportement convenable, la dévotion du mari et le mépris total de I'autonomie féminine. La
généalogie arabe a mis fin 3 de nombreuses luttes sexuelles et a inclus la voix de la femme dans un
ensemble de concepts masculins induisent depuis des milliers d'années I'exclusion, I'évasion et la
réduction de la question sociale, politique et économique (Bessis, 2007, p. 88).

Méthode

La méthode adoptée pour cette analyse critique des perspectives de genre par Fatima Mernissi,
Nawal El-Saadawi et Raja Ben Salama repose sur une approche en plusieurs étapes. Dans un
premier temps, une revue de la littérature sera entreprise afin d’identifier les théories féministes
arabes et les concepts fondamentaux développés par ces auteures. Une analyse approfondie de
concepts, tels que la marginalisation et la socialisation, suivra dans le but d’articuler un cadre
théorique solide. Une exploration des institutions sociales, notamment la famille et I'¢ducation,
mettra en lumiére leur influence dans la construction des identités de genre. Puis, I'analyse sera
enrichie par des études de casillustrantles dynamiques de genre dans des contextes spécifiquement
arabes. S’ensuivra la démarche de déconstruction des schémas de pensée a travers des entretiens
visant a appréhender les perceptions individuelles. Enfin, une synthese des résultats permettra
d’élaborer des recommandations en faveur de politiques visant & promouvoir I'égalité des genres,
tout en mettant en place des initiatives de sensibilisation pour mobiliser les communautés autour
de ces enjeux cruciaux.



La culture masculine arabe 4 'épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 55

L'effondrement de la culture masculine arabe

Fatima Mernissi a commencé a se détacher de I'institution de la charité et de la haine, elle constate
que clest cette institution qui a instauré les frontiéres, notamment en raison de son soutien par
lautorité religieuse qui se trouve dans 'imaginaire des hommes. Elle affirme que « les frontiéres ne
sont présentes que dans les esprits de ceux qui possédent le pouvoir » (Mernissi, 2005, p. 45), ou
elles se transforment en quelque chose d’invisible, et que I'univers devient privé car la frontiere est
dissimulée. Le domaine est divisé en zones de nuit, de jour, intérieures et extérieures, féminines et
commémoratives, et toute sortie du domaine privé constitue une offense, voire une révolte, contre
les valeurs et les traditions de la société du point de vue des hommes. Le rejet par les femmes de
ces contraintes dans la sphére publique signifie que le pouvoir des femmes dans la rue, les écoles,
les bureaux et les parlements est un acte révolutionnaire d'appropriation politique.

Marnissi désigne comme le « harem mental » ce qui est invisible et joue un role essentiel
dans I'ingénierie sociale des sociétés arabes. Dans le débat culturel, elle tente de le démystifier ce
concept pour analyser la réalité actuelle. A cette fin, elle utilise I'analyse historique, sociale et le
démontage pour ouvrir de nouvelles perspectives pour la famille et la société (Mernissi, 2011, p.
83). Les principes qui ont influencé la logique maintiennent celle-ci en relation avec le passé, ot
I'héritage culturel et politique se méle sous le masque religieux dans la formation de la mentalité
arabe. De cette maniere, I'individu est contraint par les normes culturelles qui gouvernent la
logique d’une société spécifique, que Fatima Marnissi remet en question.

La structure des relations sociales est controlée par le sexe, qui régle les normes morales qui
sont transmises a la population afin de favoriser I'autorégulation. L'utilisation du voile par les
femmes est percue comme un symbole de I'inhibition du désir sexuel, considéré comme une
source de tentation et de géne. L'auteure souligne ainsi comment le discours religieux influence
l'environnement social en se basant sur la différence sexuelle, considérée comme un élément
essentiel pour préserver cet ordre (Mernissi, 2002, p. 66).

Selon elle, la prise de conscience de la dynamique sociale dominante dans ces sociétés, que ce
soit au niveau familial ou dans la répartition des roles entre les sexes, met en lumiére un systéme
qui semble chercher a contrecarrer l'autorité féminine et a en neutraliser I'effet durable.

Dans le systéme sociétal arabe, la femme est considérée comme un acteur négatif, ce qui découle
des caractéristiques qui lui sont attribuées. La nudité est responsable des comportements indécents
de la femme et des viols dont elle est victime. De la méme maniére, 'infidélité du mari a sa femme
est attribuée a la capacité de séduction de la femme sur ’homme et non le contraire. Dés lors, la
femme est systématiquement l'acteur négatif, tandis que 'homme est toujours I'acteur positif. La
définition de I'identité sexuelle repose sur cette base. La femme incarne le modele par excellence de
T'objet sexuel et occupe la seconde place dans le mythe fondateur Adam ainsi que dans I'économie
politique arabe. Par conséquent, elle est considérée dans le systéme sexué arabe comme un outil
passif, représentant ainsi la norme de toute castration de genre (Mellouki, 1991, p. 154).

Fatima Marnissi a établi un parallele entre les théories de Freud et celles de I'imam al-Ghazali
en se basant sur les différences biologiques du corps pour définir les réles sexuels liés a la passivité
et a l'activité. Elle a établi une corrélation entre la conception freudienne de la passivité du role
sexuel féminin et celle de I'activité défendue par I'imam, affirmant que « La femme est une force
destructrice pour le systéme social, que ce soit en étant active selon al-Ghazali ou passive selon
Freud » (Nader & Armengaud, 2006, p. 20).



56 | 1. Lakdhar ATDPS, 2025, n. 27, p. 53-64

Marnissi a ainsi souligné les tensions générées par ces conceptions divergentes au sein des
systémes sociaux, mettant en lumiére les implications sur I'ingénierie sociale et la vie sexuelle.
Ces divergences dans lattribution des roles sexuels féminins, entre actif et passif, témoignent
des particularités culturelles qui influent sur les conceptions des sexes dans les sociétés arabes et
occidentales.

Clest en assurant la satisfaction des besoins sexuels de la femme que I'imam al-Ghazali
préconise la préservation du tissu social, dans le but de prévenir I'adultére et d'empécher toute
déviance par rapport aux normes de la société. Selon sa vision, la sauvegarde du systéme social est
directement liée a la protection de la femme et donc a la satisfaction de ses besoins sexuels. Ainsi,
Iéquilibre de la société serait menacé si la femme se limitait a son époux et évitait les scandales
en ne cédant pas a la séduction et a I'adultére. Selon Al-Ghazali, la préservation du tissu social
nécessite une éducation de l'instinct sexuel féminin pour qu’il s’inscrive dans les limites définies
par la structure sociale de la communauté (Nader & Armengaud, 2006, p. 21). Selon sa théorie,
influence de la femme est liée a sa relation sexuelle avec 'homme dans le cadre du mariage.
Ainsi, elle n'aurait pas d’influence en dehors de ce domaine, contrairement a 'homme, considéré
comme l'acteur, le dominant et le plus compétent, tant dans la sphére privée que publique. Ce
statut serait acquis dés la naissance grice a son éducation, qui vise a renforcer son sentiment de
fierté masculine dés son plus jeune 4ge. En grandissant, '’homme serait également conscient des
nombreux priviléges qui lui sont accordés, tels que le fait d’avoir plusieurs épouses et le droit de les
remplacer en cas de divorce.

De ce point de vue, Mernissi soutient que la femme est per¢ue comme un instrument au
service des désirs sexuels de 'homme. La polygamie et le divorce sont ainsi interprétés comme
des mécanismes permettant 3 'homme de satisfaire ses instincts, renforcant ainsi sa suprématie.
Selon elle, cette interprétation va a 'encontre des principes fondamentaux de I'Islam, transformant
linstitution religieuse en un instrument de domination masculine sur les femmes. En étudiant
la théorie d’Al-Ghazali, on constate que, selon ce dernier, la société islamique se divise en deux
catégories : une catégorie qui produit et recherche le savoir pour servir et obéir a Dieu, et une autre
catégorie qui consomme ce savoir et est principalement constituée de femmes. Ainsi, la culture
établit des normes et des traditions a partir desquelles le systéme sexuel se construit de maniére
hiérarchique, toute contestation de ces normes étant considérée comme contraire aux valeurs de
I'institution religieuse et relevant de Iillicite (Mellouki, 1991, p. 156).

Selon Marnissi, le personnage de Shéhérazade dansles contes des Mille et une nuits estle symbole
de la femme orientale qui a su dépasser les frontiéres et violer la loi établie par Shahriar, grace a sa
capacité a maitriser I'instinct de domination et de violence parle pouvoir des mots et de I'intelligence.
Ce modele démontre que I'émancipation des femmes et le dépassement de ces limites ne se font
pas par l'usage de leur corps, mais par la libération de la parole. Selon Shéhérazade, la femme a la
capacité de se rebeller de maniére efficace lorsqu'elle réfléchit. En utilisant sa capacité intellectuelle,
elle permet a I'individu de se débarrasser de son désir narcissique de conformisme simple. Nous
apprenons de I'histoire que ‘établissement du dialogue nous contraint a confronter inévitablement
nos différences avec celles des autres et cela confirme que la différence n'est pas sexuée. Dans les
contes des Mille et une nuits, Shéhérazade n'est plus un simple corps confronté 4 'homme, mais un
esprit pensant qui cherche a se libérer de la violence masculine (Fassin, 2008, p. 380).

Ces valeurs, qui ont été cultivées dans un contexte oriental selon la vision de Montesquieu, ont
été adoptées par les orientalistes apreés leur arrivée en Occident, tout comme Shéhérazade. Ainsi,



La culture masculine arabe 4 I'épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 57

le concept de harem a évolué dans 'environnement occidental et Shéhérazade n'est plus pergue
comme une femme d’une grande intelligence, mais plutét comme un symbole du plaisir sexuel
oriental dans I'imagination occidentale, malgré sa séduction, sa capacité a manier les mots et a
utiliser son esprit et son influence sur '’homme.

Si on consideére les harems du point de vue de Montesquieu, ils étaient principalement percus
comme des espaces séparés pour les sexes. Cependant, a 'Ouest, ils ont été souvent dépeints
comme des lieux de débauche favorisant la liberté sexuelle, présentant des femmes nues dans les
bains etles quartiers féminins. Les Mille et Une Nuits sont ainsi devenues des récits emblématiques
de la représentation de I'Orient dans diverses formes artistiques telles que la peinture, le cinéma
et l'animation, avec des ceuvres comme Ali Baba, Aladdin, la Lampe merveilleuse et Sinbad,
renfor¢ant une vision de virilité et de sensualité orientale. Cette représentation s observe également
dans les tableaux et films mettant en scéne le corps féminin a l'intérieur du harem, a I'instar du
célebre tableau Les Femmes d’Alger dans leur appartement du peintre orientaliste francais Eugéne
Delacroix (Mernissi, 2005, p. 90).

Dans son ouvrage, Marnissi révéle que le personnage de Shéhérazade entreprend un voyage
vers 'Occident afin de remettre en question la conception des harems telle quelle est percue, tout
en exposant également le fonctionnement du « harem occidental » a travers les normes de beauté
imposées aux femmes. Marnissi avance I'idée que les fondements de la discrimination sexuelle en
Orient reposent sur une séparation spatiale. Selon elle, si les femmes investissent I'espace public,
cela entraine une remise en question des piliers de la domination masculine. Ainsi, la domination
masculine en Orient est intimement liée a I'espace public, ot la présence des femmes est restreinte.

En Occident, I'image de la femme orientale a toutefois perdu sa dimension politique,
représentée par le personnage de Shéhérazade. Malgré sa capacité a arréter I'instinct meurtrier
du roi, elle sest révélée soumise et docile a 'instinct sexuel masculin, contribuant ainsi & une
conception orientaliste du harem proche de celle de la société occidentale. D’aprés ce point de
vue, « laviolence du harem occidental n'est pas visible de maniére évidente car elle est enveloppée
de choix esthétiques », tandis que « la domination masculine se manifeste chez nous de maniére
subtile par le raffinement et 'autocontrdle » (Mernissi, 2005, p. 102).

Lautonomisation économique, selon Marnissi, est fondamentale pour I'émancipation des
temmes de 'Est ainsi que pour I'élimination des frontiéres du harem, ou la division de 'espace
social entre public et privé refléte des relations de pouvoir et de domination. Dans les sociétés
arabes, I'ingénierie sociale crée une dichotomie entre le monde masculin, associé a la religion et
au pouvoir, et le monde féminin, relégué a la sphére sexuelle et familiale. Ainsi, transcender ces
frontiéres implique l'accés des femmes aux domaines économique, politique, éducatif et autres
sphéres dont elles ont été exclues par une forme de violence symbolique. Dans cette perspective,
peut-on considérer que l'abolition de la distinction entre les espaces de vie conduit & une
élimination de la discrimination sexuelle, en se référant a la vision marxiste de Marnissi ?

Les questions liées aux femmes arabes dans la pensée de Nawal El Saadawi et Raja Ben
Slama

Mernissi présente des idées similaires a celles de Nawal El Saadawi, mais celle-ci a insisté sur les
valeurs fondamentales de I'éducation genrée et de la socialisation, comme la pureté, la chasteté et
I'honneur, ainsi que sur la fagon dontla violence symbolique est pratiquée. La sortie des femmes de



58 | I. Lakdhar ATDPS, 2025, n. 27, p. 53-64

lespace quileur est réservé ne suffit pas, selon El Saadawi, 4 abolir la discrimination entre les sexes,
car leur participation a la vie publique aux cotés des hommes risque, selon elle, de les exposer a
de nouvelles formes d’exploitation, tant que la société est sous l'emprise du systéme capitaliste qui
étend les cercles de I'exploitation. Elle met ainsi en évidence le fait que I'émancipation des femmes
ne peut avoir lieu dans une société capitaliste et que 1'égalité entre les hommes et les femmes ne
peut avoir lieu dans une société séparant les individus. C'est la raison pour laquelle il est primordial
que les femmes comprennent que leur émancipation est liée a celle de toute la société vis-a-vis du
systéme capitaliste et de ses valeurs immorales (Saadawi, 2017, p. 105).

Nawal El Saadawi a utilisé son expérience médicale pour expliquer la vie sexuelle et 'anatomie
téminine dans son livre intitulé La femme et le sexe, qui cherchait a corriger les mythes et les
préjugés qui entourent le corps de la femme et ses organes génitaux. On considére que I'ignorance
est responsable de la représentation négative que la société impose a la femme, la passivité et le
masochisme étant souvent associés a la nature féminine. Cette dichotomie est attestée par Freud,
qui lie la virilité au sadisme et la féminité au masochisme. La culture arabe est profondément
enracinée dans un ensemble de traditions et de coutumes qui non seulement expriment son
unicité culturelle, mais aussi préservent ses principes moraux et éducatifs. Ces pratiques ont
une influence significative sur les comportements individuels et les relations sociales. Selon El
Saadawi, le concept de virginité est considéré comme I'un des critéres déterminants pour évaluer
la valeur d’'une femme et apprécier sa place dans la société, a 'aune d’'une manifestation d’honneur
(El Saadawi, 2017, 110).

En conséquence, ces pratiques culturelles encouragent la mise en place de mécanismes visant
a modeler le comportement des jeunes filles dés leur plus jeune 4ge, les incitant a préserver leur
virginité, qui devient alors une valeur en soi. Cette pression sociale les améne a craindre de perdre
leur virginité & tout moment, méme lors d’activités aussi anodines que la pratique d’un sport.
Ainsi, la femme se voit souvent réduite a son corps ou a sa virginité, reléguant son développement
intellectuel au second plan.

Les pratiques civilisationnelles ne s'arrétent pas 13, puisque le systéme dominant pratique
‘ablation de l'organe sexuel féminin, appelé mutilation génitale féminine. Cette pratique sest
diffusée dans certaines parties de 'Egypte et du Soudan ainsi que dans d’autres sociétés arabes et
africaines, étant per¢ue comme I'une des formes de répression du désir sexuel chez la femme. Clest
une violence infligée au corps féminin au nom des traditions, considérées elles-mémes comme
un moyen de civilisation, car la fagon dont la femme réprime ses désirs sexuels est une forme de
soumission et de renoncement a ses droits naturels dans sa vie sexuelle. D’aprés El Saadawi, « la
répression consiste a se détruire devant les autres, c’est 'individu qui se vide de lui-méme et se
consacre aux désirs des autres, car dans les processus de soumission et d’'obéissance, il se débarrasse
de sa personnalité et, avec elle, de sa peur » (El Saadawi, 2019, p. 88). La répression est donc un
processus d’exclusion, la femme devenant un moyen de procurer du plaisir sexuel 4 'homme et
de satisfaire ses désirs sans obtenir une jouissance mutuelle. Elle I'¢limine en la condamnant, afin
de satisfaire I'institution éducative qui lui inculque l'art de faire preuve de pudeur et de modestie.

La question de 'éducation au sein de la famille est également abordée par Nawal El Saadawi,
qui la considére comme le principe de la discrimination entre les sexes. Selon elle, les disparités
dans I'éducation des filles et des gargons sont a l'origine de troubles psychologiques, de répression
et de manque de caractére chez les filles, en raison du controle sexuel qui les cible et des
différentes formes d’intimidation qu'elles subissent tout au long de leur existence. Le maintien



La culture masculine arabe 4 I'épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 59

du pouvoir masculin est alimenté par cette disparité éducative, que ce soit au sein de la société ou
de la cellule familiale. En outre, cette continuation du pouvoir masculin se traduit fréquemment
symboliquement par divers rituels et pratiques qui renforcent la figure masculine. Pour El
Saadawi, « I'éducation donnée a I'enfant se manifeste comme une série continue d’interdictions,
de reproches, d'obligations et de respect » (Rhodes, 1983, p. 70). Lenfant réprime ses propres
envies afin de les remplacer par ceux des autres et il est clair que la fille est beaucoup plus touchée
par cette éducation que le garcon, et donc quelle est réprimée beaucoup plus durement

Selon elle, les traditions ont un impact non seulement sur les femmes, mais aussi sur le
role des hommes dans le systéme social, en particulier du point de vue de leur masculinité. Les
sociétés arabes éduquent les femmes a servir des hommes qui sont percus comme incapables de se
débrouiller seuls, ce qui renforce la domination masculine au sein des familles. Toute participation
du mari aux tiches domestiques est considérée comme une atteinte a sa masculinité, avec le risque
d’étre stigmatisé en tant que femme par la société, étant donné que la féminité est associée a la
faiblesse et a la soumission.

Quand une femme assume les fonctions sociales traditionnellement réservées aux hommes,
Topinion voit souvent dans cette initiative une violation de sa féminité. La réussite d’'une femme
dans des domaines non traditionnellement féminins est donc souvent considérée comme un trait
de caractére masculin, car la réussite est largement liée a la masculinité dans le contexte social
établi des roles de sexe. Par contre, la société stigmatise souvent I'échec professionnel d'un homme
comme étant une expérience féminine, puisque I'échec est souvent lié a la féminité. En somme, ces
sociétés n'encouragent pas I'éducation a la liberté et aux droits humains, mais plutot une culture de
conformité et de contrainte, justifiant ainsi la subordination des femmes, ce qui peut entrainer une
forme d'asservissement pour les hommes.

Selon El Saadawi, le changement et la libération reposent sur I'importance de éducation dans
la famille et la société. Ces vecteurs sont percus comme chargés de promouvoir les valeurs morales
qui sont imposées a toute la population. Ils exercent leur pouvoir en termes d’éthique et non pas en
tant que dispositif de controle. Autrement dit, d’apres El Saadawi, une société qui affirme la chasteté
sexuelle comme un principe créateur doit faire de cette valeur un principe universel pour tous ses
membres, puisque cette valeur est sélective, privilégiant un sexe ou une classe sociale au détriment
des autres. Elle affirme donc que la chasteté n'est pas seulement une norme morale naturellement
présente, mais une régle imposée par le systéme social en place (Mohamed, 2020, p. 90).

En déconstruisant et en critiquant les institutions patriarcales et leurs valeurs culturelles,
El Saadawi cherche & supprimer la construction culturelle qui est a l'origine des crimes commis
contre les femmes. En utilisant ses propres expériences avec les jeunes filles qui viennent a son
cabinet pour obtenir un certificat de virginité, avant ou aprés le mariage et sous la menace de
meurtre, elle met en évidence 'importance d’éradiquer les maladies sexuellement transmissibles,
les mutilations 4 la suite de I'excision des filles, les cas de viol et de répression sexuelle. Elle souligne
I'importance de mettre en place un nouveau modele social en commengant par I'éducation au
sein de la famille afin d’enseigner 'égalité des droits et des devoirs entre les enfants ainsi que la
responsabilité individuelle de chacun pour son propre bien-étre, peu importe le sexe. Selon El
Saadawi, la crise économique et la dépendance des femmes envers leshommes sont des problémes
majeurs dans les sociétés arabes, a I'instar de la crise des nations arabes qui se traduit par leur
dépendance économique aux puissances étrangeres dans le contexte du nouvel ordre mondial ou
de la nouvelle colonisation (Fortin et al., 2009, p. 128).



60 | I. Lakdhar ATDPS, 2025, n. 27, p. 53-64

La «liberté » acquise par les femmes dans le contexte du capitalisme est donc une autre forme
d’exploitation, puisquelles sont obligées de faire soumettre leur corps aux normes de la mode et
de la bourgeoisie. Les capitalistes combattent toute révolution ou révolte en utilisant différentes
stratégies, dont celle de présenter I'exploitation sous des formes évolutives, laissant croire a des
changements alors quil n'en est rien. La pensée de Nawal El Saadawi indique que le probléme dela
conscience des femmes ne se résume pas a un changement de style d'éducation ou a la suppression
de la distinction entre le privé et le public. En outre, il est essentiel que les sociétés arabes se
liberent d’abord du systéme capitaliste et que la justice et I'égalité, qui constituent les fondements
du systéme socialiste, prennent le dessus. Elle considére que le probléme de la subordination est
la fois économique et culturel, c’est pourquoi il faut un changement global.

Laréflexion critique Raja Ben Slama s’est efforcée de remettre en questionla dualité entre le sexe
masculin et le sexe féminin sur laquelle la culture arabe a été fondée. Elle a étudié la maniére dont
cette dualité se manifeste dans les diverses relations imposées par la logique binaire, ce qui entraine
la création de postulats considérés comme la vérité absolue au sein de la structure construite parla
centralité mentale phallique. On considére ces postulats comme un héritage de notre patrimoine
ancien, renforcé par le discours ancien et contemporain. Il faut donc saisir comment ces structures
phalliques sombres ont évolué dans différents domaines de savoir (critique, rhétorique, poésie,
jurisprudence) et dans d’autres domaines culturels et intellectuels ott domine le discours de la
virilité.

Ben Slama s’inscrit dans la déconstruction, selon le terme de Jacques Derrida, fondée sur
les faiblesses de la structure de la virilité dans I'héritage littéraire et rhétorique. D’aprés elle, le
discours est un systéme mental phallique qui présente des caractéristiques similaires a celles de
la pensée déconstructive moderne, connue sous le nom de « phalologocentrisme ». Ce systéme
exclut et supprime ['écriture, renforcant ainsi l'autorité phallique et les valeurs qui font de ’homme
le maitre du domaine public, reléguant les minorités et laissant entendre que la pensée est une
affirmation de l'identité et un déni de la différence. Ainsi, les représentations linguistiques arabes
témoignent de la violence de I'isolement et de I'exclusion dans des situations qui ne font pas partie
de l'institution du sexe ou qui reflétent la construction culturelle particuliére concernant’homme
et le non-homme (Dorlin, 2005, p. 161).

Ce qui se passe aujourd’hui, selon Raja Ben Salama, c’est la confusion entre les normes
religieuses et juridiques, le corps devenant porteur de symboles variés d'une société a l'autre.
Au sein des sociétés arabes islamiques, par exemple, le hijab, qui nest plus seulement un tissu
utilisé pour couvrir le corps dans le cadre d’un acte de foi, a pris d’autres significations. Il a pris
une dimension plus large, car « la diversité des voiles que les sociétés ont créée pour dominer les
femmes dépasse le simple tissu pour se manifester également sous des formes comme l'exclusion
de la vie politique, économique, culturelle, 'ignorance, la violence, la mutilation génitale féminine
et les crimes d’honneur » (Ben Slama, 2020, p. 5S). Ces voiles sont utilisés comme des armes
dans la lutte ancestrale entre hommes et femmes pour prendre le contréle et gérer le pouvoir. Le
voile a été utilisé comme un autre moyen de séparer les femmes des sociétés arabes en classes et
de répartir les valeurs afin de créer des catégories sociales entre les femmes. Il est donc devenu une
institution qui favorise le systéme social de sexe, car il représente le corps féminin en le dévoilant
symboliquement plutot quen le couvrant.

D’autres valeurs gouvernent les relations individuelles au sein de la société, comme la
séduction, 'honneur et la chasteté. Le voile est aussi devenu un moyen de protestation contre les



La culture masculine arabe a Iépreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 61

régles imposées aux femmes musulmanes, comme en témoignent les tendances de lamode liées au
voile, qui mélent a la fois la couverture des cheveux et la mise en valeur d’autres éléments du corps.
Le voile s’est donc transformé en une institution qui influence des identités en contlit.

D’une part, le voile peut représenter 'obscurantisme et le conservatisme, tout en reflétant
également l'état psychologique des femmes qui le portent, qui sont confrontées au stress et a la
répression liés a la privation. Le voile ou le nigab est également une marque de I'espace ; il est porté
dans des endroits avec les hommes, tout en représentant une forme de liberté, que ce soit pour les
femmes voilées ou non. Le voile a été détourné et utilisé pour imposer des normes de pureté ou
d’impureté dans la société. Il est méme percu par Ben Slama comme « une pratique de marquage
corporel plutdt quidéologique, le vétement islamique cherchant a redéfinir les distinctions entre
les hommes et les femmes en réactivant l'interdiction qui efface le corps des femmes » (Ben
Slama, 2010, p. 200). Il s’agit aussi d’une tentative de dépolitiser I'espace public. C'est la raison
pour laquelle elle refuse d'abandonner le particularisme culturel qui a influencé la perception de la
femme dans le patrimoine arabe, ce quil'a conduit a critiquer la pensée féministe arabe, remettant
en cause les analyses intellectuelles de Fatima Mernissi et de Nawal El Saadawi sur la spécificité de
la femme 4 partir de la culture arabe.

Son impact sur le mouvement féministe en matiere d’identité sexuelle est remis en question
et elle critique une politique d’identité de genre qui entraine la discrimination. Selon elle, cela a
conduit a I'exclusion et a la stigmatisation du troisiéme sexe neutre, qu'elle considére comme une
forme de déviance sexuelle 4 exclure. D’aprés elle, cette distinction découlant de cette particularité
culturelle est parfois liée & une tendance culturelle qui met 'accent sur une certaine authenticité
arabe. C'estlaraison pourlaquelle Freud est rapidement condamné par certains courants de pensée
et comparé a Al-Ghazali : En reprenant I'ancienne monodie biologique, ce dernier a soutenu que la
femme est positive lors de l'acte sexuel et de la fécondation.

Raja Ben Slama insiste donc sur I'importance d’écrire hors de la logique de la particularité,
que ce soit en ce qui concerne les dimensions liées au genre ou 4 la culture islamique et arabe,
si le mouvement féministe veut déconstruire les idoles identitaires sans les recréer. D’apreés
elle, Iécriture associée a la spécificité et a 'héritage culturel participe de maniére inconsciente
a l'affirmation de la logique masculine. Lécriture est un lieu ot le systéme social agit dans la
construction des identités de sexe et des distinctions valorisées, ot I'écrivaine est soumise a une
forme de controle imposé, qu'il soit visible dans sa dimension symbolique ou dans la formulation
de la question de la différence dans I'écriture.

Selon Ben Slama, écriture est liée a la liberté par le principe de perte d’identité et de crise de
soi que traverse I'écrivain et par la dépendance a une référence culturelle lors de 'acte d’écriture.
Cela aide a préserver une suprématie en instaurant des normes comme des vérités établies et
inébranlables. Les valeurs d’égalité et de justice ne sont pas pleinement mises en ceuvre dans le
cadre de la spécificité et de l'orthodoxie, selon la critique. Elle souligne I'importance de protéger
les droits de 'homme et sa liberté en tant qu’individu, et non en tant que membre d’une culture
ou d’une croyance spécifique.

En outre, s'appuyer sur la spécificité culturelle arabe signifie rejeter les théories issues d'un
contexte culturel occidental, comme l'analyse biologique freudienne, considérée par Ben Slama
comme essentielle pour montrer que les différences entre 'homme et la femme sont plus
culturelles et idéologiques que biologiques. Ces données peuvent donc servir a contredire sa



62 | 1. Lakdhar ATDPS, 2025, n. 27, p. 53-64

théorie et 4 déconstruire le mythe de la différence sexuelle biologique comme étant en fait un
mythe de la différence sexualisée (Ben Slama, 2017, p. 99).

Conclusion

Le défi de la critique féministe arabe est d'adopter la critique des différences sexuelles, ce qui
restreint sa portée en se concentrant surtout surla remise en cause des institutions masculines et sur
les questions sociales et culturelles propres aux sociétés arabes. La critique semble alors étre isolée
des problémes auxquels font face les femmes a travers le monde, comme la discrimination raciale
envers les femmes noires en Afrique ou la lutte des femmes palestiniennes contre l'occupation.
La prise de conscience du sexe devrait prendre en compte toutes les formes d’injustice et de
racisme auxquelles 'humanité fait face. En outre, cette critique parait plus axée sur la remise en
cause de l'identité sexuelle des femmes que sur celle des hommes, ce qui restreint sa portée et
crée des lacunes dans les points de vue, les références et les hypothéses nécessaires pour susciter
un véritable changement. Elle ne remet pas non plus en cause les bases patriarcales de I'héritage
critique et philosophique arabe, ce qui est crucial pour détruire cette structure a sa base. En outre,
en se basant sur des références féministes occidentales, elle participe a la marginalisation des voix
téministes arabes et a leur éviction.

En guise de conclusion, nous nous interrogeons sur une interrogation fondamentale : pendant
combien de temps la femme instruite restera-t-elle a I'écart du récit de la lutte féminine, attendant
que 'homme prenne I'initiative, pour ensuite se réfugier dans les discours masculins pour avoir
marginalisé et ignoré le role actif des femmes tout au long de I'histoire ? Quant 8 Nawal El Saadawi,
trés critique des questions de sexe dans les sociétés arabes, son analyse et ses solutions dépassent
une perspective purement marxiste. Dans la plupart de ses travaux, elle se focalise sur le conflit
matériel étroit entre 'homme et la femme, mais leur importance pour le mouvement féministe
arabe réside dans leur prise de conscience des questions d'éducation sexuelle dans le monde arabe.

Est-ce que les écrits critiques arabes ont réussi a faire face a ce probléme en adoptant une
perspective plus large et en s'ouvrant aux questions sociales et de sexe qui touchent non seulement
les femmes, mais aussi les hommes, ainsi qua d’autres questions humanitaires telles que la
discrimination basée sur la race et la classe sociale?



La culture masculine arabe 4 'épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 63

Références

Ben Slama, R. (2010). L'arbre qui révéle la forét : traductions arabes de la terminologie freudienne.
Figures de la psychanalyse, n° 20(2), 195-208. https://doi.org/10.3917/£p.020.0195

Ben Slama, R. (2017).Islam et fantasme, fantasme del'islam. Entre traductions et réappropriations.
Figures de la psychanalyse, n° 34(2), 95-102. https://doi.org/10.3917/{p.034.0095

Ben Slama, R. (2020). Ordres/Désordres des genres : Lectures croisée sur la violence et lamour. Editeur
Nirvana.

Bessis, S. (2007). Les Arabes, les femmes, la liberté. Documents Société.

Dorlin, E. (2005). Raja Ben Slama, Drucilla Cornell, Geneviéve Fraisse, Li Xiao-Jiang, Seemanthini
Niranjana, Linda Waldham (éd. Nadia Tazi), Les mots du monde/masculin-féminin. Pour
un dialogue entre les cultures, La Découverte, 2004. Diogenes, 52(4), 159-162. https://doi.
Org/IO.l 177/0392192105059482

Fassin, E. (2008). Lempire du genre : I'histoire politique ambigué d"un outil conceptuel. L'Homme,
(187-188), 375-392. https://doi.org/10.4000/lhomme.29322

Fortin, S., LeBlanc, M. N. et Gall, J. L. (2009). Entre la oumma, lethnicité et la culture : le rapport &
UIslam chez les musulmans francophones de Montréal. Diversité Urbaine, 8(2), 99-134.

Mellouki, M. (1991). Fatima Mernissi, Le harem politique : le prophéte et les femmes. Recherches
féministes, 4(2), 159-164. https://doi.org/10.7202/057660ar

Mernissi, F. (2002). Islam and democracy: fear of the modern world with new introduction. Basic
Books.

Mernissi, F. (2005). Scheherazade goes west: different cultures, different harems. Washington Square
Press

Mernissi, F. (2011). Beyond the veil: male-female dynamics in muslim society. Sagi.

Mohamed, R. H. (2020). La quéte d'un sens dans’écriture de soi chez Nawal El-Saadawi et Simone
de Beauvoir. Journal of scientific research in arts, 21(5), 82-110. https://doi.org/10.21608/
j$sa.2020.119150

Nader, L. et Armengaud, F. (2006). Orientalisme, occidentalisme et contréle des femmes.
Nouvelles Questions Féministes, Vol. 25(1), 12-24. https://doi.org/10.3917/nqf.251.0012

Rhodes, M. (1983). The hidden face of Eve: Women in the Arab World. Frontiers: A Journal of
Women Studies, 7(2), 81. https://doi.org/10.2307/3346291

Saadawi, N.E. (2017). La femme et le sexe, ou les souffrances d une malheureuse opprimée. L Harmattan.

Saadawi, N. E. (2019). Off limits: New Writings on Fear and Sin. Gingko. https://doi.org/10.2307/j.
ctvsn3pdc



64 | 1. Lakdhar ATDPS, 2025, n. 27, p. 53-64




