
© Iheb Lakdhar (2025)
Sous licence Creative Commons (CC BY 4.0).
ISSN : 1923-8541

53

Animation, 
territoires et 

pratiques 
socioculturelles

Sociocultural 
community 
development 

and practices

Animación, 
territorios y 

prácticas 
socioculturales

Hors thème/ Open topics / Fuera del tema

La culture masculine arabe à l’épreuve du féminisme : enjeux et 
perspectives

Iheb Lakdhar
Institut Supérieur de l’Animation pour la Jeunesse et la Culture, Université de Tunis, Tunisie
Lak.iheb88@gmail.com

Cet article examine les thèses 
exposées par la critique fémi-
niste arabe de Fatima Mernissi, 
Nawal El-Saadawi et Raja 
Ben Salama. Leur objectif était 
de saisir les relations sociales 
qui influencent la nature de la 
culture arabe et l’état d’esprit 
en démantelant les institutions 
d’éducation et de socialisation 
ainsi que les schémas de pensée 
qui influencent la formation des 
comportements individuels et 
leur orientation selon les valeurs, 
les coutumes et les traditions qui 
perpétuent les éléments de mar-
ginalisation et d’exclusion dans 
différents domaines de la vie. Le 
système social arabe est composé 
d’un ensemble de schémas idéo-
logiques ancrés dans les institu-
tions, dont la plus importante est 
la famille. En même temps, c’est 
un prolongement qui demande 
une lecture et une compréhension 
du réseau de relations qui régit 
ces sociétés.
Mots-clés : harem 
mental, éducation genrée, 
autonomisation, discours 
religieux, culture masculine.

This article examines thesis 
presented in the Arab feminist 
critique by Fatima Mernissi, 
Nawal Al-Saadawi, and Raja 
Ben Salama. Their aim was to 
capture the social relations in-
fluencing the nature of Arab cul-
ture and mindset by dismantling 
educational and socializing insti-
tutions, as well as thought pat-
terns shaping individual behav-
iors and orientations based on 
values, customs, and traditions 
perpetuating elements of mar-
ginalization and exclusion in 
various aspects of life. The Arab 
social system consists of a set of 
ideological patterns deeply root-
ed in institutions, with the most 
important being the family. At 
the same time, it is an extension 
that requires an examination 
and understanding of the net-
work of relationships governing 
these societies.
Keywords: mental 
harem, gender education, 
empowerment, religious 
discourse, masculine culture.

Este artículo examina las tesis 
presentadas en la crítica femi-
nista árabe de Fatima Mernissi, 
Nawal El-Saadawi y Raja Ben 
Salama. Su objetivo era captu-
rar las relaciones sociales que 
influencian la naturaleza de 
la cultura y mentalidad árabe, 
desmantelando instituciones 
educativas y de socialización, así 
como patrones de pensamiento 
que moldean comportamien-
tos y orientaciones individuales 
basados en valores, costumbres 
y tradiciones que perpetúan ele-
mentos de marginación y exclu-
sión en varios aspectos de la vida. 
El sistema social árabe consiste 
en un conjunto de patrones ideo-
lógicos arraigados en las institu-
ciones, siendo la más importante 
la familia. Al mismo tiempo, es 
una extensión que requiere un 
examen y comprensión de la red 
de relaciones que gobiernan estas 
sociedades.
Palabras clave : harén 
mental, educación de género, 
empoderamiento, discurso 
religioso, cultura masculina.



ATPS, 2025, n. 27, p. 53-6454 | I. Lakdhar

Introduction

Les transformations cognitives, intellectuelles et politiques que le monde a connues depuis les 
années 1960 n’ont pas manqué de toucher la pensée arabe. Les différents discours ont abordé 
la question de la libération récurrente de la domination du régime patriotique et de la violence 
coloniale, avec un message politique, une tentative de défendre les droits des peuples arabes et de 
les soutenir économiquement et socialement.

Les femmes arabes ont joué un rôle essentiel dans la résistance coloniale pour retrouver leur 
liberté et préserver leur identité culturelle en lien avec certaines coutumes et traditions, incluant 
leurs pratiques religieuses. Elles ont aussi dénoncé certaines paroles qui traduisent le regard 
masculin sur les femmes et qui encouragent l’évolution de la perception sexuelle sur elles-mêmes. 

Dans la culture arabe, le corps et le langage sont associés à la révolution et à l’Islam, de la 
même manière que les gens sont connectés au monde et aux concepts qui créent des relations 
sociales entre hommes et femmes depuis longtemps dans la répartition des tâches générales. La 
division du territoire, l’acceptation de la souveraineté ou la loyauté est liée à cette division et la 
création de frontières, mentales, physiques ou territoriales, incarne cette division. En accord avec 
certains dictons religieux stipulant que « la sphère privée est le monde de l’indépendance, du but, 
de l’égalité, des activités naturelles et de l’amour, la sphère publique est le monde de la liberté », la 
communauté arabe a instauré la prééminence des femmes dans le domaine public, qui est contrôlé 
par les hommes sans qu’ils le sachent. 

Ce refus symbolique concerne ces règles et les limites qui ont défini leur propre lieu  : la 
maison. Il s’agit d’un système de connexion entre le foyer et une série de concepts et d’idées qui 
entourent la vie et qui forment l’identité de la famille : la sécurité des enfants, l’honneur des filles, 
le comportement convenable, la dévotion du mari et le mépris total de l’autonomie féminine. La 
généalogie arabe a mis fin à de nombreuses luttes sexuelles et a inclus la voix de la femme dans un 
ensemble de concepts masculins induisent depuis des milliers d’années l’exclusion, l’évasion et la 
réduction de la question sociale, politique et économique (Bessis, 2007, p. 88).

Méthode

La méthode adoptée pour cette analyse critique des perspectives de genre par Fatima Mernissi, 
Nawal El-Saadawi et Raja Ben Salama repose sur une approche en plusieurs étapes. Dans un 
premier temps, une revue de la littérature sera entreprise afin d’identifier les théories féministes 
arabes et les concepts fondamentaux développés par ces auteures. Une analyse approfondie de 
concepts, tels que la marginalisation et la socialisation, suivra dans le but d’articuler un cadre 
théorique solide. Une exploration des institutions sociales, notamment la famille et l’éducation, 
mettra en lumière leur influence dans la construction des identités de genre. Puis, l’analyse sera 
enrichie par des études de cas illustrant les dynamiques de genre dans des contextes spécifiquement 
arabes. S’ensuivra la démarche de déconstruction des schémas de pensée à travers des entretiens 
visant à appréhender les perceptions individuelles. Enfin, une synthèse des résultats permettra 
d’élaborer des recommandations en faveur de politiques visant à promouvoir l’égalité des genres, 
tout en mettant en place des initiatives de sensibilisation pour mobiliser les communautés autour 
de ces enjeux cruciaux.



La culture masculine arabe à l’épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 55

L’effondrement de la culture masculine arabe

Fatima Mernissi a commencé à se détacher de l’institution de la charité et de la haine, elle constate 
que c’est cette institution qui a instauré les frontières, notamment en raison de son soutien par 
l’autorité religieuse qui se trouve dans l’imaginaire des hommes. Elle affirme que « les frontières ne 
sont présentes que dans les esprits de ceux qui possèdent le pouvoir » (Mernissi, 2005, p. 45), où 
elles se transforment en quelque chose d’invisible, et que l’univers devient privé car la frontière est 
dissimulée. Le domaine est divisé en zones de nuit, de jour, intérieures et extérieures, féminines et 
commémoratives, et toute sortie du domaine privé constitue une offense, voire une révolte, contre 
les valeurs et les traditions de la société du point de vue des hommes. Le rejet par les femmes de 
ces contraintes dans la sphère publique signifie que le pouvoir des femmes dans la rue, les écoles, 
les bureaux et les parlements est un acte révolutionnaire d’appropriation politique. 

Marnissi désigne comme le «  harem mental  » ce qui est invisible et joue un rôle essentiel 
dans l’ingénierie sociale des sociétés arabes. Dans le débat culturel, elle tente de le démystifier ce 
concept pour analyser la réalité actuelle. À cette fin, elle utilise l’analyse historique, sociale et le 
démontage pour ouvrir de nouvelles perspectives pour la famille et la société (Mernissi, 2011, p. 
83). Les principes qui ont influencé la logique maintiennent celle-ci en relation avec le passé, où 
l’héritage culturel et politique se mêle sous le masque religieux dans la formation de la mentalité 
arabe. De cette manière, l’individu est contraint par les normes culturelles qui gouvernent la 
logique d’une société spécifique, que Fatima Marnissi remet en question. 

La structure des relations sociales est contrôlée par le sexe, qui règle les normes morales qui 
sont transmises à la population afin de favoriser l’autorégulation. L’utilisation du voile par les 
femmes est perçue comme un symbole de l’inhibition du désir sexuel, considéré comme une 
source de tentation et de gêne. L’auteure souligne ainsi comment le discours religieux influence 
l’environnement social en se basant sur la différence sexuelle, considérée comme un élément 
essentiel pour préserver cet ordre (Mernissi, 2002, p. 66).

Selon elle, la prise de conscience de la dynamique sociale dominante dans ces sociétés, que ce 
soit au niveau familial ou dans la répartition des rôles entre les sexes, met en lumière un système 
qui semble chercher à contrecarrer l’autorité féminine et à en neutraliser l’effet durable.

Dans le système sociétal arabe, la femme est considérée comme un acteur négatif, ce qui découle 
des caractéristiques qui lui sont attribuées. La nudité est responsable des comportements indécents 
de la femme et des viols dont elle est victime. De la même manière, l’infidélité du mari à sa femme 
est attribuée à la capacité de séduction de la femme sur l’homme et non le contraire. Dès lors, la 
femme est systématiquement l’acteur négatif, tandis que l’homme est toujours l’acteur positif. La 
définition de l’identité sexuelle repose sur cette base. La femme incarne le modèle par excellence de 
l’objet sexuel et occupe la seconde place dans le mythe fondateur d’Adam ainsi que dans l’économie 
politique arabe. Par conséquent, elle est considérée dans le système sexué arabe comme un outil 
passif, représentant ainsi la norme de toute castration de genre (Mellouki, 1991, p. 154).

Fatima Marnissi a établi un parallèle entre les théories de Freud et celles de l’imam al-Ghazali 
en se basant sur les différences biologiques du corps pour définir les rôles sexuels liés à la passivité 
et à l’activité. Elle a établi une corrélation entre la conception freudienne de la passivité du rôle 
sexuel féminin et celle de l’activité défendue par l’imam, affirmant que « La femme est une force 
destructrice pour le système social, que ce soit en étant active selon al-Ghazali ou passive selon 
Freud » (Nader & Armengaud, 2006, p. 20).



ATPS, 2025, n. 27, p. 53-6456 | I. Lakdhar

Marnissi a ainsi souligné les tensions générées par ces conceptions divergentes au sein des 
systèmes sociaux, mettant en lumière les implications sur l’ingénierie sociale et la vie sexuelle. 
Ces divergences dans l’attribution des rôles sexuels féminins, entre actif et passif, témoignent 
des particularités culturelles qui influent sur les conceptions des sexes dans les sociétés arabes et 
occidentales. 

C’est en assurant la satisfaction des besoins sexuels de la femme que l’imam al-Ghazali 
préconise la préservation du tissu social, dans le but de prévenir l’adultère et d’empêcher toute 
déviance par rapport aux normes de la société. Selon sa vision, la sauvegarde du système social est 
directement liée à la protection de la femme et donc à la satisfaction de ses besoins sexuels. Ainsi, 
l’équilibre de la société serait menacé si la femme se limitait à son époux et évitait les scandales 
en ne cédant pas à la séduction et à l’adultère. Selon Al-Ghazali, la préservation du tissu social 
nécessite une éducation de l’instinct sexuel féminin pour qu’il s’inscrive dans les limites définies 
par la structure sociale de la communauté (Nader & Armengaud, 2006, p. 21). Selon sa théorie, 
l’influence de la femme est liée à sa relation sexuelle avec l’homme dans le cadre du mariage. 
Ainsi, elle n’aurait pas d’influence en dehors de ce domaine, contrairement à l’homme, considéré 
comme l’acteur, le dominant et le plus compétent, tant dans la sphère privée que publique. Ce 
statut serait acquis dès la naissance grâce à son éducation, qui vise à renforcer son sentiment de 
fierté masculine dès son plus jeune âge. En grandissant, l’homme serait également conscient des 
nombreux privilèges qui lui sont accordés, tels que le fait d’avoir plusieurs épouses et le droit de les 
remplacer en cas de divorce.

De ce point de vue, Mernissi soutient que la femme est perçue comme un instrument au 
service des désirs sexuels de l’homme. La polygamie et le divorce sont ainsi interprétés comme 
des mécanismes permettant à l’homme de satisfaire ses instincts, renforçant ainsi sa suprématie. 
Selon elle, cette interprétation va à l’encontre des principes fondamentaux de l’Islam, transformant 
l’institution religieuse en un instrument de domination masculine sur les femmes. En étudiant 
la théorie d’Al-Ghazali, on constate que, selon ce dernier, la société islamique se divise en deux 
catégories : une catégorie qui produit et recherche le savoir pour servir et obéir à Dieu, et une autre 
catégorie qui consomme ce savoir et est principalement constituée de femmes. Ainsi, la culture 
établit des normes et des traditions à partir desquelles le système sexuel se construit de manière 
hiérarchique, toute contestation de ces normes étant considérée comme contraire aux valeurs de 
l’institution religieuse et relevant de l’illicite (Mellouki, 1991, p. 156).

Selon Marnissi, le personnage de Shéhérazade dans les contes des Mille et une nuits est le symbole 
de la femme orientale qui a su dépasser les frontières et violer la loi établie par Shahriar, grâce à sa 
capacité à maîtriser l’instinct de domination et de violence par le pouvoir des mots et de l’intelligence. 
Ce modèle démontre que l’émancipation des femmes et le dépassement de ces limites ne se font 
pas par l’usage de leur corps, mais par la libération de la parole. Selon Shéhérazade, la femme a la 
capacité de se rebeller de manière efficace lorsqu’elle réfléchit. En utilisant sa capacité intellectuelle, 
elle permet à l’individu de se débarrasser de son désir narcissique de conformisme simple. Nous 
apprenons de l’histoire que l’établissement du dialogue nous contraint à confronter inévitablement 
nos différences avec celles des autres et cela confirme que la différence n’est pas sexuée. Dans les 
contes des Mille et une nuits, Shéhérazade n’est plus un simple corps confronté à l’homme, mais un 
esprit pensant qui cherche à se libérer de la violence masculine (Fassin, 2008, p. 380).

Ces valeurs, qui ont été cultivées dans un contexte oriental selon la vision de Montesquieu, ont 
été adoptées par les orientalistes après leur arrivée en Occident, tout comme Shéhérazade. Ainsi, 



La culture masculine arabe à l’épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 57

le concept de harem a évolué dans l’environnement occidental et Shéhérazade n’est plus perçue 
comme une femme d’une grande intelligence, mais plutôt comme un symbole du plaisir sexuel 
oriental dans l’imagination occidentale, malgré sa séduction, sa capacité à manier les mots et à 
utiliser son esprit et son influence sur l’homme.

Si on considère les harems du point de vue de Montesquieu, ils étaient principalement perçus 
comme des espaces séparés pour les sexes. Cependant, à l’Ouest, ils ont été souvent dépeints 
comme des lieux de débauche favorisant la liberté sexuelle, présentant des femmes nues dans les 
bains et les quartiers féminins. Les Mille et Une Nuits sont ainsi devenues des récits emblématiques 
de la représentation de l’Orient dans diverses formes artistiques telles que la peinture, le cinéma 
et l’animation, avec des œuvres comme Ali Baba, Aladdin, la Lampe merveilleuse et Sinbad, 
renforçant une vision de virilité et de sensualité orientale. Cette représentation s’observe également 
dans les tableaux et films mettant en scène le corps féminin à l’intérieur du harem, à l’instar du 
célèbre tableau Les Femmes d’Alger dans leur appartement du peintre orientaliste français Eugène 
Delacroix (Mernissi, 2005, p. 90).

Dans son ouvrage, Marnissi révèle que le personnage de Shéhérazade entreprend un voyage 
vers l’Occident afin de remettre en question la conception des harems telle qu’elle est perçue, tout 
en exposant également le fonctionnement du « harem occidental » à travers les normes de beauté 
imposées aux femmes. Marnissi avance l’idée que les fondements de la discrimination sexuelle en 
Orient reposent sur une séparation spatiale. Selon elle, si les femmes investissent l’espace public, 
cela entraîne une remise en question des piliers de la domination masculine. Ainsi, la domination 
masculine en Orient est intimement liée à l’espace public, où la présence des femmes est restreinte.

En Occident, l’image de la femme orientale a toutefois perdu sa dimension politique, 
représentée par le personnage de Shéhérazade. Malgré sa capacité à arrêter l’instinct meurtrier 
du roi, elle s’est révélée soumise et docile à l’instinct sexuel masculin, contribuant ainsi à une 
conception orientaliste du harem proche de celle de la société occidentale. D’après ce point de 
vue, « la violence du harem occidental n’est pas visible de manière évidente car elle est enveloppée 
de choix esthétiques », tandis que « la domination masculine se manifeste chez nous de manière 
subtile par le raffinement et l’autocontrôle » (Mernissi, 2005, p. 102). 

L’autonomisation économique, selon Marnissi, est fondamentale pour l’émancipation des 
femmes de l’Est ainsi que pour l’élimination des frontières du harem, où la division de l’espace 
social entre public et privé reflète des relations de pouvoir et de domination. Dans les sociétés 
arabes, l’ingénierie sociale crée une dichotomie entre le monde masculin, associé à la religion et 
au pouvoir, et le monde féminin, relégué à la sphère sexuelle et familiale. Ainsi, transcender ces 
frontières implique l’accès des femmes aux domaines économique, politique, éducatif et autres 
sphères dont elles ont été exclues par une forme de violence symbolique. Dans cette perspective, 
peut-on considérer que l’abolition de la distinction entre les espaces de vie conduit à une 
élimination de la discrimination sexuelle, en se référant à la vision marxiste de Marnissi ?

Les questions liées aux femmes arabes dans la pensée de Nawal El Saadawi et Raja Ben 
Slama

Mernissi présente des idées similaires à celles de Nawal El Saadawi, mais celle-ci a insisté sur les 
valeurs fondamentales de l’éducation genrée et de la socialisation, comme la pureté, la chasteté et 
l’honneur, ainsi que sur la façon dont la violence symbolique est pratiquée. La sortie des femmes de 



ATPS, 2025, n. 27, p. 53-6458 | I. Lakdhar

l’espace qui leur est réservé ne suffit pas, selon El Saadawi, à abolir la discrimination entre les sexes, 
car leur participation à la vie publique aux côtés des hommes risque, selon elle, de les exposer à 
de nouvelles formes d’exploitation, tant que la société est sous l’emprise du système capitaliste qui 
étend les cercles de l’exploitation. Elle met ainsi en évidence le fait que l’émancipation des femmes 
ne peut avoir lieu dans une société capitaliste et que l’égalité entre les hommes et les femmes ne 
peut avoir lieu dans une société séparant les individus. C’est la raison pour laquelle il est primordial 
que les femmes comprennent que leur émancipation est liée à celle de toute la société vis-à-vis du 
système capitaliste et de ses valeurs immorales (Saadawi, 2017, p. 105).

Nawal El Saadawi a utilisé son expérience médicale pour expliquer la vie sexuelle et l’anatomie 
féminine dans son livre intitulé La femme et le sexe, qui cherchait à corriger les mythes et les 
préjugés qui entourent le corps de la femme et ses organes génitaux. On considère que l’ignorance 
est responsable de la représentation négative que la société impose à la femme, la passivité et le 
masochisme étant souvent associés à la nature féminine. Cette dichotomie est attestée par Freud, 
qui lie la virilité au sadisme et la féminité au masochisme. La culture arabe est profondément 
enracinée dans un ensemble de traditions et de coutumes qui non seulement expriment son 
unicité culturelle, mais aussi préservent ses principes moraux et éducatifs. Ces pratiques ont 
une influence significative sur les comportements individuels et les relations sociales. Selon El 
Saadawi, le concept de virginité est considéré comme l’un des critères déterminants pour évaluer 
la valeur d’une femme et apprécier sa place dans la société, à l’aune d’une manifestation d’honneur 
(El Saadawi, 2017, 110). 

En conséquence, ces pratiques culturelles encouragent la mise en place de mécanismes visant 
à modeler le comportement des jeunes filles dès leur plus jeune âge, les incitant à préserver leur 
virginité, qui devient alors une valeur en soi. Cette pression sociale les amène à craindre de perdre 
leur virginité à tout moment, même lors d’activités aussi anodines que la pratique d’un sport. 
Ainsi, la femme se voit souvent réduite à son corps ou à sa virginité, reléguant son développement 
intellectuel au second plan.

Les pratiques civilisationnelles ne s’arrêtent pas là, puisque le système dominant pratique 
l’ablation de l’organe sexuel féminin, appelé mutilation génitale féminine. Cette pratique s’est 
diffusée dans certaines parties de l’Égypte et du Soudan ainsi que dans d’autres sociétés arabes et 
africaines, étant perçue comme l’une des formes de répression du désir sexuel chez la femme. C’est 
une violence infligée au corps féminin au nom des traditions, considérées elles-mêmes comme 
un moyen de civilisation, car la façon dont la femme réprime ses désirs sexuels est une forme de 
soumission et de renoncement à ses droits naturels dans sa vie sexuelle. D’après El Saadawi, « la 
répression consiste à se détruire devant les autres, c’est l’individu qui se vide de lui-même et se 
consacre aux désirs des autres, car dans les processus de soumission et d’obéissance, il se débarrasse 
de sa personnalité et, avec elle, de sa peur » (El Saadawi, 2019, p. 88). La répression est donc un 
processus d’exclusion, la femme devenant un moyen de procurer du plaisir sexuel à l’homme et 
de satisfaire ses désirs sans obtenir une jouissance mutuelle. Elle l’élimine en la condamnant, afin 
de satisfaire l’institution éducative qui lui inculque l’art de faire preuve de pudeur et de modestie.

La question de l’éducation au sein de la famille est également abordée par Nawal El Saadawi, 
qui la considère comme le principe de la discrimination entre les sexes. Selon elle, les disparités 
dans l’éducation des filles et des garçons sont à l’origine de troubles psychologiques, de répression 
et de manque de caractère chez les filles, en raison du contrôle sexuel qui les cible et des 
différentes formes d’intimidation qu’elles subissent tout au long de leur existence. Le maintien 



La culture masculine arabe à l’épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 59

du pouvoir masculin est alimenté par cette disparité éducative, que ce soit au sein de la société ou 
de la cellule familiale. En outre, cette continuation du pouvoir masculin se traduit fréquemment 
symboliquement par divers rituels et pratiques qui renforcent la figure masculine. Pour El 
Saadawi, « l’éducation donnée à l’enfant se manifeste comme une série continue d’interdictions, 
de reproches, d’obligations et de respect » (Rhodes, 1983, p. 70). L’enfant réprime ses propres 
envies afin de les remplacer par ceux des autres et il est clair que la fille est beaucoup plus touchée 
par cette éducation que le garçon, et donc qu’elle est réprimée beaucoup plus durement 

Selon elle, les traditions ont un impact non seulement sur les femmes, mais aussi sur le 
rôle des hommes dans le système social, en particulier du point de vue de leur masculinité. Les 
sociétés arabes éduquent les femmes à servir des hommes qui sont perçus comme incapables de se 
débrouiller seuls, ce qui renforce la domination masculine au sein des familles. Toute participation 
du mari aux tâches domestiques est considérée comme une atteinte à sa masculinité, avec le risque 
d’être stigmatisé en tant que femme par la société, étant donné que la féminité est associée à la 
faiblesse et à la soumission.

Quand une femme assume les fonctions sociales traditionnellement réservées aux hommes, 
l’opinion voit souvent dans cette initiative une violation de sa féminité. La réussite d’une femme 
dans des domaines non traditionnellement féminins est donc souvent considérée comme un trait 
de caractère masculin, car la réussite est largement liée à la masculinité dans le contexte social 
établi des rôles de sexe. Par contre, la société stigmatise souvent l’échec professionnel d’un homme 
comme étant une expérience féminine, puisque l’échec est souvent lié à la féminité. En somme, ces 
sociétés n’encouragent pas l’éducation à la liberté et aux droits humains, mais plutôt une culture de 
conformité et de contrainte, justifiant ainsi la subordination des femmes, ce qui peut entraîner une 
forme d’asservissement pour les hommes.

Selon El Saadawi, le changement et la libération reposent sur l’importance de l’éducation dans 
la famille et la société. Ces vecteurs sont perçus comme chargés de promouvoir les valeurs morales 
qui sont imposées à toute la population. Ils exercent leur pouvoir en termes d’éthique et non pas en 
tant que dispositif de contrôle. Autrement dit, d’après El Saadawi, une société qui affirme la chasteté 
sexuelle comme un principe créateur doit faire de cette valeur un principe universel pour tous ses 
membres, puisque cette valeur est sélective, privilégiant un sexe ou une classe sociale au détriment 
des autres. Elle affirme donc que la chasteté n’est pas seulement une norme morale naturellement 
présente, mais une règle imposée par le système social en place (Mohamed, 2020, p. 90).

En déconstruisant et en critiquant les institutions patriarcales et leurs valeurs culturelles, 
El Saadawi cherche à supprimer la construction culturelle qui est à l’origine des crimes commis 
contre les femmes. En utilisant ses propres expériences avec les jeunes filles qui viennent à son 
cabinet pour obtenir un certificat de virginité, avant ou après le mariage et sous la menace de 
meurtre, elle met en évidence l’importance d’éradiquer les maladies sexuellement transmissibles, 
les mutilations à la suite de l’excision des filles, les cas de viol et de répression sexuelle. Elle souligne 
l’importance de mettre en place un nouveau modèle social en commençant par l’éducation au 
sein de la famille afin d’enseigner l’égalité des droits et des devoirs entre les enfants ainsi que la 
responsabilité individuelle de chacun pour son propre bien-être, peu importe le sexe. Selon El 
Saadawi, la crise économique et la dépendance des femmes envers les hommes sont des problèmes 
majeurs dans les sociétés arabes, à l’instar de la crise des nations arabes qui se traduit par leur 
dépendance économique aux puissances étrangères dans le contexte du nouvel ordre mondial ou 
de la nouvelle colonisation (Fortin et al., 2009, p. 128).



ATPS, 2025, n. 27, p. 53-6460 | I. Lakdhar

La « liberté » acquise par les femmes dans le contexte du capitalisme est donc une autre forme 
d’exploitation, puisqu’elles sont obligées de faire soumettre leur corps aux normes de la mode et 
de la bourgeoisie. Les capitalistes combattent toute révolution ou révolte en utilisant différentes 
stratégies, dont celle de présenter l’exploitation sous des formes évolutives, laissant croire à des 
changements alors qu’il n’en est rien. La pensée de Nawal El Saadawi indique que le problème de la 
conscience des femmes ne se résume pas à un changement de style d’éducation ou à la suppression 
de la distinction entre le privé et le public. En outre, il est essentiel que les sociétés arabes se 
libèrent d’abord du système capitaliste et que la justice et l’égalité, qui constituent les fondements 
du système socialiste, prennent le dessus. Elle considère que le problème de la subordination est à 
la fois économique et culturel, c’est pourquoi il faut un changement global.

La réflexion critique Raja Ben Slama s’est efforcée de remettre en question la dualité entre le sexe 
masculin et le sexe féminin sur laquelle la culture arabe a été fondée. Elle a étudié la manière dont 
cette dualité se manifeste dans les diverses relations imposées par la logique binaire, ce qui entraîne 
la création de postulats considérés comme la vérité absolue au sein de la structure construite par la 
centralité mentale phallique. On considère ces postulats comme un héritage de notre patrimoine 
ancien, renforcé par le discours ancien et contemporain. Il faut donc saisir comment ces structures 
phalliques sombres ont évolué dans différents domaines de savoir (critique, rhétorique, poésie, 
jurisprudence) et dans d’autres domaines culturels et intellectuels où domine le discours de la 
virilité. 

Ben Slama s’inscrit dans la déconstruction, selon le terme de Jacques Derrida, fondée sur 
les faiblesses de la structure de la virilité dans l’héritage littéraire et rhétorique. D’après elle, le 
discours est un système mental phallique qui présente des caractéristiques similaires à celles de 
la pensée déconstructive moderne, connue sous le nom de « phalologocentrisme ». Ce système 
exclut et supprime l’écriture, renforçant ainsi l’autorité phallique et les valeurs qui font de l’homme 
le maître du domaine public, reléguant les minorités et laissant entendre que la pensée est une 
affirmation de l’identité et un déni de la différence. Ainsi, les représentations linguistiques arabes 
témoignent de la violence de l’isolement et de l’exclusion dans des situations qui ne font pas partie 
de l’institution du sexe ou qui reflètent la construction culturelle particulière concernant l’homme 
et le non-homme (Dorlin, 2005, p. 161).

Ce qui se passe aujourd’hui, selon Raja Ben Salama, c’est la confusion entre les normes 
religieuses et juridiques, le corps devenant porteur de symboles variés d’une société à l’autre. 
Au sein des sociétés arabes islamiques, par exemple, le hijab, qui n’est plus seulement un tissu 
utilisé pour couvrir le corps dans le cadre d’un acte de foi, a pris d’autres significations. Il a pris 
une dimension plus large, car « la diversité des voiles que les sociétés ont créée pour dominer les 
femmes dépasse le simple tissu pour se manifester également sous des formes comme l’exclusion 
de la vie politique, économique, culturelle, l’ignorance, la violence, la mutilation génitale féminine 
et les crimes d’honneur » (Ben Slama, 2020, p. 55). Ces voiles sont utilisés comme des armes 
dans la lutte ancestrale entre hommes et femmes pour prendre le contrôle et gérer le pouvoir. Le 
voile a été utilisé comme un autre moyen de séparer les femmes des sociétés arabes en classes et 
de répartir les valeurs afin de créer des catégories sociales entre les femmes. Il est donc devenu une 
institution qui favorise le système social de sexe, car il représente le corps féminin en le dévoilant 
symboliquement plutôt qu’en le couvrant. 

D’autres valeurs gouvernent les relations individuelles au sein de la société, comme la 
séduction, l’honneur et la chasteté. Le voile est aussi devenu un moyen de protestation contre les 



La culture masculine arabe à l’épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 61

règles imposées aux femmes musulmanes, comme en témoignent les tendances de la mode liées au 
voile, qui mêlent à la fois la couverture des cheveux et la mise en valeur d’autres éléments du corps. 
Le voile s’est donc transformé en une institution qui influence des identités en conflit.

D’une part, le voile peut représenter l’obscurantisme et le conservatisme, tout en reflétant 
également l’état psychologique des femmes qui le portent, qui sont confrontées au stress et à la 
répression liés à la privation. Le voile ou le niqab est également une marque de l’espace ; il est porté 
dans des endroits avec les hommes, tout en représentant une forme de liberté, que ce soit pour les 
femmes voilées ou non. Le voile a été détourné et utilisé pour imposer des normes de pureté ou 
d’impureté dans la société. Il est même perçu par Ben Slama comme « une pratique de marquage 
corporel plutôt qu’idéologique, le vêtement islamique cherchant à redéfinir les distinctions entre 
les hommes et les femmes en réactivant l’interdiction qui efface le corps des femmes  » (Ben 
Slama, 2010, p. 200). Il s’agit aussi d’une tentative de dépolitiser l’espace public. C’est la raison 
pour laquelle elle refuse d’abandonner le particularisme culturel qui a influencé la perception de la 
femme dans le patrimoine arabe, ce qui l’a conduit à critiquer la pensée féministe arabe, remettant 
en cause les analyses intellectuelles de Fatima Mernissi et de Nawal El Saadawi sur la spécificité de 
la femme à partir de la culture arabe.

Son impact sur le mouvement féministe en matière d’identité sexuelle est remis en question 
et elle critique une politique d’identité de genre qui entraîne la discrimination. Selon elle, cela a 
conduit à l’exclusion et à la stigmatisation du troisième sexe neutre, qu’elle considère comme une 
forme de déviance sexuelle à exclure. D’après elle, cette distinction découlant de cette particularité 
culturelle est parfois liée à une tendance culturelle qui met l’accent sur une certaine authenticité 
arabe. C’est la raison pour laquelle Freud est rapidement condamné par certains courants de pensée 
et comparé à Al-Ghazali : En reprenant l’ancienne monodie biologique, ce dernier a soutenu que la 
femme est positive lors de l’acte sexuel et de la fécondation.

Raja Ben Slama insiste donc sur l’importance d’écrire hors de la logique de la particularité, 
que ce soit en ce qui concerne les dimensions liées au genre ou à la culture islamique et arabe, 
si le mouvement féministe veut déconstruire les idoles identitaires sans les recréer. D’après 
elle, l’écriture associée à la spécificité et à l’héritage culturel participe de manière inconsciente 
à l’affirmation de la logique masculine. L’écriture est un lieu où le système social agit dans la 
construction des identités de sexe et des distinctions valorisées, où l’écrivaine est soumise à une 
forme de contrôle imposé, qu’il soit visible dans sa dimension symbolique ou dans la formulation 
de la question de la différence dans l’écriture. 

Selon Ben Slama, l’écriture est liée à la liberté par le principe de perte d’identité et de crise de 
soi que traverse l’écrivain et par la dépendance à une référence culturelle lors de l’acte d’écriture. 
Cela aide à préserver une suprématie en instaurant des normes comme des vérités établies et 
inébranlables. Les valeurs d’égalité et de justice ne sont pas pleinement mises en œuvre dans le 
cadre de la spécificité et de l’orthodoxie, selon la critique. Elle souligne l’importance de protéger 
les droits de l’homme et sa liberté en tant qu’individu, et non en tant que membre d’une culture 
ou d’une croyance spécifique. 

En outre, s’appuyer sur la spécificité culturelle arabe signifie rejeter les théories issues d’un 
contexte culturel occidental, comme l’analyse biologique freudienne, considérée par Ben Slama 
comme essentielle pour montrer que les différences entre l’homme et la femme sont plus 
culturelles et idéologiques que biologiques. Ces données peuvent donc servir à contredire sa 



ATPS, 2025, n. 27, p. 53-6462 | I. Lakdhar

théorie et à déconstruire le mythe de la différence sexuelle biologique comme étant en fait un 
mythe de la différence sexualisée (Ben Slama, 2017, p. 99).

Conclusion

Le défi de la critique féministe arabe est d’adopter la critique des différences sexuelles, ce qui 
restreint sa portée en se concentrant surtout sur la remise en cause des institutions masculines et sur 
les questions sociales et culturelles propres aux sociétés arabes. La critique semble alors être isolée 
des problèmes auxquels font face les femmes à travers le monde, comme la discrimination raciale 
envers les femmes noires en Afrique ou la lutte des femmes palestiniennes contre l’occupation. 
La prise de conscience du sexe devrait prendre en compte toutes les formes d’injustice et de 
racisme auxquelles l’humanité fait face. En outre, cette critique paraît plus axée sur la remise en 
cause de l’identité sexuelle des femmes que sur celle des hommes, ce qui restreint sa portée et 
crée des lacunes dans les points de vue, les références et les hypothèses nécessaires pour susciter 
un véritable changement. Elle ne remet pas non plus en cause les bases patriarcales de l’héritage 
critique et philosophique arabe, ce qui est crucial pour détruire cette structure à sa base. En outre, 
en se basant sur des références féministes occidentales, elle participe à la marginalisation des voix 
féministes arabes et à leur éviction. 

En guise de conclusion, nous nous interrogeons sur une interrogation fondamentale : pendant 
combien de temps la femme instruite restera-t-elle à l’écart du récit de la lutte féminine, attendant 
que l’homme prenne l’initiative, pour ensuite se réfugier dans les discours masculins pour avoir 
marginalisé et ignoré le rôle actif des femmes tout au long de l’histoire ? Quant à Nawal El Saadawi, 
très critique des questions de sexe dans les sociétés arabes, son analyse et ses solutions dépassent 
une perspective purement marxiste. Dans la plupart de ses travaux, elle se focalise sur le conflit 
matériel étroit entre l’homme et la femme, mais leur importance pour le mouvement féministe 
arabe réside dans leur prise de conscience des questions d’éducation sexuelle dans le monde arabe.

Est-ce que les écrits critiques arabes ont réussi à faire face à ce problème en adoptant une 
perspective plus large et en s’ouvrant aux questions sociales et de sexe qui touchent non seulement 
les femmes, mais aussi les hommes, ainsi qu’à d’autres questions humanitaires telles que la 
discrimination basée sur la race et la classe sociale?



La culture masculine arabe à l’épreuve du féminisme : enjeux et perspectives | 63

Références

Ben Slama, R. (2010). L’arbre qui révèle la forêt : traductions arabes de la terminologie freudienne. 
Figures de la psychanalyse, n° 20(2), 195-208.  https://doi.org/10.3917/fp.020.0195

Ben Slama, R. (2017). Islam et fantasme, fantasme de l’islam. Entre traductions et réappropriations. 
Figures de la psychanalyse, n° 34(2), 95-102.  https://doi.org/10.3917/fp.034.0095

Ben Slama, R. (2020). Ordres/Désordres des genres : Lectures croisée sur la violence et l’amour. Éditeur 
Nirvana.

Bessis, S. (2007). Les Arabes, les femmes, la liberté. Documents Société.
Dorlin, E. (2005). Raja Ben Slama, Drucilla Cornell, Geneviève Fraisse, Li Xiao-Jiang, Seemanthini 

Niranjana, Linda Waldham (éd. Nadia Tazi), Les mots du monde/masculin-féminin. Pour 
un dialogue entre les cultures, La Découverte, 2004. Diogenes, 52(4), 159-162. https://doi.
org/10.1177/0392192105059482

Fassin, É. (2008). L’empire du genre : l’histoire politique ambiguë d’un outil conceptuel. L’Homme, 
(187-188), 375-392. https://doi.org/10.4000/lhomme.29322

Fortin, S., LeBlanc, M. N. et Gall, J. L. (2009). Entre la oumma, l’ethnicité et la culture : le rapport à 
l’Islam chez les musulmans francophones de Montréal. Diversité Urbaine, 8(2), 99-134. 

Mellouki, M. (1991). Fatima Mernissi, Le harem politique : le prophète et les femmes. Recherches 
féministes, 4(2), 159-164. https://doi.org/10.7202/057660ar

Mernissi, F. (2002). Islam and democracy: fear of the modern world with new introduction. Basic 
Books.

Mernissi, F. (2005). Scheherazade goes west: different cultures, different harems. Washington Square 
Press

Mernissi, F. (2011). Beyond the veil: male-female dynamics in muslim society. Saqi.
Mohamed, R. H. (2020). La quête d’un sens dans l’écriture de soi chez Nawal El-Saadawi et Simone 

de Beauvoir. Journal of scientific research in arts, 21(5), 82-110. https://doi.org/10.21608/
jssa.2020.119150

Nader, L. et Armengaud, F. (2006). Orientalisme, occidentalisme et contrôle des femmes. 
Nouvelles Questions Féministes, Vol. 25(1), 12-24. https://doi.org/10.3917/nqf.251.0012

Rhodes, M. (1983). The hidden face of Eve: Women in the Arab World. Frontiers: A Journal of 
Women Studies, 7(2), 81. https://doi.org/10.2307/3346291

Saadawi, N. E. (2017). La femme et le sexe, ou les souffrances d’une malheureuse opprimée. L’Harmattan.
Saadawi, N. E. (2019). Off limits: New Writings on Fear and Sin. Gingko. https://doi.org/10.2307/j.

ctvsn3pdc



ATPS, 2025, n. 27, p. 53-6464 | I. Lakdhar


