
© Stéphane Trudel et Stéphane Martineau (2025). 
Sous licence Creative Commons (CC BY 4.0).
ISSN : 1923-8541

1

Animation, 
territoires et 

pratiques 
socioculturelles

Sociocultural 
community 
development 

and practices

Animación, 
territorios y 

prácticas 
socioculturales

Logiques doctrinales et publicitaires à l’Université 
Doctrinal and advertising logics at the University 
Lógicas doctrinales y publicitarias en la Universidad

Quand la quête de bénéfices transforme la mission des universités en 
pathologie sociale1 

Stéphane Trudel 
Université de Moncton, Canada
stephane.trudel@umoncton.ca

Stéphane Martineau
Université du Québec à Trois-Rivières, Canada
stephane.martineau@uqtr.ca

1.  Ce texte est une réactualisation d’un article précédemment publié, en langue anglaise : Trudel, S. et Martineau, S. (2020). 
Struggle of recognition throughout higher education: the pathology of the private corporations’ request for higher benefits. In 
Blessinger, P. & E. Sengupta (dir.). International Perspectives on Policies, Practices & Pedagogies for Promoting Social Responsibility 
in Higher Education. Innovations in Higher Education Teaching and Learning, 32, p. 81-98.

Maints auteurs se sont intéressés 
au détournement des fondements 
de l’enseignement supérieur par 
des intérêts économiques. Une 
critique axée sur les enjeux de la 
reconnaissance appelle à recon-
sidérer la valeur intrinsèque des 
sujets enseignants et étudiants au 
regard de leurs propres besoins, 
de leur liberté et de leur identité. 
Professeurs et chercheurs sont au 
cœur de ce processus de réifica-
tion, qui les éloigne des fonctions 
de décisions, tend à ébranler 
l’autonomie universitaire et à 
enfreindre la liberté académique. 
Les « professionnels de l’éduca-
tion » sont contraints de lutter 
entre offres de financement biai-
sées, innovations pédagogiques 
sous-financées et entraves sévères 
à l’enseignement et à l’apprentis-
sage. Des travaux de philosophes 
et de sociologues forment le socle 
de la réflexion en forme d’appel à 
la mobilisation. 
Mots-clés : université, 
corporatisme, 
philanthrocapitalisme, 
réification, reconnaissance.

Many authors have been inter-
ested in the misuse of the foun-
dations of higher education by 
economic interests. A critique 
focused on the issues of recogni-
tion calls for reconsidering the 
intrinsic value of teaching and 
student subjects in terms of their 
own needs, freedom, and identity. 
Professors and researchers are at 
the heart of this process of reifi-
cation, which moves them away 
from decision-making functions, 
tends to undermine university 
autonomy and infringe on aca-
demic freedom. The “education 
professionals” are forced to 
struggle between biased funding 
offers, underfunded pedagogical 
innovations and severe barriers 
to teaching and learning. Works 
of philosophers and sociologists 
form the basis of a reflection that 
take the form of a call for mobil-
ization. 
Keywords: university, 
corporatism, 
philanthrocapitalism, 
reification, recognition.

Muchos autores se han interesa-
do en el desvío de los fundamen-
tos de la enseñanza superior por 
intereses económicos. Una crítica 
centrada en los retos del recono-
cimiento llama a reconsiderar el 
valor intrínseco de los sujetos do-
centes y estudiantes en relación 
con sus propias necesidades, su li-
bertad y su identidad. Profesores 
e investigadores están en el centro 
de este proceso de reificación, que 
los aleja de las funciones de de-
cisión, tiende a socavar la auto-
nomía universitaria y a violar la 
libertad académica. Los «profe-
sionales de la educación» se ven 
obligados a luchar entre ofertas 
de financiación sesgadas, inno-
vaciones pedagógicas infrafinan-
ciadas y graves obstáculos a la 
enseñanza y al aprendizaje. Los 
trabajos de filósofos y sociólogos 
forman la base de la reflexión en 
forma de llamamiento a la mo-
vilización. 
Palabras clave : 
universidad, corporatismo, 
filantrocapitalismo, 
reificación, reconocimiento.



ATPS, 2025, n. 28, p. 1-122 | S. Trudel et S. Martineau

Introduction

Alors que le capitalisme est en constante progression, d’importants débats entourant la place 
des intellectuels au sein des milieux universitaires font rage. Généralement, ces intellectuels 
se retrouvent confrontés à une culture portée par la grande entreprise et la philanthropie qui 
soutiennent les facultés en servant essentiellement leurs intérêts respectifs. La force de leurs 
capitaux, qui est impérative au soutien et au développement des institutions d’enseignement, a 
donc pour effet d’asservir les gestionnaires, de recadrer la connaissance, en plus de leur offrir un 
pouvoir d’influence disproportionné.

Pour justifier leurs positions, les grandes entreprises tendent ainsi à chosifier sournoisement 
les individus en mobilisant différents concepts, comme l’empowerment et la prise en charge de 
soi, comme projet émancipateur. Bien que cette proposition semble inspirante et porteuse, elle 
porte en elle le lot d’une manipulation et d’une chosification des étudiants qui, sous la forme 
du néo-sujets, participent à leur propre aliénation (Dardot & Laval, 2009). Les conséquences de 
telles tensions font en sorte que les professeurs, à titre de porteurs d’un savoir et d’une grande 
culture (donc, dans un sens, de conservateurs de notre civilisation) se retrouvent discrédités au 
profit d’un socioconstructivisme qui, au regard de la démonstration que nous nous proposons 
d’établir, cherche davantage à isoler les apprenants et à morceler les liens sociaux qu’à permettre 
une véritable covalidation des savoirs.

Dans le texte qui suit, nous tenterons d’abord de dresser les contours de cette prise en otage de 
l’éducation supérieure par les grands argentiers du système capitaliste. Ensuite, nous rappellerons 
pourquoi, selon la proposition herméneutique de Gadamer (1996), il nous est impossible de 
développer la connaissance à partir d’une table rase, puisque nous sommes toujours enracinés ou 
contextualisés par notre histoire. Cela nous permettra donc de mieux expliquer quels intérêts sont 
servis par cette intrusion du capitalisme au sein des institutions, en plus de mettre en lumière, à 
titre de réponse à un tel constat, le caractère essentiel d’une transmission des savoirs fondamentaux 
par les universités. Finalement, le cœur de notre propos mettra en évidence la réification dont les 
professeurs et les érudits font l’objet en rappelant comment, par la mise en évidence de ceux-ci et 
la reconnaissance de leur importance au sein des institutions, il est peut-être encore possible, avant 
que les dommages ne soient trop importants, de refonder l’Université à partir de ses vrais artisans.

Place croissante du corporatisme en éducation supérieure

À une époque où il semble que la perspective entrepreneuriale néolibérale tend à accroître son 
emprise (Deneault, 2013; Freitag, 2008), quelques institutions résistent et persistent à maintenir 
une opposition (plus ou moins forte selon les lieux) face à l’impérialisme corporatiste qui sévit. 
Du moins, elles tentent de résister, car plus nous avançons dans cette marche du capitalisme (que 
d’aucuns appellent « avancée ») et plus nous ressentons l’asservissement des résistances et la 
soumission à la conscience productiviste (Gagné, 2008). 

Au sein de ce faible lot de résistants, nous pouvons inclure les universités ou, du moins, les 
facultés d’études supérieures, puisqu’il semble bien que pour un trop grand nombre de programmes 
de premier cycle la tentation entrepreneuriale et productiviste ait déjà fait ses ravages. Mais 
comme les autres institutions, ces universités peinent à y parvenir, car une part importante des 
membres du personnel administratif n’a pas la même attention portée aux savoirs fondamentaux, 



Quand la quête de profits transforme la mission des universités en pathologie sociale | 3

piliers de notre civilisation. En fait, dans la plupart d’entre elles, le mot d’ordre est à la production 
de diplômés et de savoirs sur le mode industriel, c’est-à-dire à la chaîne.

Cette opposition entre une approche plus appliquée ou plus fondamentale du savoir ne date pas 
d’hier. Bourdieu voyait poindre ces tensions entre l’Université (comme institution) et l’université 
(en tant qu’organisation ayant pignon sur rue). En fait, nous pourrions même remonter jusqu’aux 
Grecs et nous rappeler cette opposition entre la doxa et la parrhesia. Au-delà des confrontations 
primaires relatées par Platon, entre Socrate et Protagoras – et autres sophistes -, il semble que les 
deux clans qui s’opposent travaillent désormais à forces inégales.

D’un côté, s’affiche le pouvoir économique des grandes entreprises, qui cherchent à générer 
un type de connaissances qui pourrait leur apporter encore plus de bénéfices et, d’autre part, 
s’insurgent des intellectuels résistants qui tentent de transmettre les connaissances résiduelles de 
civilisations quasi perdues (Steiner & Spire, 2000). Les entreprises disposent d’un pouvoir si grand 
qu’elles vont même faire porter leurs intentions faussement vertueuses par l’appel à une éducation 
qui soit plus démocratique, inclusive et à l’affût des (supposées) préférences des individus. Cette 
stratégie les sert bien dans la mesure où les empires financiers ont besoin d’une main-d’œuvre 
abondante, spécialisée et subordonnée, bref, des diplômés formés sur mesure, prêts à répondre 
aux besoins du Grand Capital (Freitag, 1995). 

Ainsi, à grands coups de Rousseau, Sartre, Vygotsky ou autres, les entreprises se sont 
immiscées au sein des institutions éducatives en faisant miroiter cette possibilité de produire un 
savoir qui, comme l’ont souhaité certains rationalistes, prend appui sur une tabula rasa. Toutefois, 
ce que certains tendent à négliger, c’est le fait que la tabula rasa ne s’est toujours voulu qu’un 
simple exercice de pensée, alors qu’aucun individu ne s’inscrit dans le milieu académique de façon 
totalement ouverte, dépourvu de toute antériorité ou de formation préalable.

Il s’agit là d’un autre plan sur lequel les entreprises sont très habiles pour déployer les leviers 
de leur pouvoir. Asservies, les générations de consommateurs qui se succèdent s’inscrivent donc 
déjà, comme Marx et Engels (1848) l’avait si bien identifié, dans des rapports de servitude ou de 
double aliénation. Encore aujourd’hui, ils ont le choix entre ne pas travailler, ne pas avoir de revenu 
et avoir peu ou pas accès aux ressources primaires ou bien travailler, mais devoir se soumettre aux 
grands entrepreneurs qui dictent les conditions de leur travail (Sennett, 2008).

En s’inscrivant d’une telle façon dans le monde de l’éducation, ces futurs travailleurs, peu 
importe leur âge au moment de leur entrée ou de leur retour en contexte académique, représentent 
pour la culture corporatiste un auditoire ouvert à recevoir ces messages pleins de promesses quant 
à la plus-value de leur aliénation. Ils souhaitent travailler et, pour obtenir un travail payant, ils 
doivent se qualifier. Pour être qualifiés, ils doivent détenir le diplôme approprié et ne l’obtiendront 
que lorsqu’ils se seront conformés aux attentes adressées à leur endroit.

Alors que les entreprises dictent les règles d’embauche et du marché de l’emploi, elles tendent 
aussi à imposer les conditions d’enseignement et d’apprentissage ainsi que les contenus (Aktouf, 
2002). C’est sur ce point bien précis que le déficit de reconnaissance à l’endroit des enseignants 
fait craindre le pire, car dans ce débat où « l’argent mène le monde », ces derniers ne disposent 
que de bien peu de poids pour persuader les membres de la direction de la nécessité d’entretenir 
des connaissances fondamentales et une riche culture générale chez les étudiants (Steiner, 2003).

Axel Honneth (2000, 2007, 2015) a formulé une intéressante critique de la société occidentale 
contemporaine et de « l’utilisation » qu’elle fait des individus. Il adopte un ton revendicateur et 



ATPS, 2025, n. 28, p. 1-124 | S. Trudel et S. Martineau

appelle à une reconsidération de la valeur intrinsèque des sujets, au regard de leur liberté et de leur 
identité.

D’autres auteurs, tels que Freitag (1995, 2002, 2008, 2011), Readings (2013) et Seymour 
(2013), se sont intéressés au détournement des fondements de l’éducation qui fut imposé aux 
enseignants et aux chercheurs de l’éducation supérieure au profit des besoins économiques de 
la nouvelle société corporatiste. Côté et Allahar (2010) ont aussi mis en évidence les dérives 
clientélistes des institutions d’enseignement supérieur au Canada et aux États-Unis. Ces auteurs 
démontrent tous que l’éducation supérieure est soumise aux intérêts de sociétés privées qui, à 
coup d’importants financements, canalisent également la recherche afin que son application 
puisse leur apporter les plus grands bénéfices (Lajoie, 2009). 

L’enjeu renvoie ici à la capacité collective de réappropriation de droits détenus sur le savoir, la 
culture et cette institution phare qu’est l’Université. En considérant que la liberté académique des 
professeurs a été, au fil des ans, considérablement contrainte et que les institutions d’enseignement 
supérieur sont de plus en plus noyautées par des intérêts privés, il semble impératif de s’interroger 
sur les rapports de force qui mettent à l’épreuve une certaine conception de la société civile. 

S’inscrire dans un dialogue avec une tradition

L’herméneutique proposée par Gadamer (1996) nous apprend que la compréhension d’un 
phénomène est fonction de notre situation présente où s’expriment nos intérêts (Grondin, 
2011). C’est dire que la compréhension ne part jamais de rien, car elle se produit sur la base d’une 
précompréhension, ce que l’auteur nomme une structure d’anticipation. Cette dernière repose 
sur une tradition de pensée qui modèle les préjugés de chacun. Selon le philosophe, en vertu du 
principe du « travail de l’histoire », nous appartenons à une tradition historique et c’est à partir 
d’elle que nous abordons le monde. Nos interprétations sont toujours influencées par la tradition 
dans laquelle le sujet s’inscrit et qui forme la substance de ses préjugés. 

En fait, la tradition est à la fois ce qui limite et rend possible toute compréhension. Elle est la 
condition de notre compréhension du monde dans le sens où nous ne comprenons quelque chose 
qu’à partir d’une précompréhension, laquelle renvoie à notre inscription dans une histoire qui 
modèle la manière de percevoir et de ressentir. En ce sens, notre histoire (individuelle et collective) 
induit ce qui sera considéré comme un objet digne d’attention (Vultur, 2017). Un véritable clash 
se fait sentir lorsque les professeurs et les chercheurs, transmetteurs d’histoire, perdent l’ascendant 
qu’ils ont sur l’évolution des disciplines dont le statut diffère selon qu’elles sont plus ou moins 
soutenues et recadrées par des intérêts corporatifs. 

Pour Gadamer (1996), l’histoire et la tradition ne sont pas des freins à la pensée, mais plutôt 
des tremplins à partir desquels nous dialoguons avec le monde. Fondamentalement dialogique 
(Ricoeur, 1986), la compréhension du monde se réalise entre une approche académique plus 
déductive et une approche pratique plus inductive. Plus précisément, Gadamer considère que la 
compréhension et le langage présentent la structure dialogique de la question et de la réponse. 
Comprendre apparaît alors comme un processus de dépassement d’une compréhension préalable 
afin de proposer une nouvelle interprétation d’un phénomène. Ce dépassement vient lui-même 
s’inscrire dans la tradition construite de savoirs fondamentaux. Se noue alors un dialogue entre 
la tradition et l’apprenant qui, conduit par la raison, mène à l’élaboration de nouveaux savoirs. 
C’est de cette façon qu’émergent de nouveaux phénomènes à investiguer, que se construisent de 



Quand la quête de profits transforme la mission des universités en pathologie sociale | 5

nouvelles disciplines académiques, que se développent des théories inédites et, partant, que se 
bâtissent des traditions d’écriture scientifique spécifiques. 

Dans cette perspective, nous ne pouvons adhérer à une vision positiviste et productiviste de 
la science, car notre relation à la culture, à l’histoire et au social est fondamentalement celle d’une 
appartenance. Nous sommes exposés à l’histoire ; le passé se conserve malgré ses transformations 
et nous parle à travers la tradition (qui ne doit pas être confondue avec la nostalgie d’un monde 
ancien). Cette tradition doit être passée au crible de l’analyse critique, car elle englobe aussi les 
idéologies parfois aliénantes (Habermas, 1973). Il devient dès lors impossible de considérer 
presque exclusivement la construction d’un savoir et d’une culture qui reposerait sur les besoins 
façonnés d’observations primaires. L’esprit critique, la connaissance érudite et les capacités méta-
analytiques doivent se prononcer, à travers l’évaluation par les pairs, sur les différentes recherches 
avant que celles-ci ne soient admises à titre de connaissances académiques. 

Puisque nous pensons le monde à partir de notre situation, notre vision est donc toujours 
finie, mais l’horizon qui lui sert d’arrière-fond se déplace avec nous. En proposant l’idée de fusion 
des horizons subjectifs, Gadamer (1996) réfute à la fois l’objectivisme, qui ne se pense pas comme 
conscience historiquement ancrée, et l’idéalisme de type hégélien, qui pense l’histoire comme 
horizon unique et avènement de la Raison. Cette fusion des horizons est possible du fait que 
l’individu est conscient d’être exposé aux effets du monde et que les productions concernant ce 
monde agissent dans ses actes de compréhension. Il est conscient de sa subjectivité, de la fragilité 
de celle-ci et de la fragilité des effets du monde auxquels il est exposé. 

La tradition est continuellement comprise à partir de l’horizon du présent et réinterprétée par 
rapport à une situation donnée. Bien qu’elle agisse sur nous, nous ne subissons pas simplement la 
tradition, nous agissons plutôt sur elle et, ce faisant, sur nous. Ce processus d’application, au sens 
où l’entendait Gadamer (1996), fait en sorte que non seulement les besoins du marché influencent 
l’orientation des institutions académiques, mais que les connaissances académiques influencent à 
leur tour les orientations du marché. De la sorte, si nous ne sommes jamais de parfaits innovateurs, 
nous ne sommes pas non plus de simples reproducteurs d’une connaissance qui serait circulaire. 

Selon cette vision, la soumission de l’enseignement et de la recherche aux valeurs du marché 
équivaut à un viol de la pensée, une cécité vis-à-vis du monde à connaître et une amnésie par 
rapport à la tradition qui nous porte. Lorsque cette logique s’impose aux universités, elle s’attaque 
directement à l’institution qui avait pour mandat non seulement de produire de nouveaux savoirs 
sur la base d’une tradition maîtrisée, mais aussi de conserver et de diffuser cette tradition aux 
générations suivantes. Du coup, c’est la compréhension du monde qui s’embrouille

Apprendre quoi, pour qui ?

La relecture tronquée de l’idéalisme allemand, à la lumière du nazisme, a plombé toute velléité au 
sein des sociétés occidentales de poursuivre des idéaux. Sur les plans académiques et pédagogiques, 
l’enseignement magistral a cédé à une forme de découverte de soi, le cognitivisme, puis aux 
courants plus libéraux que sont le constructivisme et le socioconstructivisme (Boghossian, 2009). 
Dans le cadre de ce renouveau conceptuel, des notions comme celle de l’empowerment ont pris 
une place croissante (Calvès, 2009). Ainsi, l’État-nation libéral en déclin pouvait faire place au 
néolibéralisme économique et transférer dans les mains des individus la responsabilité de leur 
propre développement (Gaulejac de, 2005 et 2012). 



ATPS, 2025, n. 28, p. 1-126 | S. Trudel et S. Martineau

Avec cette libéralisation et cette responsabilisation économique individuelle, chaque sujet 
devient responsable de générer sa propre connaissance et sa propre culture (Gill, 2004). Bien 
que jamais totalement seuls et absolument libres de construire leur identité, les individus en sont 
venus à croire qu’ils pouvaient adhérer à des conceptions librement construites. La mise en place 
de normes éthiques de discussion devant permettre aux individus d’échanger en toute égalité 
ne changent rien au fait que la construction du néo-sujet s’arrime aux conditions de vie et de 
réalisation de soi qui furent mises en place avec le néolibéralisme (Dardot & Laval, 2009).

Les institutions d’éducation n’allaient pas faire exception, alors qu’une forme d’adéquation 
entre le marché du travail et les conditions d’existence allait tranquillement prendre un poids 
de plus en plus significatif dans la description, non seulement des tâches des enseignants, mais 
aussi dans la définition et le financement des programmes d’études. Devant cette réification des 
universités et ce détournement des institutions au profit d’intérêts corporatistes, qui financent 
des sciences appliquées axées sur l’évolution de spécialisations, certains professeurs luttent pour 
leur reconnaissance, pour la reconnaissance de la connaissance ou, du moins, en contraste avec le 
courant néo-constructiviste émergent, pour la valeur de la connaissance fondamentale.

De l’Université comme lieu du savoir

Quelle place reste-t-il à la connaissance fondamentale et fondationnelle ? Qui pourra orienter les 
corpus des différents parcours académiques ? Qui pourra départager ce qu’il est pertinent ou non 
de connaître et de reconnaître ? Peut-on réellement accorder à des administrateurs le pouvoir de 
circonscrire les champs disciplinaires selon une approche gestionnaire ?

Si une certaine forme de consensus a permis de reconnaître l’importance de l’apprenant dans 
son parcours, il semble fort périlleux de donner carte blanche aux étudiants en ce qui a trait à la 
détermination de ce qu’il est important de connaître, alors qu’il a parfois fallu aux « maîtres » des 
dizaines d’années avant de faire le ménage dans un océan d’approches épistémologiques qui font 
basculer les critères de validité du savoir de part et d’autre. N’existe-t-il pas un juste milieu entre 
ces deux mises en œuvre de la quête du savoir ?

Qui plus est, pourquoi a-t-il toujours été tenu pour acquis que le socioconstructivisme 
devait reposer sur un dialogue entre les pairs et non pas entre l’enseignant et l’apprenant ? L’un 
n’empêche pas l’autre, au contraire ! Dans le rapport pédagogique, les enseignants réalisent aussi 
des apprentissages au contact des étudiants. 

Dans l’optique de l’idéologie économiste qui est désormais la leur, les directions des universités 
privilégient les recherches subventionnées au détriment de l’enseignement et tendent par le fait 
même à éloigner les professeurs de l’enseignement. La pression à la productivité de la recherche 
est très grande, car elle conditionne l’avancement en carrière. Cette idéologie s’accompagne d’une 
gouvernance des universités qui, au fil des décennies, a systématiquement diminué le pouvoir des 
professeurs sur les orientations et les prises de décisions des institutions. Considérés de plus en 
plus comme de simples employés ou des entrepreneurs, mêlant service à la clientèle (étudiants) 
et relations avec les partenaires (entreprises), les professeurs évoluent en outre dans un contexte 
social où le savoir n’est valorisé que s’il sert à l’employabilité ou à la productivité d’une entreprise 
(on pense par exemple aux brevets).



Quand la quête de profits transforme la mission des universités en pathologie sociale | 7

Réification des universités et lutte pour la reconnaissance du savoir

Tout comme Dardot et Laval (2009), Honneth s’interroge sur les méfaits du néolibéralisme quant 
au caractère réifiant des différentes approches institutionnelles et procédurales qui l’accompagnent. 
Afin de dépasser cette perspective corporatiste, tant en santé qu’en économie ou en éducation, il 
s’intéresse à une récupération de l’éthicité démocratique ou de la Sittlichkeit hégélienne afin de 
redonner aux individus le pouvoir sur leur existence, sur leurs droits et leurs libertés.

Il n’est donc plus simplement question d’opposer, sur le plan normatif, les impératifs 
économiques des politiques néolibérales aux valeurs des enseignants qui endosseraient ainsi 
une posture conservatrice, mais bien de nous assurer de ne pas verser dans un relativisme de la 
connaissance et surtout dans une dénaturation de la connaissance au profit d’une marchandisation 
des savoirs. Est-ce que tout doit désormais être profitable (au sens le plus étroit) et générer un 
accroissement spontané des capitaux, car il est évident qu’à terme, la culture et l’instruction 
génèrent de toute façon des bénéfices considérables ?

Avec Honneth (2000, 2007), nous pouvons affirmer que les dimensions éducatives et 
pédagogiques représentent des moments centraux dans la construction de la reconnaissance, 
puisque c’est à travers ce mouvement de la construction des savoirs, de la bildung, comme le 
proposait Hegel (1979/1807), que l’identité tant individuelle que collective se forme. Associant 
éducation et raison, savoir et rationalité, sa réflexion prolonge la démarche des modernes qui ne 
fut en fait jamais achevée.

La relation de reconnaissance prend donc la forme d’un « processus de formation » et d’une lutte existentielle. Elle 
n’est pas seulement un acte linguistique par la médiation de l’autre conscience de soi, mais un processus conflictuel 
de transformation qui met en jeu l’être-là des consciences appréhendées aussi bien au point de vue des individus 
qu’au point de vue des groupes. (Olivier, 2015, p. 81)

En nous distanciant toutefois de cette perspective phénoménologique, nous nous rattachons 
à l’essentiel de cette tension exprimée par la lutte du maître et de l’esclave, qui s’incarne ici par 
les grandes entreprises et les institutions d’éducation supérieure qui s’y retrouvent désormais 
soumises. La façon dont Honneth (2008b) propose de dépasser l’opposition hégélienne entre 
le maître et l’esclave culmine plutôt vers un rapport affectif de reconnaissance, voire d’amitié. 
Cependant, comment est-il possible d’entretenir le respect entre les universités et les grandes 
entreprises alors que la survie pécuniaire des premières dépend de plus en plus des secondes et 
semble les condamner à la servitude ? 

Ce constat nous ramène donc non plus aux racines hégéliennes de la philosophie d’Axel 
Honneth (2008b), mais bien plus aux influences marxistes qu’il a pu subir, alors que la présente 
critique que nous formulons et que les professeurs résistants adressent au capitalisme ne repose 
pas sur un modèle dialogique, mais sur la prise de conscience d’une aliénation et le désir profond 
de son dépassement. Alors que la figure de l’esclave d’Hegel (1979/1807) s’incarnait chez Marx 
et Engels (1848) dans celle du salarié comme ouvrier, ce sont les professeurs, les chargés de cours 
et les étudiants qui l’incarnent au sein des institutions d’éducation supérieure.

Ces dernières se retrouvent en situation de double aliénation : soit elles refusent d’endosser les 
postures attendues par les gouvernements, les entreprises ou les philanthropes qui les nourrissent, 
et alors prises au dépourvu, soit elles acceptent de mettre en application ces pratiques et politiques 
managériales en sacrifiant l’autonomie intellectuelle nécessaire pour mener à bien leurs projets 
éducatifs. 



ATPS, 2025, n. 28, p. 1-128 | S. Trudel et S. Martineau

Comment penser aujourd’hui l’éducation supérieure ?

En puisant encore une fois à la posture de reconnaissance défendue par Honneth (2000), il nous 
semble possible d’envisager une issue. Ce rapport de production académique doit dès lors être 
posé comme une relation de reconnaissance réciproque, qui devrait permettre aux universités 
d’échapper à cette appropriation marchande de la connaissance qui asservit les enseignants et les 
étudiants. Proposer une éducation à la carte ou aux bons soins des pourvoyeurs de fonds revient à 
nier notre identité et notre historicité, notre tradition, dirait Gadamer (1996). D’un point de vue 
anthropologique, cela représente une véritable négation de soi, une réification et une chosification 
de ce que nous sommes (Wulf, 1999).

Les individus devraient disposer de la liberté de connaître, de bénéficier de cette histoire 
et de cette culture portée par les professeurs qui ont effectué le travail d’interprétation et de 
réinterprétation d’une quantité innombrable de données, de sources et de savoirs :

Bien des progrès normatifs des décennies passées se sont transformés en leur contraire, en une culture de 
désolidarisation et de mise sous tutelle (einer entsolidarisierenden und entmündigenden Kultur), et sont devenus 
des mécanismes d’intégration sociale sous la pression d’une dé-domestication néo-libérale du capitalisme. 
(Honneth, 2010, p. 222)

Dans cette culture où nous faisons la promotion de l’individualisme par la marchandisation 
de soi et de l’émancipation par le dépassement du sens commun, les institutions d’enseignement 
supérieur ne sont pas en reste alors que leurs contenus sont aussi marchandés par ceux qui ne 
sont plus des bénéficiaires du savoir, mais des clients qui disposent de droits, voire de garanties, 
quant à l’appréciation qu’ils peuvent faire des matières enseignées. Non seulement est-il question 
de socioconstructivisme, donc de cette possibilité de se créer en tant que personne, mais il est 
littéralement question de droits individuels à choisir quels seront les contenus pertinents pour 
notre avenir, sans même les connaître ou avoir la capacité de les comprendre.

Comme le discours néolibéral avalise cet individualisme, fait la promotion et la vente de 
produits que sont devenus des compétences et des savoirs appliqués, les individus s’approprient 
de telles idées comme si elles étaient les leurs et s’attendent à recevoir un enseignement pratique. 
Cette attitude, partagée par les gouvernants, les administrateurs de l’éducation et les étudiants, 
confine les enseignants au sein d’un rapport de domination qui ne repose plus sur la base du 
respect et de la reconnaissance du maître et de sa relation avec les apprenants, mais seulement sur 
les attentes et la redevabilité dont il fait l’objet.

Conclusion

Ainsi, au regard du raisonnement illustré dans ce texte, nous sommes en mesure de rappeler 
notre posture critique de départ selon laquelle il demeure impératif de redonner aux professeurs 
d’université la reconnaissance qui leur revient en tant que maîtres à penser et développeurs des 
disciplines académiques. Tel que nous avons pu l’identifier, l’histoire et la compréhension de 
celle-ci demeurent des facteurs essentiels de la construction et de la pérennité du savoir. Sans 
une certaine protection de cette histoire, tout ce que nous pourrons ajouter, que ce ne soit par 
les impératifs du marché ou la co-construction des savoirs entre étudiants, ne bénéficiera pas des 
assises nécessaires pour produire une inscription dans la durée. 



Quand la quête de profits transforme la mission des universités en pathologie sociale | 9

Nous n’adoptons pas une posture passéiste ou élitiste du savoir, de la culture et de l’Université. 
Nous ne prônons pas le retour vers un passé chimérique. Nous adoptons une posture émancipatrice. 
Nous appelons à la reconnaissance d’une contribution essentielle des professeurs et chercheurs 
comme protecteurs d’une culture et d’un savoir à développer sans limite. Nous constatons que la 
culture et le savoir, dans ce qu’ils ont de plus riche, sont en danger dans la mesure où ils se plient 
de plus en plus au dictat de l’idéologie corporatiste alors que le recours aux savoirs des plus érudits 
s’avère incontournable. 

La vision corporatiste de l’éducation entraîne une compréhension terriblement réductrice du 
monde de la connaissance. Surtout, nous constatons que les institutions qui avaient le mandat 
de conserver et de produire les savoirs désintéressés sont désormais sous la coupe d’intérêts 
financiers. L’humain ne se réduit pas à n’être qu’un employé et un consommateur. Ses aspirations 
sont plus larges et plus profondes. Si l’illusion peut durer un temps et réduire la vie au travail et 
aux biens matériels, tôt ou tard, d’autres besoins et désirs refont surface. À ne former que pour le 
marché, c’est l’humain lui-même que l’on tronque. 



ATPS, 2025, n. 28, p. 1-1210 | S. Trudel et S. Martineau

Références

Aktouf, O. (2002). La stratégie de l’autruche. Post-mondialisation, management et rationalité 
économique. Écosociété.

Boghossian, P. (2009, c2006). La peur du savoir  : sur le relativisme et le constructivisme de la 
connaissance. Agone.

Calvès, A.-E. (2009). Empowerment : généalogie d’un concept clé du discours contemporain sur 
le développement. Revue Tiers Monde, 4, 735-749.

Côté, J.E. et Allahar, A. L. (2010, c2007). La tour de papier : l’université, mais à quel prix ? Logiques.
Dardot, P. et Laval, C. (2009). La nouvelle raison du monde  : essai sur la société néolibérale. La 

Découverte.
Deneault, A. (2013). Gouvernance : le management totalitaire. Lux.
Olivier, A.-P. (2015). Théorie de l’éducation et philosophie politique selon Axel Honneth. 

Dans Fabre, M. et Gohier, C. (dir.), Les valeurs éducatives au risque du néo-libéralisme. Presses 
universitaires de Rouen et du Havre, p. 81-90.

Freitag, M. (2011). L’abîme de la liberté : critique du libéralisme. Liber.
Freitag, M. (2008). L’impasse de la globalisation  : une histoire sociologique et philosophique du 

capitalisme. Écosociété.
Freitag, M. (2002). L’oubli de la société  : pour une théorie critique de la postmodernité. Presses de 

l’Université Laval. 
Freitag, M. (1995). Le naufrage de l’Université et autres essais d’épistémologie politique. Nuit Blanche/

La Découverte.
Gadamer, H.-G. (1996, c1960). Vérité et méthode  : les grandes lignes d’une herméneutique 

philosophique. Seuil.
Gagné, G. (2008). Une mission dévoyée. Revue À bâbord! Montréal, octobre-novembre, p. 17-18.
Gaulejac de, V. (2012). La recherche malade du management. Éditions Quae.
Gaulejac de, V. (2005). La société malade de la gestion : idéologie gestionnaire, pouvoir managérial et 

harcèlement social. Seuil. 
Gill, L, (2004). Le néolibéralisme. Les Classiques des sciences sociales. https://classiques.uqam.

ca/contemporains/gill_louis/neoliberalisme/neoliberalisme.html
Grondin, J. (2011). L’herméneutique. Presses universitaires de France.
Habermas, J. (1973). La technique et la science comme « idéologie ». Gallimard. 
Hegel, G. W. F. (1979, c1807). Phenomenology of spirit. Oxford University Press. 
Honneth, A. (2000). La lutte pour la reconnaissance. Gallimard. 
Honneth, A. (2007). La réification : petit traité de théorie critique. Gallimard.
Honneth, A. (2008a). La société du mépris : vers une nouvelle théorie critique. La Découverte.
Honneth, A. (2008b). Les pathologies de la liberté : une réactualisation de la philosophie du droit de 

Hegel. La Découverte.
Honneth, A. (2015). Le droit de la liberté : esquisse d’une éthicité démocratique. Gallimard.
Lajoie, A. (2009). Vive la recherche libre ! Liber.
Marx, K., et Engels, F. (1998, c1848). Manifeste du Parti communiste. Flammarion.
Readings, B. (2013). Dans les ruines de l’université. Lux. 
Ricoeur, P. (1986). Rhétorique - Poétique - Herméneutique. Dans Meyer, M. (dir.), De la métaphysique 

à la rhétorique. Éditions de l’Université de Bruxelles, p. 143-155.

https://classiques.uqam.ca/contemporains/gill_louis/neoliberalisme/neoliberalisme.html
https://classiques.uqam.ca/contemporains/gill_louis/neoliberalisme/neoliberalisme.html


Quand la quête de profits transforme la mission des universités en pathologie sociale | 11

Roth, A. (2015). L’enseignement des sciences humaines et sociales en danger au Japon ? https://blogs.
letemps.ch/antoine-roth/2015/09/22/lenseignement-des-sciences-humaines-et-sociales-
en-danger-au-japon

Sennett, R. (2008, c2006). La culture du nouveau capitalisme. Hachette.
Seymour, M. (2013). Une idée de l’université : propositions d’un professeur militant. Boréal.
Steiner, G. (2003). Maîtres et disciples. Gallimard.
Steiner, G. et Spire, A. (2000). Barbarie de l’ignorance. Éditions de l’Aube.
Vultur, I. (2017). Comprendre : l’herméneutique et les sciences humaines. Gallimard.
Wulf, C. (1999). Anthropologie de l’éducation. L’Harmattan.

https://blogs.letemps.ch/antoine-roth/2015/09/22/lenseignement-des-sciences-humaines-et-sociales-en-danger-au-japon
https://blogs.letemps.ch/antoine-roth/2015/09/22/lenseignement-des-sciences-humaines-et-sociales-en-danger-au-japon
https://blogs.letemps.ch/antoine-roth/2015/09/22/lenseignement-des-sciences-humaines-et-sociales-en-danger-au-japon


ATPS, 2025, n. 28, p. 1-1212 | S. Trudel et S. Martineau


