
© Ina Motoi (2025). 
Sous licence Creative Commons (CC BY 4.0).
ISSN : 1923-8541

57

Animation, 
territoires et 

pratiques 
socioculturelles

Sociocultural 
community 
development 

and practices

Animación, 
territorios y 

prácticas 
socioculturales

Logiques doctrinales et publicitaires à l’Université 
Doctrinal and advertising logics at the University 
Lógicas doctrinales y publicitarias en la Universidad

Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes 
idéologiques 

Ina Motoi
Université du Québec en Abitibi-Témiscamingue (UQAT), Québec, Canada
ina.motoi@uqat.ca

La représentation des femmes 
par une construction sociale du 
genre est au cœur du féminisme. 
Mais de quel féminisme parle-t-
on, défini à travers quelles luttes 
idéologiques ? Les contradic-
tions de la critique de chacune 
des quatre vagues du féminisme 
est portée par maints courant 
idéologiques (libéral, radical, 
différentialiste, intersectionnel, 
néolibéral) qui mettent différem-
ment en perspective la transfor-
mation de la place des femmes 
dans la société. A-t-on assisté à 
une évolution d’une vague dans 
la suivante, formant la conti-
nuité d’un même mouvement, 
ou à une variété d’idéologies 
s’opposant les unes aux autres 
? Toute conception du rapport 
au genre requiert d’être croisée 
avec d’autres perspectives pour 
comprendre les conditions de sa 
mutation. La confusion actuelle 
entre sexe et genre ainsi que 
l’invalidation de la binarité bio-
logique des sexes ont-elles atteint 
des limites au-delà desquelles, les 
femmes, en perdant leur visibilité 
publique, ne seraient plus recon-
nues comme telles ? 
Mots-clés : féminisme, luttes 
idéologiques, contradictions, 
invisibilité, droits des 
femmes.

The representation of women 
through a social construction of 
gender is at the heart of femin-
ism. But which feminism are we 
talking about, defined through 
which ideological struggles? The 
contradictions of the critique of 
each of the four waves of femin-
ism are carried by many ideo-
logical currents (liberal, radical, 
differentialist, intersectional, 
neoliberal) that differently put 
into perspective the transforma-
tion of women’s place in society. 
Have we witnessed an evolution 
from one wave to the next, form-
ing the continuity of the same 
movement, or a variety of ideol-
ogies opposing each other? Any 
conception of the relationship to 
gender requires to be crossed with 
other perspectives to understand 
the conditions of its mutation. 
Have the current confusion be-
tween sex and gender, as well as 
the invalidation of the biological 
binarity of the sexes reached lim-
its beyond which women, by los-
ing their public visibility, would 
no longer be recognized as such?
Keywords: feminism, 
ideological struggles, 
contradictions, invisibility, 
women’s rights.

La representación de las mujeres 
mediante una construcción social 
del género está en el corazón del 
feminismo. Pero ¿de qué feminis-
mo se habla, definido a través 
de qué luchas ideológicas? Las 
contradicciones de la crítica de 
cada una de las cuatro olas del 
feminismo es llevada por muchas 
corrientes ideológicas (liberal, 
radical, diferencialista, intersec-
cional, neoliberal) que ponen de 
manera diferente en perspectiva 
la transformación del lugar de 
las mujeres en la sociedad. ¿Se 
ha visto una evolución de una 
ola en la siguiente, formando 
la continuidad de un mismo 
movimiento, o una variedad de 
ideologías que se oponen unas a 
otras? Toda concepción de la re-
lación con el género requiere ser 
cruzada con otras perspectivas 
para comprender las condicio-
nes de su mutación. La actual 
confusión entre sexo y género así 
como la invalidación de la bina-
ridad biológica de los sexos han 
alcanzado límites más allá de los 
cuales las mujeres, al perder su 
visibilidad pública, ya no serían 
reconocidas como tales?
Palabras clave : feminismo, 
luchas ideológicas, 
contradicciones, invisibilidad, 
derechos de las mujeres.



ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7858 | I Motoi

Introduction

En tant que professeure en travail social à l’UQAT depuis 2003, j’ai été une témoin privilégiée 
du cheminement du féminisme1. Ma compréhension de ce mouvement social est forgée en 
interaction avec son appréhension par les étudiantes et les étudiants et leur questionnement. Mon 
récit ethnographique en contexte nord-américain atteste d’un angle de vue régional et pragmatique 
non relativiste, prenant comme référents les situations de dialogues pédagogiques vécues, lorsque 
des nuances conceptuelles sont avancées par l’examen de sa propre réflexion sur les femmes afin 
d’agir/intervenir socialement. 

Nous y avons cheminé de la solidarité entre femmes à partir d’une définition du genre en 
tant que construit socioculturel, par la voie de diverses représentations, à une situation où des 
institutions, dont l’Université, parlent au nom des droits des femmes. En Abitibi-Témiscamingue, 
j’ai rencontré de nombreuses femmes qui ont fait de manière lucide et efficace la part des choses 
dans les dynamiques de pouvoir existantes. Elles se réclamaient publiquement du féminisme, mais 
duquel ? Il y a eu plusieurs vagues2 qui véhiculaient leur propre cadre d’analyse : libéral, radical, 
marxiste, différentialiste3, néolibéral, intersectionnel, néoféministe, etc. L’objectif de ce texte est 
de les replacer dans la durée en les abordant dans une visée synthétique à partir de leur finalité 
commune d’amélioration des conditions de vie des femmes. Il importe toutefois, avant d’ouvrir 
cette perspective compréhensive, de discerner théoriquement le mouvement social des idéologies 
qui le portent de celles qui le contestent à l’interne comme à l’externe. 

Liminaire : du mouvement social et de l’idéologie

Le mouvement féministe se manifeste par sa lutte idéologique portée socialement par des 
militantes et des organismes mis sur pied. Selon Touraine (1974, p.  218), « tout mouvement 
social est consacré à ce qu’on peut nommer une « action critique », soit une lutte contre l’ordre 
établi qui exclut ce qui est inacceptable pour cette classe4. Cette action critique ne repose pas sur 
le conflit, mais sur la contradiction ». La méthode de la « rupture des contradictions » amène une 
contestation qui vise une réappropriation collective de ses droits par un groupe social subordonné, 
ce qui représente sa « composante morale » pointant vers une « libération historique » (Touraine, 
1992). Or, celle-ci peut aussi être utilisée strictement comme un masque de la vertu5 lorsque les 
gens cherchent à influencer le cours de l’histoire par le mensonge en créant une illusion selon des 
intérêts spécifiques.  

L’idéologie du mouvement féministe est transmise à travers un récit de ce qui est et de ce qui 
devrait être, ce qui est posé en outil conceptuel pour penser et trier une combinaison sur mesure 
d’idées et de valeurs afin de former un filtre par lequel doit être perçu et représenté le monde 
social (Carniol, 1984, p. 17). Dans le temps, son usage est devenu coutumier dans le réseau de 

1.   J’ai auparavant été directrice du Réseau des femmes du sud de l’Ontario (1984-2003), responsable de la ligne provinciale 
SOS-femmes, de l’Institut de leadership social et communautaire des femmes au Collège universitaire de Glendon à Toronto, et 
de quatre agences-Réseau à Sarnia, Oshawa, Barrie et Welland.
2.   Périodes approximatives de ce développement historique qui s’arriment l’une et l’autre, mais avancent aussi en parallèle.
3.   Ces féministes mettent l’accent sur l’importance de la différence de nature (essence) entre hommes et femmes.
4.   Touraine référait en 1974 à la classe ouvrière et aux droits du travail situant cette lutte sociétale comme principale. Depuis, 
ce terme de « classe » a été remplacé par d’autres catégories (genre, race, orientation sexuelle, sexe, nation) qui ont ouvert, 
selon Keutchuyan (2010), d’autres fronts « secondaires », dont certains ont pris de l’ampleur, d’où l’utilisation d’un terme plus 
général.
5.   Voir le numéro de la Revue ATPS consacré à La propagande et ses masques de la vertu : https://edition.uqam.ca/atps/issue/view/130

https://edition.uqam.ca/atps/issue/view/130


Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 59

santé et de services sociaux pendant que sa trajectoire historique se modifiait de contradiction en 
contradiction. En ce sens, ses représentations collectives soutiennent un mode de pensée unique 
qui tend à devenir hégémonique par sa « conception du monde et [son] programme politique », 
d’où sa dimension normative (Parenteau, 2009, p. 9). Dans cette dynamique, Voirol (2008, p. 62-
68) constate deux conceptions opposées de l’idéologie :

•	 L’optique critique de Marx et Engels (1848), qui la conçoit comme un abus d’influence 
induisant une distorsion de la réalité qui permet l’exploitation économique, connotation 
négative reliée à la propagande et dénoncée6. 
•	 Dans un sens acritique, Geertz (2000) lui donne une connotation culturaliste positive, 
comme « intégrateur symbolique d’une communauté préservant son identité culturelle »7.   

Boltanski et Chiapello (2009) déterminent un troisième point de vue sur l’idéologie, celui 
des individus qui ont besoin pour agir de « comprendre le monde en lui conférant un sens » par 
eux-mêmes (Parenteau, 2009, p. 9). On doit alors leur reconnaître des habiletés de réflexion et de 
jugement, une liberté d’expression et de conscience, des « compétences morales ». Or, Van Dijk 
(2006, p. 1) ouvre un quatrième angle en mettant en doute précisément la capacité des gens à 
s’écarter des influences issues de leurs propres groupes d’appartenance, puisqu’elles leur procurent 
des grilles d’interprétation de la « réalité » leur permettant de coller à l’idéologie dominante sans 
voir « leur adhésion de manière négative » (Voirol, 2008, p. 71) ni souhaiter s’en émanciper. D’où 
leur « difficulté à reconnaître la validité du concept » d’idéologie (Parenteau, p. 13) pour saisir 
son propre discours comme « idéologique ». Dès lors, l’idéologie est-elle seulement le propre 
« des autres » ?

Cette confluence entre ces quatre points de vue, on la retrouve dans le cheminement du 
féminisme de vague en vague. D’ailleurs, en 1960, « la fin de l’idéologie » avait été annoncée par 
Bell et, en 1992, Fukuyama a même déclaré «  la fin de l’histoire  » amenée par «  le triomphe 
du libéralisme et du régime économique avec lequel il est le plus associé » (Parenteau, 2009, p. 
4). Ce refus d’employer le terme d’« idéologie » l’invalide-t-il ou atteste-t-il de son utilisation ? 
Devant ce dilemme, comment détermine-t-on les « disjonctions idéologiques » inhérentes aux 
processus d’élaboration de sens ? Voirol (2008, p. 62) souligne justement l’actuelle absence de 
critères pour l’effectuer. A-t-elle dépouillé toute analyse de son « aiguillon critique », au point que 
nous ne savons plus distinguer « entre une posture de « fausseté » et d’illusion, d’une part, et une 
posture de vérité et de connaissance, d’autre part » (p. 64) ? Avons-nous été entrainés de la sorte 
à l’acceptation automatique du mode déclaratoire de la communication publicitaire des idées et 
de ce qui en découle ? Sous cet angle, on peut parler des limites de toute idéologie puisqu’elle est :

•	 Partiale, par son parti pris même (Parenteau, 2009, p. 14);
•	 Partielle, ne représentant qu’un point de vue parmi d’autres (Motoi, Farcaş et Woch, 2023), 
restreignant l’accès aux informations pertinentes et aux perspectives qui complexifieraient un 
choix éclairé.

Malgré ces limites ou pour cela, chaque vague du féminisme accuse la précédente de 
prescription idéologique qu’elle essaie de déconstruire  : « pourquoi cela devrait-il fonctionner 

6.   Klemperer et Soljenitsyne ont dénoncé au péril de leur vie les idéologies nazies ou soviétiques imposées par la manipulation 
de masse et la terreur à des millions d’individus pour instaurer une fausse « société parfaite et juste ». Cette rupture entre le 
réel et l’illusion devait être acceptée par les gens sous peine de sanctions (Aubry & Turpin, 2012). À notre époque, Assange et 
Snowden ont révélé l’idéologie technocratique axée sur une surveillance généralisée qui découle de l’emprise numérique. 
7.   En 1928, Bernays, petit-fils de Freud, pionnier des relations publiques, légitimait sous le masque de la vertu de l’intégration 
la manipulation de masse ou l’usage de la propagande et faisait converger publicité et idéologie afin de dominer les esprits.



ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7860 | I Motoi

de cette façon ? » (Parenteau, 2009, p. 14-15). À qui cette prescription sert-elle sur le plan social 
et symbolique et comment le groupe qui la porte œuvre-t-il à son acceptabilité sociale  ? D’où 
l’importance de saisir la direction du déploiement de ces idées afin d’évaluer si cette idéologie 
« est fidèle [ou non] à ce qui s’offre à la vue » (p. 15), aux faits, au vécu, au « réel tel qu’il se 
présente concrètement » (p. 11). Ce discernement la situerait-il dans son contexte d’émergence 
afin de lui accorder un sens ? Et si l’idéologie est « porteuse de sens » (p. 14), est-il pertinent de 
comprendre par soi-même pourquoi, comment et selon quels intérêts spécifiques?

Une démarcation est ainsi créée par l’action critique entre le mouvement féministe, qui détient 
une capacité de transformation sociale de la place sociale des femmes, et la mouvance, démarche 
marginale d’un groupe minoritaire pour atteindre une sphère d’influence. Cette disjonction 
conceptuelle devient nécessaire pour appréhender comment la logique de chaque perspective 
peut ou non renforcer le mouvement comme un ensemble par son impact afin de le continuer 
historiquement, tout en invalidant comme « fictive » ou « fausse » une manière autre de lire le 
réel. Par exemple, les féministes radicales de la deuxième vague se posent en « sujets [qui savent 
agir] en leur nom pour leur émancipation » collective. L’idéologie qui la porte « s’inscrit dans 
un effort de justification [d’un certain] ordre établi » (Parenteau, 2009, p. 12) ou à établir. Cette 
vague se constitue comme mouvement en se situant en continuité avec la première vague, tout en 
combattant la mouvance marxiste à l’interne et la mouvance masculiniste à l’externe.

Solidarité des femmes en travail social 

En entamant ce parcours réflexif, deux aspects s’imposent. Premièrement, à l’hiver 1977, lorsque 
le baccalauréat en travail social a été implanté à l’UQAT, il y avait beaucoup d’étudiantes inscrites 
et très peu d’étudiants. Pour cette raison et parce que c’était une profession mise de l’avant 
dans les années 1930 au Québec par Marie Gérin-Lajoie pour offrir un statut et du travail aux 
femmes « aidantes dans les institutions de charité catholique » (St-Amand, 2013) et les rendre 
ainsi visibles socialement, on n’utilisait au module de travail social que le genre féminin pour 
les désigner la partie étudiante (ce qui incluait aussi les hommes). C’était une « féminisation » 
qui était portée en commun par toutes les personnes s’y retrouvant. On reconnaissait que, si ces 
étudiantes n’avaient pas été des femmes, elles n’auraient pas eu des expériences caractéristiques 
et certains combats à mener afin de réaliser leur autonomie financière, endosser la double ou la 
triple tâche, tout en faisant face à des situations affectives parfois difficiles ou abusives. Devenir des 
féministes signifiait pour elles se donner et partager un outil d’émancipation. Elles choisissaient 
d’intervenir socialement pour améliorer avec d’autres femmes leurs propres conditions de vie et 
de travail. Pour cela, elles appréhendaient « les femmes » comme sujet collectif. 

Deuxièmement, j’ai compris, au fil du temps, que toutes les femmes ne voulaient pas être 
féministes et que les étudiantes avaient une variété de besoins dont le premier était de vivre mieux, 
ce qui passait par une multitude de points de vue sur le sexe, le genre et la sexualité. D’où le défi qui 
était le mien de leur enseigner, dans plusieurs cours, l’intervention sociale féministe contextualisée 
régionalement en répondant à leurs attentes, pour qu’elles accompagnent à leur tour d’autres 
femmes dans la même optique. Celle-ci s’inscrivait dans la présence au module d’une proximité 
significative d’humain à humain en rapport à une vision commune du travail social définie par 
la solidarité. Notre perspective démocratique et coopérative était focalisée sur les savoirs (être, 
faire, dire) et sur le développement de l’appropriation du pouvoir d’agir (empowerment) de chaque 
personne par l’intervention sociale individuelle, de groupe et collective. 



Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 61

Trajectoire des représentations des femmes à partir du genre 

L’idée de genre est un outil conceptuel créé en 1964 aux États-Unis par le psychiatre Robert 
Stoller, s’appuyant sur le constat de la « différence entre les sexes » de l’anthropologue Margaret 
Mead (1949) et des féministes américaines, telles Betty Friedan et Kate Millet﻿t, dès 1963. Cette 
représentation de la femme par le genre a rejoint le Québec vers les années1970 et a facilité 
la conception de la séparation entre le « sexe » biologique (femelle, mâle) et le « genre » 
construit socialement (féminin, masculin), ce qui a mis en mouvement un questionnement de 
la structuration sociale. Dès lors, cette séparation est posée comme le fondement de l’analyse 
féministe structuraliste de la distribution du pouvoir entre les hommes et les femmes dans une 
société patriarcale qui octroie des statuts et des rôles sociaux selon un double standard de la 
division sexuelle. Cette idéologie a façonné, au nom des droits des femmes, la perspective radicale 
des luttes de la deuxième vague politisant l’égalité des femmes avec les hommes sur tous les plans, 
dont celui privé qui est aussi politique. Le concept de « genre » est devenu un outil critique, puis 
un outil normatif.

Dans le temps, cette logique développe un champ d’études en soi, d’où la création en 2006 
du cours Relations : sexes, genres et âges que j’ai donné jusqu’en 2019. On avait ajouté à son titre 
la catégorie « âges », en sortant de l’analyse féministe habituelle, afin de complexifier sa portée. 
Son articulation se faisait autour des rapports sociaux de sexe (rapports sociaux entre les deux 
sexes) et de l’identité de genre. Devant une vaste majorité d’étudiantes, il s’agissait de valoriser 
leurs connaissances et perspectives jointes à leurs expériences, tout en accueillant leurs questions 
pour y réfléchir ensemble et les relier à des théories explicatives qui convoquaient différents cadres 
conceptuels, ce qui d’ailleurs n’était pas présenté par un savoir fixe ou absolu, puisque pour la 
plupart d’entre elles un genre ne fonctionnait pas en vase clos, mais en rapport avec un autre par 
de multiples dimensions. Cette réflexion résultait souvent dans une compréhension de ce rapport 
comme relationnel, ce qui faisait qu’on ne pouvait pas articuler et étudier l’un sans l’autre. Ce type 
de cours avait une couleur féministe qui situait l’idéologie radicale de la deuxième vague (1960-
1990) dans le prolongement de l’idéologie libérale de la première vague (1850-1960) qui avait 
revendiqué la visibilité publique et la reconnaissance juridique des femmes jusqu’à l’obtention 
de leurs droits civiques (vote, éducation, travail, propriété) et de leur maîtrise de la procréation.

En travail social, ce cours a été conçu comme un espace de réflexion pour décortiquer des 
relations de sexe, de genre et d’âge afin d’intervenir socialement de manière significative AVEC et 
non POUR les personnes accompagnées. Plusieurs dimensions étaient étudiées : « la socialisation, 
le vieillissement, le double standard, la sexualité, la reproduction, le couple, l’identité sexuelle, la 
condition féminine et la condition masculine, les pratiques abusives, etc. »8. De ce fait, différentes 
perspectives étaient «  abordées  : multidisciplinaire, transculturelle, patriarcale, féministe, 
masculiniste, intersectionnaliste, etc. ». Il s’agissait « de regarder différents modèles d’altérité dont 
la sexualité, l’homosexualité, la transgenralité, l’intergénérationnalité, et de comprendre les enjeux 
qui s’y rattachent. Une vision plurielle, mais non relativiste était enseignée en tant qu’outil réflexif 
d’intervention sociale, puisque chacune pouvait situer sa logique en toute liberté de conscience 
et d’expression. 

8.   https://www.uqat.ca/etudes/cours/?code=TSO1306

https://www.uqat.ca/etudes/cours/?code=TSO1306


ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7862 | I Motoi

Les femmes comme sujet collectif

Le choix théorique des féministes de la deuxième vague était de prendre en considération la 
disjonction entre sexe et genre afin d’établir par quels moyens ce dernier installait concrètement 
dans nos vies le double standard de la division sexuelle du travail et de la reproduction, ainsi que la 
distribution inégale des ressources et des rôles sociaux. De cette façon, le système sociopolitique 
patriarcal contrôlait par sa structure les femmes, car elles étaient des femmes. Cette oppression 
justifiait la représentation de toutes les femmes comme sujet collectif subordonné et leur 
émancipation afin qu’elles parviennent ensemble à la dignité, à l’égalité, à l’amélioration de leurs 
conditions de vie et de travail. Les droits des femmes sont ainsi acquis par la lutte pour l’accès 
à la contraception et à l’avortement, et contre les situations de domination sexuelle (sexisme, 
harcèlement sexuel, violence conjugale, agression sexuelle, pornographie, prostitution).

Néanmoins, à l’intérieur de cette idéologie élaborée à partir de la notion structurante de genre, 
d’autres catégories conceptuelles - la classe, l’orientation sexuelle, la race, la culture – pouvaient 
être priorisées par certaines féministes comme la visée centrale de leur combat politique. En ce 
sens, différentes mouvances internes se distinguent :

•	 Le matérialisme à dimension marxiste critiquait l’exploitation capitaliste de la force de 
travail des femmes et l’appropriation de leurs corps par les hommes à partir de rapports de 
classe (de sexe) ;
•	 Le lesbianisme concevait la lutte en termes d’orientation sexuelle et de droits sexuels égaux ;
•	 Des femmes d’origine africaine dénonçaient la violence rituelle (mutilations génitales, 
mariages précoces et forcés, etc.) et la racialisation du genre et de l’emploi ;
•	 Des femmes ayant une origine ethnique différente ne se reconnaissaient pas dans les valeurs 
de la culture occidentale portées par les féministes  : binarité nature-culture, conflit entre 
culture et modernité, etc. 

À partir de 2010, de plus en plus d’étudiantes refusent l’« étiquette » de féministe. Était-ce en 
raison du backslash ambiant (Goulet. 2011) ou des stéréotypes intériorisés ? Était-ce le conflit des 
générations qui s’était manifesté par une opposition idéologique ? Les filles de mères féministes 
contredisaient-elles la vision de celles-ci pour s’affirmer  ? Leurs conditions de vie étaient-elles 
tellement plus satisfaisantes qu’il n’était plus nécessaire de les améliorer ? Ne reconnaissaient-elles 
plus des inégalités qui les motiveraient à agir ? Ces questions faisaient partie de nos discussions 
d’alors. Quoi qu’il en soi, on commence à me reprocher que le cours est trop féministe et 
« idéologiquement biaisé »! 

Un phénomène inédit m’a alors sidéré : l’apparition d’étudiantes masculinistes, jusqu’à un tiers 
d’une classe. Elles défendaient des pères obligés de payer une pension alimentaire ou souhaitant 
obtenir la garde de leurs enfants à la suite de situations de violence conjugale. Elles mettaient en 
balance la violence de certaines femmes contre des hommes. Je comprenais que plusieurs de ces 
femmes étaient les deuxièmes conjointes de ces hommes et que cette pension mensuelle créait un 
trou dans le budget de la nouvelle famille. Elles luttaient pour les droits de leurs conjoints! Pour 
faire discerner leurs besoins de ceux de l’autre sexe, nous parlions de plus en plus de la différence 
entre l’approche pour l’accompagnement des hommes en travail social (Lindsay, Rondeau 
et Desgagnés, 2011) et la mouvance masculiniste (Palma, 2008; Blais et Dupuis-Déri, 2015) 



Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 63

de militants comme Fathers 4 Justice9. Leur antiféminisme promouvait le pouvoir des hommes 
sur les femmes  : « le féminisme est pour les hommes synonyme d’une démarche inverse de 
disempowerment, c’est-à-dire de déconstruction du pouvoir masculin » (Allard, 2023, p. 3). 

En région, une confrontation idéologique tacite a pris place entre des organismes féministes 
et des militants voulant mettre sur pied des services répondant aux besoins spécifiques des 
hommes. On s’oppose à la non-reconnaissance sociétale des acquis et des droits collectifs des 
femmes, en mobilisant le principe de non-mixité10 des services pour femmes, tout comme celui 
de « [non-] équivalence entre violence féminine et violence masculine » (Descarries, 2005, p. 
144). Or, peu à peu, on finit par départager les idéologies des antiféministes et des travailleurs 
sociaux intervenant de manière complémentaire avec les organismes de femmes (Rondeau et al., 
2004). Des centres spécifiques pour hommes sont mis sur pied et les « collectives » de femmes 
préservent « l’autonomie politique et programmatique du mouvement » (Lamoureux, 2000, p. 
138). Parallèlement, le nombre d’hommes féministes augmente et plusieurs choisissent d’étudier 
en travail social. On commence à parler des « étudiant-e-s ». Dans le cours, différents modèles de 
masculinité sont aussi avancés (traditionnelle, homosexuelle, rose, égalitariste11). 

Dans ce contexte, plusieurs contradictions apparaissent à l’intérieur de l’idéologie féministe 
radicale (Lamoureux, 2000). Le combat mené par les centres d’aide et de lutte contre les agressions 
à caractère sexuel (CALACS) au nom du sujet collectif « femmes » de la deuxième vague contre la 
prostitution appréhendée comme « violence faite aux femmes » en est une bonne illustration. À 
l’opposé, les féministes libérales l’envisagent en tant que « travail du sexe » par le choix de chaque 
femme. La libération sexuelle est conçue de manière conflictuelle par ces deux camps idéologiques 
(Conseil du statut de la femme, 2012). 

En 2014, la loi C-36 décriminalise la prostitution, mais criminalise les clients. Les structuralistes 
continuent de combattre l’exploitation sexuelle, la pornographie et l’hypersexualisation, car 
la violence sexuelle est une dimension centrale de leur action critique. D’ailleurs, on apprenait 
qu’une fille sur quatre se prostituant dans les rues de Québec, provenait des régions (Motoi, 
2008)12. Des étudiantes fondaient en 2012, par un projet en intervention collective, une branche 
abitibienne-témiscamienne de la Concertation des luttes contre l’exploitation sexuelle (CLES) 
établie au Québec en 2005. Un guide d’intervention (Motoi & Dufour, 2011) mettait de l’avant 
la méthode conçue par des femmes prostituées pour se sortir de la prostitution13.  Des ateliers 
sur l’appropriation de sa sexualité ont été ainsi offerts à la suite d’un dévoilement d’agression 
sexuelle. Annick Boissonneault, étudiante à Val-d’Or, établit en 2014 dans le cadre de sa recherche 
le portrait de la prostitution en Abitibi-Témiscamingue ainsi que des services à créer en fonction 
des besoins identifiés et crée le gîte L’Autre porte pour les femmes concernées. Des étudiantes 
autochtones dénoncent leur vécu collectif, fait de discriminations, de stérilisations forcées14 et de 
disparitions (Basile, Asselin et Thibault, 2017). Quelle confluence !   

9.   En 2005, vêtus en superhéros, ils bloquaient le pont Jacques-Cartier à Montréal pour se faire entendre. https://www.
ledevoir.com/societe/90776/coup-d-eclat-du-mouvement-fathers-4-justice-un-pere-en-colere-provoque-une-congestion-
monstre
10.   « Le mouvement des femmes ne peut être composé que de femmes […] [d’où] l’importance de n’être soumis à aucune 
organisation mixte extérieure » (Lamoureux, 2000, p. 138).
11.   Des intervenants sociaux. https://www.reiso.org/articles/themes/pratiques/2313-genre-et-masculinites-dans-le-travail-
social
12.   Chiffre avancé par l’organisme Projet Intervention Prostitution Québec (PIPQ) en 2007.
13.   Dans le sillage de l’étude entreprise en Abitibi (Motoi, 2008).
14.   https://www.journaldemontreal.com/2022/11/29/mettons-fin-a-la-sterilisation-imposee-des-femmes-des-premieres-
nations-et-inuit et https://afn.ca/fr/droits-justice/femmes-et-filles-autochtones-disparues-et-assassinees/  

https://www.ledevoir.com/societe/90776/coup-d-eclat-du-mouvement-fathers-4-justice-un-pere-en-colere-provoque-une-congestion-monstre
https://www.ledevoir.com/societe/90776/coup-d-eclat-du-mouvement-fathers-4-justice-un-pere-en-colere-provoque-une-congestion-monstre
https://www.ledevoir.com/societe/90776/coup-d-eclat-du-mouvement-fathers-4-justice-un-pere-en-colere-provoque-une-congestion-monstre
https://www.reiso.org/articles/themes/pratiques/2313-genre-et-masculinites-dans-le-travail-social
https://www.reiso.org/articles/themes/pratiques/2313-genre-et-masculinites-dans-le-travail-social
https://www.journaldemontreal.com/2022/11/29/mettons-fin-a-la-sterilisation-imposee-des-femmes-des-premieres-nations-et-inuit
https://www.journaldemontreal.com/2022/11/29/mettons-fin-a-la-sterilisation-imposee-des-femmes-des-premieres-nations-et-inuit
https://afn.ca/fr/droits-justice/femmes-et-filles-autochtones-disparues-et-assassinees/


ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7864 | I Motoi

Le féminisme radical autonomiste, devenu hégémonique, est reconnu par le gouvernement 
et véhiculé par les médias. Ce féminisme d’État réalise aussi son institutionnalisation par le 
financement des organismes de femmes et de l’intervention contre la violence conjugale et 
sexuelle. L’État a pris le rôle d’expert de la représentation des femmes et de leur place dans la 
société à l’aide de deux outils pour l’égalité des sexes15 : L’analyse comparative entre les sexes (ACS, 
1996) s’appuyant sur la sexospécificité des hommes et des femmes (p. 41) au Canada et L’analyse 
différentiée des sexes (ADS, 1997) au Québec.

Les femmes comme sujets individuels

Cette deuxième vague féministe est remise en question par des femmes qui veulent être 
entendues et refusent l’idée d’un seul grand récit, avancé de manière centralisée comme une 
pensée unique, qui expliquerait pour toutes les femmes, par exemple, tous les comportements 
de l’hypersexualisation strictement en termes de « violence faite aux femmes ». Circonscrire 
de grands récits ne doit pas dissimuler les nombreux petits récits des femmes. Autrement dit, de 
plus en plus d’étudiantes affirmaient qu’il existait des contradictions entre leurs récits et certains 
narratifs émanant des organismes de femmes où elles effectuaient leurs stages. Elles critiquaient 
la situation  : « toujours les mêmes » qui imposaient leur vision sans consulter les autres, mais 
ne dénonçaient pas ce « manque de démocratie » pour ne pas faire du mal à la cause. À leurs 
yeux, les « anciennes » se voyaient souvent en tant que représentantes de toutes les femmes et les 
percevaient comme un bloc monolithique, ce qui stigmatisait celles dont le vécu ne correspondait 
pas au narratif normatif véhiculé. On contestait leur intention d’homogénéiser les besoins. Leurs 
expériences renvoyaient au féminisme postmoderne (Mensah, 2005; Oprea, 2009). 

Quelle est la place des multiples petits récits des femmes dans la vision structuraliste du genre ? 
Sa logique collective était-elle encore nécessaire pour faire avancer les droits des femmes ou aurait-
elle atteint à ce point son objectif d’égalité des sexes, qu’il ne restait plus qu’à la dépasser puisqu’elle 
avait perdu ainsi son utilité sociétale ? Dans le cours, ces deux questions étaient centrales à notre 
compréhension du féminisme et une divergence majeure est identifiée : le pouvoir par la classe, le 
genre, la race ou la sexualité ne produit pas une domination équivalente. Des disparités n’existaient 
pas seulement entre les femmes et les hommes, mais aussi entre les femmes, car une personne 
peut être dominée ou bien dominer à son tour, selon la situation. L’idéologie radicale prenait-
elle en compte uniquement les privilèges et les inégalités, mais non les incapacités et les intérêts 
individuels ? Différentes générations ont-elles des objectifs distincts?

Au début du XXIe siècle, on reconnait cette troisième vague (1990-2015) du féminisme qui 
déferle sur le Québec et son nouveau visage relativiste s’impose. De jeunes femmes valorisent 
une vision de la corporéité qui reprenait des notions de beauté et de féminité que les féministes 
radicales considéraient comme stéréotypées. Des décolletés apparaissaient en classe ! En outre, 
l’appropriation « positive » de leur sexualité et du plaisir intégrait souvent la pornographie, 
féministe ou non, et acceptait travail du sexe et hypersexualisation comme modes d’expression 
de soi. L’étiquette de prosexe leur est accolée. Leur cyberféminisme situait de plus en plus 
la communication avec autrui dans les médias. Or, ces nouveaux ancrages n’étaient plus des 
divergences, mais une fragmentation qui bloquait toute affirmation politique centrale pour 
penser le féminisme en tant que mouvement social unitaire. Ne devait-on rien tenir pour acquis ni 
consolider des droits fondamentaux ? Mais selon qui ? Cela dépendait à qui l’on posait la question. 
La perte de repères communs, surtout dans le domaine des relations, était stridente pour plusieurs. 

15.   http://bv.cdeacf.ca/CF_PDF/2001_12_0054.pdf

http://bv.cdeacf.ca/CF_PDF/2001_12_0054.pdf


Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 65

La confrontation idéologique entre ces deux vagues du féminisme se manifeste à l’interne. 
À l’externe, on prône la pluralité des perspectives des femmes. Le mouvement MoiAussi arrive 
comme une bouffée d’air frais. En 2017, dans un dialogue bouillonnant en classe sur le sens de 
ce phénomène, la question principale de la classe s’articule ainsi : Quelle est la différence entre 
harcèlement sexuel et séduction ? Sortant de leur apathie, les étudiantes expriment des opinions 
tout en faisant la part des choses. L’intimité médiatisée et la pornographie font partie de leur 
environnement et leur servent de modèles ou de contre-modèles pour leur sexualité. Mais, la 
plupart ont des limites, dont celle du consentement. La distinction ou la confusion entre privé et 
public est mise de l’avant et également le double standard médiatique des comportements sexuels. 
Ces dialogues sont-ils émancipateurs des femmes comme des hommes ? 

Intersection des discriminations
Certaines féministes québécoises militent à partir des enjeux du féminisme noir américain et 
envisagent simultanément les expériences des femmes de l’inégalité et de la violence qui sont 
structurées « par de multiples systèmes de domination liés à la race, au genre, à la classe et à la 
nation » (Harper et Kurtzman, 2014, § 3). Ce qui permet de les entrecroiser et de prendre en 
compte leur intersection pour en faire une analyse qui commence par ses propres privilèges, ses 
avantages en fonction de l’identité ou du statut (Harper, 2012; Pullen-Sansfaçon, 2012).

Le concept d’intersection n’est pas nouveau comme outil pour agir sur les rapports de force. 
Par exemple, en Ontario, dès 1981, Proulx articulait déjà, dans le langage de l’époque, une double 
« infériorité » des femmes franco-ontariennes comme « femmes » et comme « francophones ». 
L’idéologie multiculturaliste hégémonique s’axait sur l’égalité des minorités et de leurs 
discriminations. La population franco-ontarienne était appréhendée comme une minorité parmi 
d’autres malgré leurs droits historiques. Vers 1995, on convenait aussi de la triple « infériorité » 
de nouvelles arrivantes, en tant que femmes, francophones et immigrantes. C’était une marque 
d’hétérogénéité («  diversité  » de ce temps-là) qu’on ajoutait à une représentation différente 
des Franco-ontariennes comme «  femmes francophones  » (Grimard, 2004), ce qui rehaussait 
leur nombre et leur importance. Cette stratégie politique de regroupement a donné de l’ampleur 
à leurs luttes. Le gouvernement ne pouvait plus invoquer l’absence de «  masse critique  » des 
francophones pour refuser d’offrir des services en français. Cela a facilité la mise en place de 
services rassemblés dans leur langue, car les services sociaux de l’époque étaient centrés seulement 
sur un type de besoin, de sorte que l’agression sexuelle était, par exemple, traitée séparément de la 
violence conjugale (Motoi, 1994).

Dans les cours, peu d’étudiantes concevaient le genre par l’intersectionnalité. La plupart 
refusaient de se laisser porter par ce relativisme postmoderne peu rassembleur, considéré 
excessif et elles voulaient surtout préserver la centralité du mouvement féministe par une logique 
structuraliste des discriminations. La tension s’amplifie entre la deuxième vague du féminisme qui 
conçoit « les femmes comme sujet collectif » et la troisième vague qui comprend les « femmes 
comme sujets individuels ». Malgré cela, les deux tiennent les droits obtenus en tant que femmes 
pour acquis. Est-ce le point d’équilibre entre la collectivisation des luttes et la subjectivation 
des besoins et des perspectives  ? En travail social, on adopte de plus en plus une approche 
psychologisante et l’on fait de l’évaluation biopsychosociale des «  clients  ». L’enseignement 
privilégie alors l’intervention individuelle plutôt que collective et la défense des droits.



ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7866 | I Motoi

Inversion du rapport social entre majorité et minorité sexuelles

Le discours postmoderne de la troisième vague du féminisme a déconstruit par son subjectivisme 
l’idéologie de la deuxième vague, établie par ses réalisations collectives comme l’intégrateur 
symbolique des pratiques d’intervention. Ce processus historique a ouvert la porte à de nouvelles 
postures idéologiques sous la forme d’une quatrième vague. D’autre part, la mouvance queer16 a 
fait éclater la notion de genre, définie de manière binaire (féminin/masculin) par le féminisme 
radical et a positionné politiquement sa diversité et sa fluidité. À partir de cet horizon, plusieurs 
personnes provenant des minorités sexuelles remettent aussi en cause les concepts de sexe 
biologique (femelle/mâle) et d’hétérosexualité en tant que constructions sociales imposant le 
contrôle social par leur usage majoritaire.

L’identité « femme, », en tant que « référent unique et monolithique » (Nengeh Mensah, 
2005, p. 14), avait été révoquée par la troisième vague comme un essentialisme universaliste 
obligatoire. Celui-ci ne correspondait plus à la nouvelle vision diversitaire des identités de genre 
qui sont multipliées et représentées par l’acronyme LGBTQ+17. Or, les étudiantes et les étudiants18 
avaient également une diversité de perspectives sur ce sujet, qui peut facilement tourner en 
affrontement idéologique en classe entre celles et ceux qui défendent la théorie sociale critique 
de genre et plusieurs qui ne peuvent pas se reconnaitre dans ces nouvelles définitions fluides des 
concepts de genre, sexe et sexualité. Le vécu et l’expérience ne sont pas toujours pareils ! 

Au Québec, jusque dans les années 1980, le féminisme radical était proche du mouvement 
homosexuel composé surtout d’hommes. Selon Lamoureux (1988), beaucoup de lesbiennes 
se retrouvaient à l’avant du mouvement féministe, où elles avaient plus de visibilité en tant que 
femmes. Il ne s’agissait pas seulement d’orientation sexuelle, mais notamment de différents buts 
de la réflexion politique en vue d’une action critique. Ainsi, dans ce mouvement, plusieurs points 
de vue se sont côtoyés, se contredisant au point de se séparer, comme la perspective radicale 
lesbienne de la perspective radicale de la deuxième vague. En passant de la demande étatique de 
« tolérance » à celle d’« acceptation » et ensuite, à celle d’« inclusion », des droits ont été gagnés, 
les différentes orientations sexuelles font partie de la normalité et le genre est devenu un outil 
normatif de gestion étatique. 

Or, ce néoféminisme disqualifie la binarité du genre, mais également le rapport socioculturel 
entre majorité hétérosexuelle et minorités sexuelles. Dans un cadre de référence populationnel, la 
majorité des femmes ayant différentes orientations sexuelles est une prévalence statistique (51 %) 
soutenue par une immuabilité biologique. Ce rapport socioculturel entre majorité et minorités 
pourrait-il être inversé de manière unilatérale pour que les minorités puissent agir en tant que 
majorité par la force des pronoms spécifiques ou des concepts (discrimination, hétéronormativité, 
transphobie, cisgenre, etc.) ? Serait-ce suffisant pour outrepasser la prépondérance de la réalité 
biologique des femmes ? Doit-on cheminer sans débat social d’une intersection des discriminations 
à l’inclusion d’une inversion de ce rapport socioculturel? Par ailleurs, les enjeux des différentes 
minorités sexuelles sont-ils les mêmes? 

La posture de cette idéologie diversitariste conduit-elle à annuler la libre expression et le 
droit de penser par soi-même en toute liberté de conscience, menant à ne plus questionner pour 
comprendre cette conception de la diversité ? Cela désavoue-t-il ce que d’autres vivent, leur droit 

16.   Le terme péjoratif queer signifiait « étrange ». Il est réhabilité théoriquement par Butler (1990).
17.   Personnes lesbiennes, gaies, bisexuelles, transgenres, queers, intersexuées – « qui représente 4% de la population 
canadienne de 15 ans et plus ». https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/12-581-x/2022001/sec6-fra.htm
18.   On commence à utiliser l’écriture inclusive (Office québécois de la langue française) à l’université.

https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/12-581-x/2022001/sec6-fra.htm


Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 67

à la résistance tacite ou explicite ? Alors, les premières personnes à faire taire19 sont encore celles 
qui ne s’identifient pas à une orientation sexuelle majoritaire, voulant prendre en considération 
leur expérience différente du genre. Cacher cela par la censure, convertirait-il automatiquement 
les minorités sexuelles en un ensemble homogène ? Doit-on imposer par des rapports de force 
une perspective unique de la diversité20 ? Est-ce cette incohérence logique qui est la partie la plus 
spectaculaire de cette idéologie ? 

Les femmes « biologiques » sans droits
La binarité biologique des sexes est remise en question. Peut-elle être annulée à partir de la 
déconstruction de l’identité de genre par une explication du système sociétal en tant que 
quadruple oppression patriarcat-capitalisme-racisme-hétérosexisme ? D’ailleurs, paradoxalement, 
c’est ce seul type de société, qui a pris en compte, par sa logique universaliste, les dénonciations 
des féministes de la deuxième vague et des personnes LGBTQ2s+ en obtenant des droits pour 
les femmes et les minorités sexuelles, inclus dans les chartes et les lois, pour que, par la suite, ses 
valeurs d’égalité et d’ouverture soient retournées contre ce même système. 

Ce retournement crée de la confusion entre « sexe » et « genre » et a trop souvent l’effet 
contraire à celui recherché : la confusion divise et dérange21 dans leur identité plusieurs étudiantes 
et étudiants et collègues. Des analystes (Fassin, 2009 ; Pluckrose et Lindsay, 2020 ; Jean, 2021 ; 
Sirois, 2021 ; Durocher, 2024) constatent que, sous le masque de la justice sociale, une nouvelle 
logique moralisatrice désavoue, comme autrefois, des genres, des sexes  et une orientation 
sexuelle, l’hétérosexualité. Cette logique hétérophobe est l’opposé de l’inclusion et porte ses 
propres contradictions. La critique anti-systémique n’est pas récente, mais elle n’a jamais attaqué 
la sexualité de la majorité des gens. On dénonçait plutôt le patriarcat et la misogynie, le male gaze22, 
les manières de faire sexuellement et non pas les manières d’être vivant. Cependant, annuler la 
binarité des sexes est biologiquement impossible23, car le sexe n’est pas assigné à la naissance, 
mais constaté selon les chromosomes, les gamètes et les organes génitaux. C’est une réalité 
immuable et universelle nécessaire pour l’existence des humains et la pérennité de l’humanité. 
Malgré cela, son invalidation socioculturelle invisibilise les femmes dans l’espace public et affaiblit 
leurs droits gagnés historiquement. L’absence du terme « femme » pour parler de ce qui leur est 
caractéristique les insulte en les réduisant à nouveau, comme le patriarcat le faisait, à un « corps 
utile » : « personne ayant un utérus »24 ou « un trou avant »25. On retrouve ainsi la phobie des 
femmes et du sexisme ordinaire dénoncés depuis longtemps. Ces femmes biologiques ont-elles 
une âme ?26 Foucault (1970) aurait parlé de minorisation et de répression des femmes. Est-ce ce 
type d’inclusion que le néoféminisme promet comme « progrès »?    

La tension en classe devient palpable entre deux féministes structuralistes et trois diversitaires, 
le reste des personnes présentes étant affairés devant leurs écrans. Sont-elles indifférentes ? 

19.   https://pivot.quebec/2023/01/11/des-manifestantes-interrompent-une-conference-jugee-anti-trans/ et https://www.
ledevoir.com/societe/777261/societe-des-manifestants-veulent-defier-la-venue-d-un-conferencier-juge-transphobe
20.   https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1049300/intimidation-communaute-lgbt-sondage-fondation-jasmin-roy-
ontario-2017
21.   https://www.gris.ca/montee-de-lintolerance-dans-les-ecoles-le-gris-montreal-et-la-fcpq-lancent-un-appel-a-laction/ et 
https://www.ledevoir.com/monde/europe/868222/definition-legale-femme-repose-sexe-biologique-tranche-cour-supreme-
britannique
22.   Le regard masculin omniprésent. https://www.tilt.fr/articles/le-male-gaze-cest-quoi-texplique-tout-definition-et-enjeux
23.   https://plus.lapresse.ca/screens/56d65303-302e-4984-aeb8 7b1fa1795773__7C0.htmlutm_content=twitter&utm_
source=lpp&utm_medium=referral&utm_campaign=internal+share
24.   https://www.ledevoir.com/opinion/idees/809284/idees-motion-lourde-consequences
25.   https://cancer.ca/fr/cancer-information/find-cancer-early/screening-in-2slgbtqi-communities/trans-man-or-nonbinary-
person-assigned-female-at-birth-do-i-need-cervical-cancer-screening
26.   Reformulation de la question chrétienne du VIe siècle. https://www.guichetdusavoir.org/question/voir/57257

https://pivot.quebec/2023/01/11/des-manifestantes-interrompent-une-conference-jugee-anti-trans/
https://www.ledevoir.com/societe/777261/societe-des-manifestants-veulent-defier-la-venue-d-un-conferencier-juge-transphobe
https://www.ledevoir.com/societe/777261/societe-des-manifestants-veulent-defier-la-venue-d-un-conferencier-juge-transphobe
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1049300/intimidation-communaute-lgbt-sondage-fondation-jasmin-roy-ontario-2017
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1049300/intimidation-communaute-lgbt-sondage-fondation-jasmin-roy-ontario-2017
https://www.gris.ca/montee-de-lintolerance-dans-les-ecoles-le-gris-montreal-et-la-fcpq-lancent-un-appel-a-laction/
https://www.ledevoir.com/monde/europe/868222/definition-legale-femme-repose-sexe-biologique-tranche-cour-supreme-britannique
https://www.ledevoir.com/monde/europe/868222/definition-legale-femme-repose-sexe-biologique-tranche-cour-supreme-britannique
https://www.tilt.fr/articles/le-male-gaze-cest-quoi-texplique-tout-definition-et-enjeux
https://plus.lapresse.ca/screens/56d65303-302e-4984-aeb8%207b1fa1795773__7C0.htmlutm_content=twitter&utm_source=lpp&utm_medium=referral&utm_campaign=internal+share
https://plus.lapresse.ca/screens/56d65303-302e-4984-aeb8%207b1fa1795773__7C0.htmlutm_content=twitter&utm_source=lpp&utm_medium=referral&utm_campaign=internal+share
https://www.ledevoir.com/opinion/idees/809284/idees-motion-lourde-consequences
https://cancer.ca/fr/cancer-information/find-cancer-early/screening-in-2slgbtqi-communities/trans-man-or-nonbinary-person-assigned-female-at-birth-do-i-need-cervical-cancer-screening
https://cancer.ca/fr/cancer-information/find-cancer-early/screening-in-2slgbtqi-communities/trans-man-or-nonbinary-person-assigned-female-at-birth-do-i-need-cervical-cancer-screening
https://www.guichetdusavoir.org/question/voir/57257


ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7868 | I Motoi

Lorsqu’on demande aux autres étudiantes de jeter un coup d’œil critique sur la diversité des points 
de vue, l’autocensure s’installe et elles refusent de s’exprimer librement afin d’éviter de vivre de 
l’agressivité. La police des mœurs est à nouveau là ! Pourtant, parmi ces individus silencieux, 
certains affirment leur incrédulité et leur mal-être lors de rencontres avec moi et disent se sentir 
exclus de la société, en tant que femmes ou hommes, indépendamment de la race, de l’orientation 
sexuelle ou du genre affiché. Des étudiantes et des étudiants ains que quelques collègues trouvent 
que c’est dangereux pour leur carrière d’en parler et d’approfondir la réflexion, mais aussi de poser 
cette question. Ces individus chuchotent derrière des portes closes ! 

Lorsqu’on cherche à imposer son récit idéologique à un autre récit en l’annulant, on contredit 
la liberté académique et on abolit la mission formatrice de l’université qu’on remplace par de 
l’endoctrinement. Cette persuasion obligée vise l’intoxication dogmatique des personnes jusqu’à 
leur éventuel conformisme doctrinal, tout en sachant que comprendre n’apporte pas un accord 
automatique. On retrouve avec effroi la logique totalitariste qu’Orwell a étayée dans son livre 1984. 
Le terme de subversion idéologique a été aussi utilisé lorsqu’une stratégie de déstabilisation27 
de la population est implémentée à travers un processus à quatre phases : démoralisation, crise, 
renversement, normalisation. D’où l’importance, situés comme nous sommes entre autonomie 
individuelle et contrôle social, de concevoir comment « prendre possession de la réalité » en 
conférant un caractère actif à notre pensée et à sa portée sociocognitive sur nos vies. 

Dès 2010, des étudiantes s’accordaient à dire que certains centres d’hébergement pour 
femmes subissaient une pression masculiniste afin d’accueillir des hommes ayant éprouvé la 
violence sexuelle ou conjugale. Par la suite, cette pression a continué par les demandes des hommes 
« déclarés » femmes transgenres. Dans ces lieux de refuge conçus pour protéger des femmes ayant 
vécu de la violence, plusieurs se sentaient viscéralement menacées par cette proximité. Celles-ci 
pensaient que leur sécurité et l’interaction confidentielle entre femmes ayant vécu des expériences 
similaires étaient en jeu. Qui plus est, cela remettait en cause ce pour quoi ces organismes 
existaient : défendre les droits des femmes conquis historiquement en fonction de leur sexe, en tant 
que femmes. Ce possible empiétement des principes de non-mixité et de non-équivalence entre 
violence féminine et violence masculine a été suivi par la création de centres pour les personnes 
transgenres, sauf dans les prisons28. 

Les femmes non biologiques sont des femmes trans, elles ont leur place dans la société et ont 
droit au respect. Les distinguer des femmes biologiques ne veut pas dire qu’elles valent moins. 
Elles ont leur propre identité et sont protégées par la Charte canadienne des droits et libertés 
(1982)29 et la Charte des droits et libertés de la personne (1975) du Québec. Mais, cela ne justifie 
nullement l’effacement de l’expérience spécifique ou de l’identité biologique d’une femme, d’une 
mère lorsque des dimensions existentielles, psychologiques et symboliques convergent dans la 
diversité des manières d’être femme. Les demandes de reconnaissance de certaines identités ne 
doivent pas s’appuyer sur la négation des autres identités minoritaires ou majoritaires. Sinon, on 
reprend la stratégie de persuasion par annulation qu’on dénonce : dissimuler les individus qui ne 
conçoivent pas « ce qui est » de la même façon que nous et en faire des ennemis publics. Or, les 
accusations d’essentialisme et de transphobie ne suffisent plus pour faire taire deux organisations 

27.   KGB qui a essayé de l’implémenter dans les sociétés occidentales. https://www.youtube.com/watch?v=fomgasHJJm0
28.   https://www.lapresse.ca/actualites/justice-et-faits-divers/2023-02-26/crimes-violents-et-sexuels/quelle-prison-pour-
les-detenues-trans.php   et https://www.lapresse.ca/actualites/2022-10-01/transgenres-emprisonnees-avec-des-femmes/
cohabitation-controversee.php
29.   https://www.justice.gc.ca/fra/sjc-csj/dlc-rfc/ccdl-ccrf/

https://www.youtube.com/watch?v=fomgasHJJm0
https://www.lapresse.ca/actualites/justice-et-faits-divers/2023-02-26/crimes-violents-et-sexuels/quelle-prison-pour-les-detenues-trans.php
https://www.lapresse.ca/actualites/justice-et-faits-divers/2023-02-26/crimes-violents-et-sexuels/quelle-prison-pour-les-detenues-trans.php
https://www.lapresse.ca/actualites/2022-10-01/transgenres-emprisonnees-avec-des-femmes/cohabitation-controversee.php
https://www.lapresse.ca/actualites/2022-10-01/transgenres-emprisonnees-avec-des-femmes/cohabitation-controversee.php
https://www.justice.gc.ca/fra/sjc-csj/dlc-rfc/ccdl-ccrf/


Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 69

féministes, Pour les droits des femmes du Québec30 et Réseau féministe québécois31, qui reprennent les 
revendications de la deuxième vague. 

Le mouvement féministe a été dominé par la figure de la « femme féministe » dans son rapport 
émancipateur aux hommes et au système sociétal. Assiste-t-on à son effacement socioculturel ? 
L’idéologie diversitaire, construite sur les bases des trois premières vagues du féminisme, subit-
elle actuellement le test de la réalité, puisque les concepts utilisés ne permettent ni sa critique ni sa 
contextualisation ? Cela mènera-t-il à l’éclatement de la conscience d’être femme ou à l’articulation 
éclairée des limites à ne pas dépasser, car au-delà de celles-ci, elle ne sera pas considérée comme 
ce qu’elle est, une femme biologique ? Considérant ses conséquences sur les femmes, ce 
néoféminisme anti-femme est-il encore du féminisme  ? A-t-il besoin d’être dépassé comme un 
stade historique, tout en comprenant les raisons de son existence et aussi ses divergences internes 
et externes ? Ce qui divise peut-il être approfondi en toute liberté académique lors d’un dialogue 
authentique soutenu dans un cours concernant les sexes, les genres et les âges ?

La pluralité des configurations du mouvement féministe

Les luttes historiques du féminisme se déroulent de vague en vague et de contradiction en 
contradiction. La première vague, libérale, concernait la place occupée par la femme dans la société 
à réformer pour obtenir des droits civiques. La deuxième vague, structuraliste, visait l’émancipation 
des femmes comme sujet collectif, par leur combat radical contre l’oppression du système patriarcal 
à transformer par l’égalité des sexes. La distinction entre sexe acquis biologiquement et genre 
construit socialement a engendré une critique de la structure sociale imposant une division sexuée 
du travail et aussi du « privé qui est politique ». Au-delà de la divergence de leurs perspectives sur 
le changement social à opérer, les gains de cette émancipation universaliste et essentialiste pour 
toutes les femmes découlant ces deux vagues perdurent et définissent la démocratie occidentale : 
intégration publique et économique dans l’espace public, égalité juridique dans l’exercice des 
droits (éducation, travail, mariage, contraception et avortement, orientation sexuelle, violence 
conjugale et sexuelle), représentation politique.

La troisième vague, postmoderne, dénonce la centralité de ce féminisme qui n’entendait pas 
la pluralité des voix individuelles des femmes. Cela a amené la reconnaissance de chacune comme 
un sujet souverain qui a sa propre subjectivité à préserver pour vivre pleinement son expérience 
singulière de femme. S’ensuit la déconstruction de la catégorie « femmes » comme référent 
essentialiste. Le conflit avec les féministes de la deuxième vague qui luttent pour la centralité du 
mouvement se transforme en polarisation entre collectif et individuel, entre structuralisme et 
subjectivisme, ce qui positionne selon deux points de vue (standpoints) opposés le regard porté 
sur la prostitution, la pornographie et l’hypersexualisation. 

De nos jours, une quatrième vague se présente comme un développement progressiste du 
féminisme qui lutte pour l’affirmation des minorités sexuelles dans l’espace public, ce qui n’est pas 
nouveau. Pour cela, celles-ci sont représentées en sujet collectif désigné par l’acronyme LGBTQ2s+. 
Par cette stratégie similaire à celle du féminisme structuraliste et celle de la déconstruction de la 
vague précédente, cette idéologie néoféministe fragmente radicalement le concept de genre, tout 
en annulant théoriquement le sexe biologique afin d’inclure les femmes trans non-biologiques. 

30.   https://site.pdfquebec.org/fr/boite-a-outils-genre
31.   https://reseau-feministe-quebecois-org.s1.yapla.com/fr/notre_mission

https://site.pdfquebec.org/fr/boite-a-outils-genre
https://reseau-feministe-quebecois-org.s1.yapla.com/fr/notre_mission


ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7870 | I Motoi

D’où le clivage entre la définition universaliste de la diversité des trois premières vagues et celle 
restreinte de la quatrième, qui vise seulement les identités de genre minoritaires ciblées en fonction 
de leur vulnérabilité32. De ce fait, deux contradictions sont véhiculées entre sexe biologique et 
non-biologique ainsi qu’entre universalisme et particularisme. 

Ce modèle d’analyse du féminisme par vagues cherche à comprendre à partir de quelles luttes 
idéologiques se réalise à différentes époques la réappropriation par les femmes de leurs droits, ce 
qui reflète un travail conflictuel souterrain de longue durée. Or, toute idée radicale qui s’éloigne 
de l’idéologie prépondérante peut être vue comme une déviation idéologique qu’on tolère et que 
l’on assimile éventuellement ou qu’on invalide pour mieux la rejeter avant qu’elle ne devienne 
subversive. Par contre, « la coexistence sans intégration véritable de différentes formes d’action 
collective » (Touraine, 1974, p. 218) peut cheminer jusqu’à une polarisation extrême qui peut 
amener un clivage en termes de camps idéologiques. Ce processus historique positionne la radicalité 
en tant que pivot du développement du féminisme qui avance dialectiquement de contradiction 
en contradiction : deuxième vague radicale, lesbianisme radical, déconstruction radicale du genre, 
etc. En ce sens, l’opinion contraire et la pluralité des points de vue sont proscrites. La diversité des 
identités sexuelles ne fait alors pas face à la diversité des perspectives.

Ces vagues féministes se déroulent l’une par rapport aux autres avec toutes les nuances que cela 
implique ; chacune peut être comprise séparément ou en réaction à la précédente et à la suivante, 
engageant leur complémentarité et leur rapport dialectique. D’ailleurs, les logiques de chacune 
perdurent en même temps à partir de la transversalité des concepts de sexe et de genre, tant qu’ils 
existent. Dans ce sens, on peut parler autant de leur pluralité que de leur blocage idéologique 
réciproque. Ce qui peut être aussi dépassé par l’analyse d’ensemble des quatre vagues afin de 
les penser critiquement dans un même processus historique qui se met en mouvement et qui 
contextualise la signification de sa continuité au-delà des gains de chaque perspective, franchissant 
ainsi leurs limites partiales et partielles.

Comment enseigner ces différentes configurations du féminisme et faire face aux 
positionnements multiples des étudiantes et des étudiants ? D’autant plus que, dans un milieu 
universitaire, chaque personne est conviée à penser par soi-même en toute liberté académique. 
Une réflexion partielle, axée sur une seule vague ou perspective, leur donnerait-elle une vision 
globale critique pour intervenir socialement auprès de gens ayant une pluralité de points de vue ? 
Dans ce sens, plutôt que d’imposer un contenu unique, j’encourageais les étudiantes à réfléchir 
par soi-même pour préserver la subjectivité, tout en essayant de construire un sens commun pas 
forcément consensuel, mais référentiel pour déterminer une logique d’ensemble, la plus complexe 
possible. Il était donc nécessaire de prendre en compte la pluralité des points de vue et la notion de 
« rapport direct au savoir » (Motoi et Daniel, 2020, p. 93). Pour chaque thème abordé, un travail 
en équipe circonscrivait trois ou quatre perspectives33 à partir de quelques textes de référence et 
rédigeaient une synthèse. Pour clore ce processus réflexif, le groupe-classe répondait à la question : 
doit-on politiser l’identité de genre et en faire une pratique sociopolitique ? Pourquoi ? 

32.   https://edi.uqam.ca/lexique/equite-diversite-inclusion/ 
33.   Par exemple, sur la garde des enfants, on pouvait retrouver à une certaine époque : la perspective féministe radicale, la 
perspective des droits des pères, la perspective des droits des enfants et la perspective légale. 



Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 71

Au nom des droits des femmes

À partir de la Conférence mondiale sur les femmes tenue à Beijing en 199534, un programme fondé 
sur la perspective de genre a été mis en vigueur par les gouvernements libéraux, ce qui ouvrait 
la porte à une reconnaissance des groupes de femmes, mais aussi à leur institutionnalisation 
comme organismes. Cet emploi de la notion de « genre » permettait de se référer aux deux 
sexes sans s’interroger sur les rapports sociaux entre eux. En même temps, on faisait avancer une 
professionnalisation du militantisme et du travail social tandis que des expertes et des carrières 
axées sur le thème du genre faisaient leur apparition. La cooptation de l’organisation du travail 
social par la gestion managériale (Vandevelde-Rougale, 2017 ; Chouinard, 2024) renforcée par 
la reddition obsessive de comptes qui favorise une inflation bureaucratique. Les gestionnaires 
imposent comme nouvelle régulation les droits des femmes en tant que majorité, puis les femmes 
en tant que groupe désigné dans les politiques de la diversité. 

Le féminisme néolibéral

Les droits des femmes sont mobilisés par l’État néolibéral pour des objectifs qui ne sont pas 
toujours les leurs, dont le productivisme et l’efficience35. On passe alors du féminisme outil 
réflexif au féminisme outil technocratique qui mesure les désavantages cumulatifs et les quantifie 
statistiquement, les changeant en représentations administratives apolitiques. « L’emphase 
mise sur les données macrosociales et chiffrées [se réalise] au détriment des données locales 
et qualitatives, ainsi que [par] l’absence d’engagement des chercheurs et chercheuses sur la 
place publique » (Diaz & Godrie, 2020). Au cœur de la globalisation, l’égalité et la « diversité 
des genres » deviennent l’emblème de la démocratie occidentale placée comme « démocratie 
sexuelle » (Fassin, 2009). Ce clivage entre l’Occident, promoteur de ces valeurs, et les pays 
homophobes et transphobes facilite l’appropriation postnationale de ressources des pays les 
moins aptes à les défendre (Collins, 2016 ; Deneault, 2008). Fait-on de cette instrumentalisation 
des femmes un « gadget » de markéting qu’on manœuvre comme un masque de la vertu pour 
vassaliser des pays-nations ? On se souvient encore des « récits d’émancipation » qui ont justifié 
militairement la « libération » des femmes en Afghanistan pour mieux les abandonner. Dénonce-
t-on la violence sexuelle des femmes utilisée au Congo comme arme de désintégration sociale 
pour tuer toute contestation et accaparer des gisements de cobalt afin de faire fonctionner nos 
cellulaires (Lebrun, 2024, 309-320) ? Devant ce spectacle en direct et en continu, que dire de 
notre voyeurisme décrépit ? 

L’invocation néolibérale du néoféminisme vend-elle ce qu’elle promet ? Pourtant, des slogans 
publicitaires36 martelant à première vue des valeurs positives – de comment se comporter 
et désirer – qui standardisent la manière des jeunes femmes de concevoir leurs besoins  : « girl 
power »  et « se faire plaisir avant tout », « parce que je le vaux bien » et « investis dans une 
fille et elle fera le reste ». De plus, à l’aide des mots « féministe » et « égalité », « genre » et 
« inclusion », « autonomie » et « empowerment » (agency) utilise-t-on des femmes comme des 
symboles géopolitiques pour afficher une influence économique sur un territoire géographique ou 
médiatique donné ?   Ces formules sorties de leur contexte sont devenues les nouveaux stéréotypes 
de notre langage quotidien provoquant une inondation par la quantité qui a lieu à une vitesse et 
à une cadence qui sont beaucoup trop rapides pour permettre une réflexion des étudiantes et des 

34.   https://press.un.org/en/1995/19951208.ga9030.html
35.   https://www.sciencespo.fr/gender-studies/fr/actualites/vers-un-feminisme-neoliberal-d-etatadministrativ
36.   https://cdn.opc.gouv.qc.ca/media/documents/parent/OPC_PARENTS_strategies_publicitaires.pd

https://www.sciencespo.fr/gender-studies/fr/actualites/vers-un-feminisme-neoliberal-d-etat/
https://cdn.opc.gouv.qc.ca/media/documents/parent/OPC_PARENTS_strategies_publicitaires.pdf


ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7872 | I Motoi

étudiants sur « leurs » besoins visionnés sur les écrans. Assistons-nous tout simplement à notre 
endoctrinement avalé tout rond sans analyse critique, sans débats que nous n’avons plus l’habitude 
de faire? Mais, regardons plus loin les conséquences de ces promesses. Cet « effet fille » garantira-
t-il son ascension sociale et mettra-t-il fin à sa pauvreté, et à son désarroi devant ses conditions de 
vie et de travail ? Ou plutôt, dégradera-t-il sa culture d’origine et son environnement, l’enchaînera-
t-il à son travail.

La communication de masse technocratique s’est ainsi approprié les récits féministes 
postmodernes de la « croissance personnelle » ou de la « réussite individuelle » et en a fait le 
passage obligé pour l’émancipation performative de la femme. Mais dans ce contexte, celle-
ci devient-elle surtout le moteur de leur double ou triple tâche mutée en surtâche et travail à la 
chaîne ? Pas de temps pour maman, elle est une « super femme » ou une « mère indigne  »37. 
La femme se transforme en capital humain mobile, personne-ressource de la globalisation qui 
favoriserait son affirmation. Les étudiantes adoptent de plus en plus le style de vie promu par ce 
féminisme néolibéral  : anonymisées et atomisées devant leurs écrans, mais convaincues que le 
succès leur appartient (Gill & Orgad, 2016). Or, plusieurs refusent cette pensée unique et font 
valoir par leurs recherches l’importance d’une pensée non promotionnelle critique et complexe : 
conséquences du modèle pornographique sur le consentement sexuel, sortie des femmes 
autochtones de l’exploitation sexuelle, double souffrance des préposées des centres hospitaliers 
des soins de longue durée, etc. (Labbé, 2022). 

L’université néolibérale et néoféministe 

Peut-on qualifier l’université néolibérale d’émancipatrice ou de progressiste ? Si à une certaine 
époque, celle-ci invoquait l’égalité des sexes et les droits des femmes, on leur a ensuite substitué 
les droits de la diversité pour les intégrer parmi d’autres groupes désignés38 comme une identité 
parmi d’autres. Leur invisibilisation représentative et linguistique résonne fortement, tout comme 
l’absence de diversité des perspectives nécessaires à la conversation démocratique universitaire. 
A-t-on troqué les démarches féministes visant à améliorer les conditions de vie et de travail des 
femmes pour l’objet empowerment, panacée consacrée par un rituel de consommation de produits 
identitaires et technologiques? Beaucoup d’étudiantes reconnaissent  l’industrialisation de leurs 
conditions d’étude et l’intimidation gestionnaire pour accepter la cadence, la surtâche et leur 
distanciation sociale par numérisation aveugle. Les inciter à se libérer par les études pour occuper 
des emplois d’exécutantes à faibles salaires et bénéfices, pendant que les profits des employeurs 
augmentent, tout en devant gérer leurs familles et leurs vies comme des entreprises, est-ce le 
nouveau sens donné à l’égalité ? Selon l’idéologie dominante, elles portent seules la responsabilité 
de leurs réussites, mais aussi de leurs difficultés. L’accent mis sur les solutions individuelles 
dissimule-t-il les problèmes collectifs et les rapports de pouvoir en vigueur ? 

Les promesses néolibérales de cette idéologie économiste dominante, produisent-elles 
confiance en soi, succès, épanouissement professionnel et personnel ? La contradiction 
insupportable entre les discours promotionnels et les faits fera quitter à plus d’une personne son 
stage ou son emploi en santé, en services sociaux ou en éducation. Pour faire face au stress de cette 
incohérence, on apprend aux femmes comment exercer une pensée « positive » tout en passant 

37.    https://mediafilm.ca/films/2016/meres-indignes
38.   https://univcan.ca/fr/publication/equite-diversite-et-inclusion-dans-les-universites-canadiennes-rapport-sur-le-sondage-
de-2019/

https://mediafilm.ca/films/2016/meres-indignes
https://univcan.ca/fr/publication/equite-diversite-et-inclusion-dans-les-universites-canadiennes-rapport-sur-le-sondage-de-2019/
https://univcan.ca/fr/publication/equite-diversite-et-inclusion-dans-les-universites-canadiennes-rapport-sur-le-sondage-de-2019/


Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 73

sous silence les causes de ce stress continu et de la détresse qui s’en suit par la peur atroce d’être 
impuissante au point de se sentir déshumanisée (Labbe, 2022). 

Ce modèle de « femme émancipée » est véhiculé de manière prescriptive par l’université, muée 
en entreprise. Les femmes sont-elles des figurantes dans un plan quinquennal où tout est décidé à 
l’avance par des consultations bidon sans conversation démocratique ou collégiale, d’où manque la 
pluralité des perspectives ? Les notions de « droits » et d’« émancipation » sont-elles tacitement 
refondues dans celles d’« hyper-connectivité », de « télétravail » et de « droit à la déconnexion », 
d’« attractivité commerciale » ? La conception de l’équilibre travail-famille est-elle remplacée 
par celles d’opportunité, d’indicateurs de coûts et de bénéfices, de pourcentage de réussite ? Les 
droits des femmes sont-ils mobilisés ainsi pour ou contre leurs acquis ? Mais on ne répondra pas 
aux questions par des contre-arguments, on les délégitimisera tout simplement. Cette approche 
technocratique offre le cadeau de l’accélération et de l’efficience, « des heures supplémentaires 
obligatoires » afin de devenir des « femmes-machines » endurantes qui prendront en charge leur 
destinée productive. L’université postmoderne se pose-t-elle comme l’exemple de cet ordre social 
inversé qui suscite des divisions encore plus profondes que celles existantes ? 

Conclusion

Au cours des dernières décennies, le cheminement du féminisme à l’université est porté tant 
par des membres du personnel que les étudiantes et les étudiants qui vivent sa transformation 
conceptuelle. Ses territoires sont redessinés par une constante reconfiguration idéologique de 
l’action critique. Chaque vague commence à se positionner comme une faction à l’intérieur de 
la vague précédente qu’elle affronte pour prendre de l’ampleur et s’imposer de la sorte comme 
la suivante. Il s’agit d’édifier un camp idéologique justifiant l’exclusion de l’autre camp pour 
qu’il s’affaiblisse et disparaisse. Ce tracé est pavé de bonnes intentions, dont les contradictions 
principales se situent entre:

•	 Le réformisme (première vague) visant à obtenir les droits de femmes par voie légale et le 
radicalisme (deuxième vague) qui lutte pour une rupture radicale avec l’oppression du régime 
patriarcal.
•	 Le collectivisme (deuxième vague structuraliste) positionnant les femmes comme sujet 
collectif et le subjectivisme (troisième vague postmoderne) qui affirme l’individualité de 
chaque femme.
•	 L’universalisme (toutes les femmes et chacune) et l’essentialisme (l’identité femme 
biologique) des trois premières vagues, attaqués par un particularisme qui renie le sexe 
« femelle » en le remplaçant par la diversité de genres et sa fluidité (quatrième vague).
•	 Le relativisme du genre (quatrième vague) et la réappropriation actuelle de l’essentialisme 
du sexe centrée sur la défense radicale des droits acquis des femmes biologiques (deuxième 
vague). 

Ces représentations opposées amènent des affrontements qui traversent et débordent 
l’université. D’où l’importance d’appréhender, comme Carniol (1984), la perspective de chaque 
vague féministe en tant qu’idéologie afin de faire ressortir les concepts et les arguments qui 
soutiennent ces confrontations. Les situer historiquement pour comprendre leur déchirement 
actuel et retrouver le sens de leurs proportions. A-t-on assisté à la continuité conceptuelle d’un 
mouvement social basée sur sa capacité de transformation d’une vague dans l’autre ou à une 



ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7874 | I Motoi

variété de mouvances positionnant leurs contradictions jusqu’à leur point de rupture ? Le rôle de 
l’enseignement en travail social est la recherche de cette connaissance, avec les étudiantes et les 
étudiants, en respectant leur vécu et la liberté d’expression de leur pensée et des personnes qu’elles 
et ils vont accompagner - mais aussi avec la rigueur et le débat scientifiques. Dans ce sens, toute 
conception du rapport au genre a besoin d’être examinée critiquement en la croisant avec d’autres 
perspectives pour comprendre les conditions sociocognitives de transformation de chacune. 

Devant la récupération étatique néolibérale, les femmes, en tant que sujets de l’histoire, 
doivent-elles se réapproprier collectivement les notions de sexe et de genre et se battre une 
fois de plus comme dans les années 1960-1970 pour leurs droits d’exister dans l’espace public, 
autant contre l’extrémisme de la droite ultraproductiviste que contre l’extrémisme de la gauche 
diversitaire ? Poursuivrons-nous la réflexion féministe essentialiste et universaliste pour combattre 
les idéologies qui rendent les femmes invisibles et invalident les droits des femmes obtenus 
historiquement par les féministes pour des femmes biologiques, tout en accueillant les droits des 
gens de la diversité sexuelle, qui à leur tour admettraient l’identité biologique des femmes ? 

Pouvons-nous nous extraire de la fausse polarité prescrite par les médias entre la majorité des 
femmes et les minorités sexuelles, ce qui divise pour faire régner le dogme néolibéral actuel. Ce 
récit de la diversité et de la fluidité des identités de genre nous fait-il détourner nos regards des 
buts globalistes qui nous stimulent à passer de l’autonomie à l’automatisation ? Le fil conducteur 
du féminisme doit-il être retrouvé pour continuer à protéger les femmes et pour réfléchir en 
tant que femmes aux contradictions à venir, dont la venue d’entités artificielles nous bousculant 
dans notre identité humaine commune ? Il importe de maintenir un dialogue entre toutes les 
idéologies du mouvement féministe, car le contexte politique actuel, imprégné d’extrémismes de 
droite et de gauche, fait craindre le pire sur le plan des acquis anciens et nouveaux. Cependant, les 
questions restent entières. Que veulent les femmes ? Quels sont les besoins de nos étudiantes et 
nos étudiants ? Que veulent les féministes ? Quelle est la place des femmes transgenres au sein du 
féminisme ? Quelle est la place du féminisme en travail social ? 



Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 75

Bibliographie

Allard, B. (2023). Les hommes dans les luttes féministes  : une étude des subjectivités militantes 
proféministes. Mémoire en science politique. Université du Québec à Montréal.

Antonius, R et Baillargeon, N. (dir.) (2021). Identité, «  race  », liberté d’expression. Perspective 
critique sur certains débats qui fracturent la gauche. Presses de l’Université Laval. 

Aubry, L. et Turpin, B. (2012). Victor Klemperer. Repenser le langage totalitaire. CNRS.
Basile, S., Asselin, H. et Thibault, M. (2017). Le territoire comme lieu privilégié de transmission 

des savoirs et des valeurs des femmes Atikamekw. Recherches féministes, 30(1), 61-80. 
Bell, D. (1960). The end of ideology. Harvard University Press.
Bernays, E. L. (2004, c1928). Propaganda. Ig publishing.
Bernier, C. (1995). Femmes et ethnicité en Ontario français : limites des convergences théoriques 

des discours de l’identité. Recherches féministes, 8 (2), 47-66.
Blais, M. et Dupuis-Déri, F. (2015). Le mouvement masculiniste au Québec : l’antiféministe démasqué. 

Les éditions du remue-ménage.
Boltanski, L. (2009). De la critique. Précis de sociologie de l’émancipation. Gallimard.
Butler, J.  (1990). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. Routledge.
Carniol, B. (1984). Clash of ideologies in social work education. Revue canadienne de travail social, 

2, 184-199.
Chouinard, I. (2024). Derrière le masque de la qualité des services de la gestion managériale : les 

droits sociaux bafoués des usagers et les fondements occultés de la profession des travailleurs 
sociaux. Revue ATPS, (25), 61-74. https://edition.uqam.ca/atps/article/view/2427

Collins, A. M. (2016). “Empowerment” as efficiency and participation: gender in responsible 
agricultural investment principles. International Feminist Journal of Politics, 18(4), 559–573.

Conseil du statut de la femme. (2012). Avis. La prostitution : Il est temps d’agir. Québec.
Côté, I. et Boucher, J. (2008). La mouvance sociale des personnes gaies, lesbiennes, bisexuelles, 

transsexuelles et transgenres. Dans Davies, W. (2015). The Happiness Industry: How the 
Government and Big Business Sold Us Well-being. Verso.

Deneault, A. (2008). Noir Canada. Pillage, corruption et criminalité en Afrique. Écosociété.
Diaz, L. et Godrie, B. (2020). Biais idéologiques des chercheurs nord-américains sur l’Amérique 

latine. Conférence par Fals Bord le 2 décembre 1966. Dans Décoloniser les sciences sociales. 
Éditions science et bien commun. https://scienceetbiencommun.pressbooks.pub/falsborda/
chapter/chapter-1/

Descarries, F. (2005). L’antiféminisme «  ordinaire  ». Recherches féministes, 18(2), 137-151. 
https://www.erudit.org/fr/revues/rf/2005-v18-n2-rf1048/012420ar/

Durocher, S. (2024). Où sont les femmes? L’effacement du féminin dans l’espace publique. Les Éditions 
du journal.

Ehrenreich, B. (2009). Bright-sided: How the Relentless Promotion of Positive Thinking has 
Undermined America. Metropolitan Books. 

Fassin, E. (juin 2009). La démocratie sexuelle contre elle-même. Les contradictions de 
« l’immigration subie ». Vacarme, 48, 48-50.

Foucault, M. (1970). L’ordre du discours. Gallimard.
Friedan, B. (1963). The Feminine Mystique. W. W. Norton
Fukuyama, F. (1992). La fin de l’histoire et le dernier homme. Flammarion.
Geertz, C. (2000). Ideology as a Cultural System. The Interpretation of Cultures. Basics Books. 

https://edition.uqam.ca/atps/article/view/2427
https://scienceetbiencommun.pressbooks.pub/falsborda/chapter/chapter-1/
https://scienceetbiencommun.pressbooks.pub/falsborda/chapter/chapter-1/
https://www.erudit.org/fr/revues/rf/2005-v18-n2-rf1048/012420ar/
https://en.wikipedia.org/wiki/W._W._Norton_%26_Company


ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7876 | I Motoi

Gill, R. et Orgad, S. (2016, april). Confidence Culture and the Remaking of Feminism. New 
Formations, Righting of Feminism.

Goulet, É. (2011). Comment comprendre les transformations du mouvement des femmes au Québec? 
Analyse des répercussions de l’antiféminisme. Mémoire en science politique. Université de 
Montréal. https://api.cremis.ca/wp-content/uploads/2021/05/Goulet_Emilie_2011_
memoire.pdf

Grimard, M. (2004). L’Association des communautés francophones de l’Ontario de Toronto : de 
la chanson à l’action. Francophonies d’Amérique, 18, 149-155.

Guilbaut, D. (2018). Les droits des femmes sous le joug de l’identité de genre. https://sisyphe.org/
spip.php?article5425

Harper, E. (2012). Regard sur l’intersectionnalité. Études et analyse, 44. http://www.relais-
femmes.qc.ca/files/CRI-VIFF-Regards_sur_intersectionnalite.pdf 

Harper, E. et Kurtzman, L. (2014). Intersectionnalité : regards théoriques et usages en recherche 
et en intervention féministes. Nouvelles pratiques sociales, 26(2), 1527.

Jean, R. (2021). Les chimères et les dérives de l’idéologie de l’identité de genre. Dans Antonius, 
R. et Baillargeon, N. (dir.), op.cit.

Keucheyan R. (2010). Hémisphère gauche. Cartographie des nouvelles pensées critiques. Lux. 
Labbe, K. (2022). Les actions posées par les préposées aux bénéficiaires en centre hospitalier de soins de 

longue durée concernant l’agressivité et l’errance chez les résidents ayant un diagnostic de démence en 
Abitibi-Témiscamingue. Mémoire en travail social. UQAT. 

Lamoureux, D. (1998). La question lesbienne dans le féminisme montréalais : un chassé-croisé. 
Dans Demczuk, I. et Remiggi, F. W. (dir). Sortir de l’ombre : histoires des communautés lesbienne 
et gaie de Montréal. VLB éditeur. 

Lamoureux, D. (2000). Services ou politiques. Quelques dilemmes du mouvement des femmes 
du Québec. Les cahiers du genre, 28 ,133-157.

Lebrun. F. (2024). Barbarie numérique : une autre histoire du monde connecté. L’échappée.
Lindsay, J., Rondeau, G. et Desgagnés, J.-Y. (2011). Bilan et perspectives du mouvement social des 

hommes au Québec entre 1975 et 2010. Dans Deslauriers et al. (dir.). Regards sur les hommes et 
les masculinités : théories et pratiques. Presses de l’Université Laval, 13-44.

Marx, K. et Engels, F. (1970, c1845). L’idéologie allemande, vol 1. Éditions sociales.
Mead, M. (1949). Male and Female: A Study of the Sexes in a Changing World. W. Morrow.
Mensah, Maria Nengeh (2005). Dialogues sur la troisième vague féministe. Les Éditions du remue-

ménage. 
Millett, K. (1983). La politique du mâle. Seuil.
Motoi, I. (1994). Étude de Hastings. Réseau des femmes du Sud de l’Ontario.
Motoi, I. (2008). Eurydice : pouvoir définir son vécu comme sexualité ou comme prostitution. Thèse de 

doctorat en service social. Université de Montréal.
Motoi, I. et Dufour, R. (2011). La femme, sa sexualité et son pouvoir sexuel. Programme d’appropriation 

de sa sexualité. Presses de l’Université du Québec.
Motoi, I. (2016). La pensée critique du point de vue du travail social. Sciences et actions sociales, 5. 

http://journals.openedition.org/sas/1491
Motoi, I. et Daniel, M.-F. (2020). Pour un travail social critique dialogique. Perspective de 

développement de la pensée critique dans les groupes de pairs en travail social comme 
rapports sociaux directs, tissés serrés, aux savoir. Dans Gagnon, M. et Hasni A. (dir.), Pensées 
disciplinaires et pensée critique : enjeux de la spécificité et de la transversalité pour l’enseignement et 
la recherche. Groupéditions.

https://api.cremis.ca/wp-content/uploads/2021/05/Goulet_Emilie_2011_memoire.pdf
https://api.cremis.ca/wp-content/uploads/2021/05/Goulet_Emilie_2011_memoire.pdf
https://sisyphe.org/spip.php?article5425
https://sisyphe.org/spip.php?article5425
http://www.relais-femmes.qc.ca/files/CRI-VIFF-Regards_sur_intersectionnalite.pdf
http://www.relais-femmes.qc.ca/files/CRI-VIFF-Regards_sur_intersectionnalite.pdf
https://doi.org/10.7202/1029259ar
https://doi.org/10.7202/1029259ar
http://journals.openedition.org/sas/1491


Enseigner le féminisme en travail social à travers ses luttes idéologiques | 77

Motoi, I. (2023). Enseigner à penser critiquement pour intervenir socialement. Sciences et actions 
sociales, (19). http://journals.openedition.org/sas/2919

Motoi, I., Farcas, A-D. et Woch, A. (2023). Émigration et immigration : les deux côtés de la mise 
en scène médiatique d’une langue de bois. Bulletin ştințific, Fascicula filologie, Seria A, Vol. 
XXXI, 489-531. https://www.researchgate.net/publication/340488200_Immigration_et_
migration_les_deux_cotes_de_la_mise_en_scene_de_la_langue_de_bois

Oprea, D.-A. (2008). Du féminisme (de la troisième vague) et du postmoderne. Recherches 
féministes, 21(2), 5-28.

Orwell. G. (1972). 1984. Gallimard.
Palma, H. (2008, 5 mai). La percée de la mouvance masculiniste en Occident. Sisyphe. https://

sisyphe.org/spip.php?article2941
Parenteau, D. et Parenteau I. (2009). Les idéologies politiques. Le clivage gauche-droite. Presses de 

l’Université du Québec.
Pluckrose, H. et Lindsay, J. (2020). Cynical Theories. How Activist Scholarship Made Everything 

about Race, Gender and Identity. Pritchstone Publishind.
Poulin, R. (1994). La mondialisation des industries du sexe. Éditions Imago.
Proulx, P. (1981). Femmes et francophonie : double infériorité. FFCF. 
Pullen-Sansfaçon, A. (2013). L’approche anti-oppressive. Dans Harper E. et Dorvil, H. (dir.). Le 

travail social, théories, méthodologies et pratique. Presses de l’Université du Québec, 363-374.
Rondeau, G. et al. (2004). Les hommes : s’ouvrir à leurs réalités et répondre à leurs besoins. Rapport du 

Comité de travail en matière de prévention et d’aide aux hommes. Ministère de la Santé et des 
Services sociaux. https://publications.msss.gouv.qc.ca/msss/fichiers/2004/04-911-01_rap.
pdf

Rottenberg, C. (2014a). Happiness and the Liberal Imagination: How Superwoman Became 
Balanced. Feminist Studies, 40(1) 144-168. 

Rottenberg, C. (2014b). The rise of neoliberal feminism. Cultural Studies, 28, 418-437.
St-Amand, N., 2013, Interventions opprimantes ou conscientisantes? Reflets, 9(2), 39-161. 
Sirois, M. (2021). Sexe et genre : de la planification de la réalité par des activistes à l’insouciance 

des bien-pensants. Dans Antonius, R. et Baillargeon, N. (dir.), op.cit.
Stoller, R. (1968). Sex and Gender: On the Development of Masculinity and Femininity. Hogarth.
Touraine, A. (1974), Mouvements sociaux et idéologies dans les sociétés dépendantes. Revue Tiers 

Monde, 57, 217-232. 
Touraine, A. (1992). Critique de la modernité. Fayard. 
Vandevelde-Rougale, A. (2017). La novlangue managériale, emprise et résistance. Érès.
Van Dijk, T.A. (2006). Discourse and manipulation. Discourse & Society, 17(3), 359-383. 
Voirol, O. (2008). Idéologie : concept culturaliste et concept critique. Actuel Marx, 1(43), 62-78.

http://journals.openedition.org/sas/2919
https://www.researchgate.net/publication/340488200_Immigration_et_migration_les_deux_cotes_de_la_mise_en_scene_de_la_langue_de_bois
https://www.researchgate.net/publication/340488200_Immigration_et_migration_les_deux_cotes_de_la_mise_en_scene_de_la_langue_de_bois
https://sisyphe.org/spip.php?article2941
https://sisyphe.org/spip.php?article2941
https://publications.msss.gouv.qc.ca/msss/fichiers/2004/04-911-01_rap.pdf
https://publications.msss.gouv.qc.ca/msss/fichiers/2004/04-911-01_rap.pdf


ATPS, 2025, n. 28, p. 57-7878 | I Motoi


