
© Naima Hamdi (2025). 
Sous licence Creative Commons (CC BY 4.0).
ISSN : 1923-8541

237

Animation, 
territoires et 

pratiques 
socioculturelles

Sociocultural 
community 
development 

and practices

Animación, 
territorios y 

prácticas 
socioculturales

Démasquer la propagande pour saisir les idéologies 
Unmask propaganda to grasp ideologies 
Desenmascarar la propaganda para captar las ideologías

Discours idéologiques sur la question politique de l’amazighité en 
Algérie

Naima Hamdi
Université de Bejaia, Algérie
naima.hamdi@univ-bejaia.dz

En contexte algérien, certaines 
prises de parole publiques ont 
suscité de vives polémiques, 
notamment celles dirigées 
contre l’héritage Amazigh. Ces 
propos alimentent les tensions 
identitaires et contribuent à la 
construction de représentations 
stigmatisantes. Le présent article 
propose une analyse d’un cor-
pus de déclarations politiques à 
caractère haineux, diffusées prin-
cipalement sur les médias numé-
riques et les réseaux sociaux, en 
mobilisant les outils de l’analyse 
du discours dans une perspective 
praxématique. Il examine les 
stratégies discursives employées 
pour désigner les Amazighs 
comme une altérité menaçante 
et montre comment la viralité 
numérique contribue à la bana-
lisation et à la légitimation de ce 
type de discours.
Mots-clés : discours de 
haine, médias, analyse du 
discours, Amazighs.

In the Algerian context, certain 
public speeches have sparked 
strong controversies, particu-
larly those directed against the 
Amazigh heritage. These state-
ments fuel identity tensions and 
contribute to the construction 
of stigmatizing representations. 
The present article proposes an 
analysis of a corpus of political 
statements of a hateful nature, 
disseminated mainly on digital 
media and social networks, by 
mobilizing the tools of discourse 
analysis from a praxematic per-
spective. It examines the discur-
sive strategies used to designate 
the Amazighs as a threatening 
otherness and shows how digital 
virality contributes to the trivial-
ization and legitimization of this 
type of discourse.
Keywords: hate speech, 
media, discourse analysis, 
Amazighs.

En el contexto argelino, algunas 
intervenciones públicas han sus-
citado fuertes polémicas, en par-
ticular las dirigidas contra la he-
rencia amazigh. Estas palabras 
alimentan las tensiones identita-
rias y contribuyen a la construc-
ción de representaciones estig-
matizantes. El presente artículo 
propone un análisis de un corpus 
de declaraciones políticas de ca-
rácter odioso, difundidas princi-
palmente en los medios digitales 
y las redes sociales, movilizando 
las herramientas del análisis del 
discurso desde una perspectiva 
práctica. Examina las estrategias 
discursivas empleadas para de-
signar a los amazigh como una 
alteridad amenazante y muestra 
cómo la viralidad digital contri-
buye a la banalización y legiti-
mación de este tipo de discurso.
Palabras clave : discurso de 
odio, medios de comunicación, 
análisis del discurso, 
Amazighs.



ATPS, 2025, n. 28, p. 237-246238 | N. Hamdi

Introduction 

La question du tamazight en Algérie reste l’un des enjeux les plus sensibles du débat national. 
Bien que cette langue ait été reconnue comme langue nationale en 2002, puis langue officielle 
en 20161, sa place dans l’espace public et institutionnel continue de faire l’objet de contestations, 
parfois virulentes. Elle est souvent qualifiée de langue morte, de dialecte ou de création sioniste. 
Des représentations qui relèvent d’une forme de glottophobie. Ce terme, proposé par Philippe 
Blanchet (1998, 2016), désigne « les discriminations à prétexte linguistique et inclut le processus 
de stigmatisation qui conduit à ces discriminations »2. 

Dans le contexte algérien, cette glottophobie s’exprime dans une dynamique plus large, que 
nous qualifions ici d’amazighophobie, et qui touche non seulement la langue, mais aussi l’identité 
et la culture amazighes dans leur globalité. Ces réactions, qui peuvent prendre la forme d’un rejet 
explicite ou d’un dénigrement implicite, proviennent de divers horizons : responsables politiques, 
courants conservateurs ou mouvements islamistes hostiles à toute redéfinition plurielle de 
l’identité algérienne. Ce rejet du tamazight reflète des tensions profondes, structurées autour de 
pôles idéologiques opposés : d’un côté, ceux qui défendent une Algérie arabo-islamique exclusive 
et, de l’autre, ceux qui revendiquent une Algérie plurielle, ouverte à la reconnaissance pleine et 
entière de son héritage amazigh.

La constitutionnalisation du tamazight représente une avancée majeure dans le processus 
de réhabilitation de l’amazighité comme composante fondamentale de l’identité nationale. Le 
préambule de la Constitution algérienne, révisée en 2016, affirme ainsi :

L’Algérie, terre d’Islam, partie intégrante du Grand Maghreb, pays arabe et amazigh, méditerranéen et africain, 
s’honore du rayonnement de sa Révolution du 1er Novembre et du respect que le pays a su acquérir et conserver en 
raison de son engagement pour toutes les causes justes dans le monde3.

Toutefois, cette reconnaissance juridique n’a pas suffi à enrayer les formes multiples de rejet 
observées sur le terrain. Ces dernières traduisent une hostilité plus globale envers l’amazighité, que 
nous proposons d’analyser à travers le concept d’amazighophobie. Ce concept, que nous utilisons 
ici comme outil d’analyse, peut être considéré comme une forme spécifique de glottophobie, mais 
qui dépasse le seul cadre linguistique. L’amazighophobie combine ainsi plusieurs registres de 
discrimination :

•	 Glottophobie, à travers le rejet ou la dévalorisation de la langue amazighe (qualifiée de 
dialecte, de langue morte, etc.) ;
•	 Altérisation culturelle, par la marginalisation des pratiques culturelles et mémorielles 
amazighes ;
•	 Stigmatisation politique, où toute revendication identitaire est perçue comme une menace 
pour l’unité nationale.

Les médias, notamment les plateformes numériques, jouent un rôle important dans ce 
phénomène en offrant un espace de circulation, de diffusion et parfois de légitimation de ces 
discours discriminatoires.

1.   Article 4 - Tamazight est également langue nationale et officielle. L’État œuvre à sa promotion et à son développement dans toutes ses 
variétés linguistiques en usage sur le territoire national. Il est créé une Académie algérienne de la langue amazighe, placée auprès du Président 
de la République. L’Académie, qui s’appuie sur les travaux des experts, est chargée de réunir les conditions de promotion de tamazight en vue 
de concrétiser, à terme, son statut de langue officielle. Les modalités d’application de cet article sont fixées par une loi organique.
2.   Consulté en ligne : https://shs.cairn.info/revue-langage-et-societe-2021-HS1-page-155?lang=fr
3.   Consulté en ligne : https://www.joradp.dz/trv/fcons.pdf

https://shs.cairn.info/revue-langage-et-societe-2021-HS1-page-155?lang=fr
https://www.joradp.dz/trv/fcons.pdf


Discours idéologiques sur la question politique de l’amazighité en Algérie | 239

Ce travail s’inscrit dans le champ de l’analyse discursive en mobilisant une approche 
praxématique (Détrie, Siblot & Vérine, 2001), qui conçoit le discours comme une pratique 
langagière située, ancrée dans un contexte social, politique et interactionnel. Fondée dans les 
années 1970 à partir des travaux de Robert Lafont, la praxématique propose une réponse innovante 
à la question du sens, que Claude Hagège qualifie de « hantise » de toute linguistique (1985 : 
264). En effet, dans toute prise de parole, les énoncés comportent des flous, des significations 
implicites ou des éléments sous-entendus qu’il convient de désambigüiser. En tant que linguistique 
matérialiste, la praxématique articule le langage aux représentations que le sujet parlant se fait du 
monde réel. Elle conçoit le sens non comme une donnée fixe ou immanente, comme dans une 
approche structuraliste classique, mais comme une construction implantée, tributaire à la fois du 
référent, du contexte et du positionnement du locuteur. L’unité de base de cette approche est le 
praxème, défini comme un objet linguistique concret qui symbolise à la fois l’agir discursif du sujet 
et l’objet extérieur auquel il renvoie.

Le contexte théorique de l’étude 

Rappelons que notre étude s’attache à analyser le discours de haine produit par certaines figures 
politiques à l’encontre des Amazighs en Algérie. Il convient, dans un premier temps, de préciser ce 
que nous entendons par discours de haine. Pour en proposer une définition rigoureuse, nous nous 
appuyons sur plusieurs travaux théoriques en sciences du langage (De Latour et al., 2017 ; Seoane 
& Monnier, 2019) qui permettent d’en cerner les caractéristiques, les mécanismes discursifs et les 
implications sociales. Le discours de haine est défini comme : « Un discours malveillant, motivé 
par des préjugés, visant une personne ou un groupe pour leurs caractéristiques innées réelles ou 
perçues. Il exprime des attitudes discriminatoires, intimidantes, désapprobatrices, antagonistes 
et/ou préjudiciables à l’égard de ces caractéristiques, notamment le sexe, la race, la religion, 
l’appartenance ethnique, la couleur, l’origine nationale, un handicap ou l’orientation sexuelle. Le 
discours de haine a pour but de blesser, déshumaniser, harceler, intimider, affaiblir, dégrader et 
victimiser les groupes ciblés et de fomenter l’insensibilité et la brutalité vis-à-vis de ces derniers » 
[notre traduction].4

Charaudeau (2000) souligne que le discours de haine puise sa force symbolique dans un 
ensemble de représentations préalables, des valeurs partagées qui constituent «  des savoirs de 
croyance au sein d’une société ». Néanmoins, depuis l’émergence d’Internet et surtout des réseaux 
sociaux, ce discours haineux a pris plus d’ampleur, bien qu’il existe peu d’aperçus statistiques de 
ce phénomène. Ainsi, le « social media » d’après Seoane & Monnier (2019) s’est avéré un terrain 
particulièrement fertile pour l’expansion de discours haineux, du fait qu’il offre à ses utilisateurs 
l’instantanéité et l’immédiateté qui faciliteraient la parole affective, en plus de l’anonymat qui 
réduirait les inhibitions. 

Sur le plan linguistique, le discours de haine se manifeste par diverses formes  : insultes, 
injures, invectives, jurons, blasphèmes, marques de mépris, etc. D’un point de vue de l’analyse du 
discours, ces expressions ne se limitent pas à leur contenu lexical explicite. Elles s’inscrivent dans 
des stratégies discursives plus larges qui visent à disqualifier, à stigmatiser ou à exclure l’autre. Ces 
stratégies peuvent inclure des actes de langage directs, tels que des menaces ou des reproches, 
mais aussi des formes plus implicites de condamnation, comme des généralisations péjoratives 

4.   Cohen-Almagor, Raphael, 2011, Fighting hate and bigotry on the Internet, Policy and Internet, vol. III, no3, p. 1-26.



ATPS, 2025, n. 28, p. 237-246240 | N. Hamdi

ou des insinuations. L’analyse du discours permet ainsi de déceler les mécanismes linguistiques 
et pragmatiques par lesquels la haine est véhiculée, qu’elle soit explicite ou implicite, et de 
comprendre comment ces discours contribuent à la construction de l’altérité et à la légitimation 
de la discrimination.

Face à la montée des discours haineux, l’État algérien a exprimé sa volonté de lutter contre 
ces dérives. Le président a demandé l’élaboration d’un projet de loi criminalisant le racisme, le 
régionalisme et les discours de haine. Ce projet prévoit des peines d’emprisonnement et des 
amendes pour les auteurs de tels discours ainsi que la création d’un Observatoire national de 
prévention contre la discrimination et le discours de haine. Cependant, l’efficacité de ces mesures 
dépendra de leur mise en œuvre rigoureuse et de la volonté politique de les appliquer sans 
distinction.5 

Le cadre méthodologique : l’approche praxématique 

Notre démarche s’appuie sur les principes de l’analyse du discours et plus spécifiquement sur 
l’approche praxématique, présentée plus haut. Celle-ci permet d’observer les discours dans leur 
dimension interactionnelle et idéologique, en prêtant attention aux choix linguistiques et aux 
positionnements énonciatifs des locuteurs dans un contexte donné.

Dans cette optique, notre analyse vise à identifier comment les discours haineux envers 
l’amazighité sont construits, légitimés et diffusés dans l’espace public algérien, en mobilisant 
certaines stratégies linguistiques et idéologiques. Nous nous intéressons notamment :

•	 aux modalisateurs qui traduisent l’attitude du locuteur (jugement, rejet, certitude) ;
•	 aux figures de style (caricatures, généralisations, euphémisations) ;
•	 aux termes de disqualification ou de stigmatisation (lexique de l’anormalité, de la trahison, 
etc.) ;
•	 aux rapports hiérarchiques ou antagonistes établis entre amazighité et arabité.

La description du corpus 

Le corpus est composé de discours publics à caractère explicitement haineux ou stigmatisant 
envers les Amazighs collectés entre 2013 et 2025, en mettant l’accent sur les périodes marquées 
par une intensification du débat identitaire. Ces discours ont été recueillis à partir de vidéos 
publiées sur YouTube, de publications sur Facebook, ainsi que d’articles ou d’extraits publiés dans 
la presse numérique (El Watan, Liberté, TSA Algérie). 

Les critères de sélection étaient les suivants :

•	 Propos publics ou rendus publics (interviews, vidéos partagées massivement) ;
•	 Contenu renfermant des éléments de délégitimation, d’insultes, de rejet ou de déni de 
l’amazighité ;
•	 Portée médiatique significative, permettant une diffusion sociale large ;
•	 Ancrage dans un moment politique conflictuel ou symboliquement chargé.

La période choisie (2013-2025) permet de couvrir :

5.   Le projet de loi relatif à la prévention et à la lutte contre la discrimination et le discours de haine, adopté en février dernier 
par le Conseil des ministres.



Discours idéologiques sur la question politique de l’amazighité en Algérie | 241

•	 Le reconnaissance officielle du Tamazight en 2016 ;
•	 La création de l’Académie de la langue amazighe (2018) ;
•	 La reconnaissance de Yennayer, fête nationale et jour férié (2018) ;
•	 Le Hirak (2019-20216), où la question de l’unité nationale a été largement instrumentalisée 
dans les discours.

Ces annonces ont souvent suscité des réactions publiques hostiles, révélant des tensions 
persistantes autour de la définition de l’identité nationale. Par ailleurs, le mouvement populaire du 
Hirak a réactivé des discours sur l’unité nationale, où les revendications identitaires ont parfois été 
perçues par quelques acteurs politiques et figures religieuses comme des menaces. 

L’analyse qui suit s’inscrit dans la continuité des recherches évoquées précédemment sur les 
mécanismes linguistiques de la haine, la glottophobie et les formes de disqualification identitaire. 
En nous appuyant sur ces apports théoriques, nous avons structuré notre étude autour de trois axes 
complémentaires, retenus en fonction de la récurrence des stratégies observées dans le corpus : 
dévalorisation de la langue amazighe, discours raciste et discriminatoire contre les Amazighs et 
discours idéologique arabo-islamiste. 

Analyse du corpus 

Dévalorisation de la langue amazighe

Dans une vidéo publiée en 20187, une députée algérienne8 s’adresse à sa propre fille en ces termes : 
«  Si je t’entends prononcer un mot en kabyle9, je te tue  ». Elle a qualifié la langue amazighe 
de «  dialecte dépassé visant à semer la fitna [discorde] parmi les Algériens  », affirmant que 
« l’Algérie dispose déjà de deux langues, le français et l’arabe, ce qui serait plus qu’il n’en faut pour 
les Algériens ». Elle a rajouté que le tamazight est « Une langue morte, qui n’a pas de lettres, pas 
de sens, pas de mots, qu’on vient aujourd’hui nous imposer ! ». 

Les énoncés relèvent d’une stratégie de disqualification linguistique : en associant le tamazight 
à la mort, au chaos (fitna) ou à l’imposture, la locutrice s’inscrit dans une posture énonciative de 
rejet absolu. Le praxème « langue morte » agit ici comme un opérateur idéologique : il produit un 
effet de délégitimation radicale, en niant au tamazight tout caractère vivant, structuré, digne d’être 
transmis. Le choix des modalisateurs (« pas de lettres, pas de sens ») renforce une perception de 
vacuité linguistique, s’inscrivant dans une logique de glottophobie (Blanchet, 2016), qui consiste 
à inférioriser une langue au nom de critères de légitimité arbitraires. Ces déclarations étaient 
faites à la suite de l’intention du gouvernement de mettre en place une Académie algérienne de la 
langue amazighe pour généraliser l’enseignement de cette langue millénaire. L’agir discursif de la 
locutrice vise à contrer cette mesure symbolique en diffusant une représentation stigmatisante du 
tamazight comme instrument de division, héritage inutile, voire dangereux pour l’unité nationale.

Dans un autre exemple datant de 2020, le président du parti politique Elbina, Abdelkader 
Bengrina, qualifie le tamazight de «  résidu de la Issaba  » (clique corrompue) et d’«  héritage 

6.   Le Hirak est une série de manifestations hebdomadaires qui ont lieu entre 2019 et 2021 en Algérie pour protester dans un 
premier temps contre la candidature d’Abdelaziz Bouteflika à un cinquième mandat.
7.   https://youtu.be/LFnvonDFqqI
8.   Naima Salhi, présidente du Parti de l’équité et de la proclamation (PEP) créé en 2012.
9.   Les Kabyles sont une ethnie amazighe originaire de la Kabylie, une région amazighophone d’Algérie à dominante 
montagneuse. 

https://youtu.be/LFnvonDFqqI


ATPS, 2025, n. 28, p. 237-246242 | N. Hamdi

de Bouteflika  »10, s’opposant à son inscription comme langue officielle dans la Constitution. 
Il a également qualifié le tamazight de « chose » et la Kabylie de « dechra » (hameau), allant 
jusqu’à affirmer que la Guerre de libération nationale avait été retardée à cause de la Kabylie. Ces 
propos ont suscité une vive indignation et ont conduit à une plainte déposée par des avocats pour 
incitation à la haine et à la discrimination. 

Ce type de discours, chargé de haine, associe la langue amazighe à un héritage honteux et 
à une trahison nationale. L’usage du mot « chose » relève ici d’une objectification méprisante, 
visant à annuler la légitimité même de l’existence linguistique amazighe. Cette terminologie vise 
à minimiser l’importance du tamazight en le reléguant au rang d’objet insignifiant. Ce type de 
discours participe à la construction d’un imaginaire collectif où le tamazight est un danger, une 
imposture ou un outil de division. Le rejet est ainsi ancré dans une posture idéologique qui associe 
la diversité culturelle à une menace. Ce type d’énoncé s’apparente à comme un discours de haine 
fondé sur des savoirs de croyance, soit des représentations largement partagées dans certaines 
sphères de la société, construites historiquement et activées dans des contextes de tension.

Ces exemples illustrent un processus de construction discursive de l’altérité linguistique, où 
l’arabité est posée comme norme exclusive et l’amazighité comme menace identitaire. À travers 
cette rhétorique disqualifiante, la langue amazighe devient non seulement un objet inutile, mais 
aussi un symbole d’hostilité politique. 

Discours raciste et discriminatoire contre les Amazighs 

Les énoncés analysés dans ce second volet traduisent un glissement politique dangereux qui 
consiste à associer toute revendication amazighe à une forme de trahison nationale ou d’ingérence 
étrangère. Ce type de discours s’appuie sur des représentations préalables, idéologiquement 
ancrées, que Charaudeau (2000) désigne comme des « savoirs de croyance » : des imaginaires 
collectifs partagés, dans lesquels les Amazighs sont systématiquement suspectés d’agir contre 
l’unité nationale. Voici quelques exemples :

•	 En 2013, Moussa Touati11, figure politique, accuse les militants de la cause amazighe d’être à 
la solde de la France, affirmant que le Printemps berbère visait à nuire à l’arabisation et à l’unité 
du pays12. Ce discours a été perçu par plusieurs observateurs et militants comme haineux et 
discriminatoire envers la communauté amazighe. 
•	 Bien que non politique au sens strict, Ahmed Gaïd Salah13 a orchestré une répression contre 
les porteurs du drapeau amazigh pendant le Hirak en 2019, les qualifiant de « diviseurs ». Son 
discours anti-amazigh a encouragé des groupes comme le courant Badissia-Novembria14, qui 
rejette l’identité amazighe.
•	 L’idée du complot a été reprise en 2025 par l’historien Mohamed Amine Belghit qui a 
qualifié le tamazight de « produit d’un complot franco-sioniste » en remettant en question 
le rôle historique de la Kabylie dans la guerre de libération. Ces déclarations ont été perçues 
comme un discours de haine, incitant à la discrimination raciale. À la suite de ces propos, il a 

10.   Abdelaziz Bouteflika (1937-2021), président algérien de 1999 à 2019, qui a dirigé le pays d’une main de fer après la guerre 
civile, avant d’être renversé par le Hirak après vingt ans de pouvoir marqués par la corruption.
11.   Président du Front National Algérien (FNA).
12.   https://www.algerie360.com/il-accuse-le-pouvoir-et-les-militants-de-la-cause-amazighe-detre-a-la-solde-de-la-francele-
discours-haineux-de-moussa-touati/
13.   Ancien chef d’état-major de l’armée, décédé en 2019.
14.   Badissia novembria est un courant politique apparu durant le Hirak, pacifique antirégime. Il est composé d’un patchwork 
d’idées conservatrices, rassemblant des défenseurs de l’arabo-islamisme et du panarabisme ouvertement opposés aux courants 
démocrate, laïc et progressiste et la négation de la dimension amazighe du peuple algérien.

https://www.algerie360.com/il-accuse-le-pouvoir-et-les-militants-de-la-cause-amazighe-detre-a-la-solde-de-la-francele-discours-haineux-de-moussa-touati/
https://www.algerie360.com/il-accuse-le-pouvoir-et-les-militants-de-la-cause-amazighe-detre-a-la-solde-de-la-francele-discours-haineux-de-moussa-touati/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Monde_arabo-musulman
https://fr.wikipedia.org/wiki/Panarabisme
https://fr.wikipedia.org/wiki/Berb%C3%A8res
https://fr.wikipedia.org/wiki/Alg%C3%A9riens


Discours idéologiques sur la question politique de l’amazighité en Algérie | 243

été placé sous mandat de dépôt pour « atteinte à l’unité nationale » et « incitation à la haine 
raciale ». 

Ces différents énoncés reposent sur une posture énonciative disqualifiante (au sens 
praxématique), où le locuteur s’installe dans une position de gardien de l’ordre national, face à 
une altérité perçue comme infiltrée, manipulée ou nuisible. On assiste ainsi à une essentialisation 
négative des Amazighs, construits comme un groupe extérieur à la nation, potentiellement 
dangereux, dont la voix serait nécessairement suspecte.

Le discours idéologique arabo-islamiste 

Le troisième axe de notre analyse porte sur les discours portés par certains courants islamistes. Ces 
acteurs développent une vision idéologique de l’unité nationale fondée sur l’homogénéité arabo-
islamique, où toute reconnaissance de la pluralité culturelle, en particulier amazighe, est perçue 
comme un facteur de division. Les différents courants islamistes, du MSP15 de Mokri au PJD16 
de Djaballah, en passant par l’Association des Oulémas musulmans algériens17, considèrent tous 
la constitutionnalisation et la promotion de l’identité amazighe comme un danger à l’unité de la 
nation et à ses valeurs. À titre d’exemple, Djaballah déclare :

•	 Que le drapeau amazigh, souvent brandi lors des manifestations en Kabylie, constituait un 
« grave danger pour l’unité nationale »18 et a appelé l’État à intervenir pour mettre fin aux 
revendications culturelles et identitaires excessives dans la région.
•	 Dans une interview, il a affirmé que l’officialisation de la langue tamazight représentait une 
« menace sérieuse pour la langue arabe ».
•	 Puis il a qualifié Yennayer19, le Nouvel An amazigh, de « pratique païenne », affirmant que 
l’Islam est venu pour combattre cette « Jahiliya » (ignorance préislamique), et a précisé ne 
reconnaître que les deux fêtes islamiques : l’Aïd el-Fitr et l’Aïd el-Adha.20

Ces énoncés relèvent d’une stratégie d’exclusion symbolique dans laquelle les pratiques 
culturelles amazighes sont disqualifiées en tant qu’éléments exogènes, voire hostiles à l’identité 
nationale. Cette posture s’inscrit dans un cadre idéologique arabo-islamiste, qui tend à associer 
arabité, Islam et unité nationale dans une équation identitaire fermée. Ce type de discours repose 
sur un double rejet idéologique :

•	 D’une part, une glottophobie active, qui nie la légitimité du tamazight comme langue digne 
d’un statut institutionnel ;
•	 D’autre part, une altérisation religieuse, qui associe l’amazighité à un résidu préislamique à 
éradiquer.

Les médias jouent ici un rôle central dans la circulation et la légitimation de ces propos. En 
particulier les réseaux sociaux qui, par leur logique virale, leur instantanéité, l’anonymat et les 
formats courts, accentuent la polarisation des discours (Monnier & Seoane, 2021). L’interaction 

15.   Mouvement de la société pour la paix. 
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mouvement_de_la_soci%C3%A9t%C3%A9_pour_la_paix
16.   Le Front de la justice et du développement. 
https://fr.wikipedia.org/wiki/Front_de_la_justice_et_du_d%C3%A9veloppement
17.   https://fr.wikipedia.org/wiki/Association_des_oul%C3%A9mas_musulmans_alg%C3%A9riens
18.   https://amazighworldnews.com/djaballah-the-amazigh-flag-is-a-threat-to-national-unity-in-algeria/?utm
19.   Yennayer est le jour de l’an du calendrier agraire utilisé depuis l’Antiquité par les Berbères à travers l’Afrique du Nord.
20.   https://www.algeriepatriotique.com/2018/01/15/djaballah

https://fr.wikipedia.org/wiki/Mouvement_de_la_soci%C3%A9t%C3%A9_pour_la_paix
https://fr.wikipedia.org/wiki/Front_de_la_justice_et_du_d%C3%A9veloppement
https://fr.wikipedia.org/wiki/Association_des_oul%C3%A9mas_musulmans_alg%C3%A9riens
https://amazighworldnews.com/djaballah-the-amazigh-flag-is-a-threat-to-national-unity-in-algeria/?utm
https://www.algeriepatriotique.com/2018/01/15/djaballah


ATPS, 2025, n. 28, p. 237-246244 | N. Hamdi

entre médias, opinion publique et absence de dispositifs juridiques stricts crée un terrain fertile 
pour la prolifération des discours haineux liés à la question identitaire. 

Conclusion

Ce travail a permis d’entamer l’analyse de quelques discours publics tenus par des figures politiques 
et religieuses, qui participent à la construction d’une image stigmatisante de l’amazighité en 
Algérie. À travers une approche praxématique de l’analyse du discours, nous avons mis en lumière 
certaines stratégies linguistiques et idéologiques mobilisées pour disqualifier la langue amazighe, 
délégitimer les revendications identitaires et inscrire celles-ci dans un imaginaire de menace.

Ces résultats préalables pourront orienter une analyse approfondie qui montrera davantage que 
ces discours reposent sur des procédés discursifs récurrents : l’usage de modalisateurs dépréciatifs, 
de termes de discrédit, de généralisations péjoratives ou de références à des ennemis extérieurs 
(France, sionisme). Ces éléments contribuent à inscrire les Amazighs dans une altérité radicale, 
perçue comme incompatible avec l’unité nationale ou les valeurs arabo-islamiques dominantes.

Si les médias ont été évoqués comme des canaux de circulation de ces discours, leur rôle exact 
mériterait d’être exploré de manière plus approfondie dans une étude ultérieure afin de mieux 
comprendre les dynamiques de diffusion, de réception et de banalisation. Il s’agirait notamment 
d’interroger les logiques de viralité, les algorithmes de visibilité ainsi que la responsabilité des 
plateformes dans la régulation des propos haineux. 



Discours idéologiques sur la question politique de l’amazighité en Algérie | 245

Références

Blanchet, P. (1998). Quelles(s) évaluation(s) de quelle(s) pratiques(s) ? Réflexions sur des enjeux 
idéologiques à partir d’évaluations récemment médiatisées. In J.-M. Eloy (dir.), Évaluer la 
vitalité des variétés d’oïl et autres langues (p. 2341). Centre d’Études Picardes, Université 
d’Amiens.

Blanchet, P. (2016). Discriminations : combattre la glottophobie. Lambert-Lucas.
Blanchet, P. (2021). Glottophobie. Langage et société, Hors-série 1, 155-159. https://shs.cairn.

info/revue-langage-et-societe-2021-HS1-page-155?lang=fr
Charaudeau, P. (2000). La pathémisation à la télévision comme stratégie d’authenticité. In C. 

Plantin et al. (dir.), Les émotions dans les interactions (p. 125-155). Presses universitaires de 
Lyon.

Charaudeau, P. & Maingueneau, D. (dir.). (2002). Dictionnaire d’analyse du discours. Le Seuil.
Cohen-Almagor, R. (2011). Fighting hate and bigotry on the Internet. Policy and Internet, 3(3), 

1-26.
Détrie, C., Siblot, P. & Vérine, B. (2002). Termes et concepts pour l’analyse du discours  : une 

approche praxématique. Honoré Champion.
Hamdi, N. (2019). Facebook et la violence numérique : analyse des commentaires des abonnés de 

la page Amis de la Kabylie. Revue algérienne des sciences du langage, (2), 52-71.
Hagège, C. (1985). L’homme de paroles  : contribution linguistique aux sciences humaines. 

Fayard.
Monnier, A. & Seoane, A. (2019). Discours de haine sur l’internet. In Publictionnaire. Dictionnaire 

encyclopédique et critique des publics. Mis en ligne le 12 juin 2019. http://publictionnaire.
huma-num.fr/notice/discours-de-haine-sur-linternet

Rinn, M. (2002). Les discours sociaux contre le sida : rhétorique de la communication publique. 
De Boeck.

Sites consultés

http://www.tsa-algerie.com/
https://www.elwatan.com/
https://www.liberte-algerie.com/
https://www.algeriepatriotique.com/2018/01/15/djaballah
https://fr.wikipedia.org/wiki/Front_de_la_justice_et_du_d%C3%A9veloppement
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mouvement_de_la_soci%C3%A9t%C3%A9_pour_la_paix
https://amazighworldnews.com/djaballah-the-amazigh-flag-is-a-threat-to-national-unity-in-

algeria/

Vidéos visionnées

https://youtu.be/LFnvonDFqqI?t=12
https://youtu.be/P5pKlZdEtro?t=6

https://shs.cairn.info/revue-langage-et-societe-2021-HS1-page-155?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-langage-et-societe-2021-HS1-page-155?lang=fr
http://publictionnaire.huma-num.fr/notice/discours-de-haine-sur-linternet
http://publictionnaire.huma-num.fr/notice/discours-de-haine-sur-linternet
http://www.tsa-algerie.com/
https://www.elwatan.com/
https://www.liberte-algerie.com/
https://www.algeriepatriotique.com/2018/01/15/djaballah
https://fr.wikipedia.org/wiki/Front_de_la_justice_et_du_d%C3%A9veloppement
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mouvement_de_la_soci%C3%A9t%C3%A9_pour_la_paix
https://amazighworldnews.com/djaballah-the-amazigh-flag-is-a-threat-to-national-unity-in-algeria/?utm
https://amazighworldnews.com/djaballah-the-amazigh-flag-is-a-threat-to-national-unity-in-algeria/?utm
https://youtu.be/LFnvonDFqqI?t=12
https://youtu.be/P5pKlZdEtro?t=6


ATPS, 2025, n. 28, p. 237-246246 | N. Hamdi


