
Derniers échos du jihad éthiopien (XVIe siècle) : 
l’apport de la biographie 

du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

Amélie CHEKROUN 
Centre national de la recherche scientifique 

amelie.chekroun@cnrs.fr 

Au début de l’année 1543, l’imām Aḥmad b. Ibrāhīm al-Ghazī est tué, à l’est du lac 
Ṭana, en plein cœur du royaume chrétien d’Éthiopie. Une quinzaine d’années plus tôt, il a fédéré 
une vaste armée au sein du sultanat du Barr Saʿd al-Dīn, principal pouvoir islamique de la 
Corne de l’Afrique depuis le début du XVe siècle, et lancé en 1531 un jihad de conquête contre 
son voisin éthiopien. Très vite, l’essentiel des territoires chrétiens passe sous autorité islamique 
et, dès 1535, l’imām Aḥmad installe le siège de son pouvoir dans le Dambya, au nord du lac 
Ṭana. Le roi chrétien, Lebna Dengel, n’est cependant jamais capturé et meurt naturellement en 
1540. Son fils Galāwdéwos (r. 1540-1559) lui succède et les rapports de force s’inversent alors. 
Depuis la conquête ottomane du sultanat mamelouk en 1517, une lutte oppose les Ottomans 
et les Portugais pour le contrôle de l’océan Indien et de la mer Rouge. La guerre éthiopienne 
s’inscrit à la périphérie de ce conflit lorsqu’en 1540-1541, un contingent de soldats portugais 
vient porter renfort à Galāwdéwos1 et, que l’année suivante, le gouverneur ottoman de Zabıd̄ 
envoie à son tour un contingent de soldats soutenir l’armée de l’imām Aḥmad2. C’est au cours 
d’une bataille non loin du Dambya en février ou mars 1543 que l’imām Aḥmad est tué et son 
armée dispersée. Parce qu’il précède une profonde réorganisation territoriale et politique, cet 
événement majeur marque traditionnellement la fin de l’époque médiévale dans la région3. 

La guerre entre les pouvoirs musulman et chrétien de la Corne de l’Afrique des 
années 1530-1540 est principalement connue par le biais du Futūḥ al-Ḥabasha. Mis par écrit 
au milieu du XVIe siècle par un certain faqīh Shihāb al-Dīn Aḥmad dit ʿArab Faqīh, ce récit, en 

 
 

1 Girma BESHAH et Merid Wolde AREGAY, e Question of the Union of the Churches in Luso-Ethiopian 
Relations (1500-1632), Lisbonne, Centro de Estudos Históricos Ultramarinos, 1964, chapitre 6. 
2 Amélie CHEKROUN, La Conquête de l’Éthiopie. Un jihad au 16e siècle, Paris, CNRS Éditions, 2023, p. 291-
297. 
3 Ead. et Bertrand HIRSCH, « e Muslim-Christian Wars and the Oromo Expansion: Transformations at the 
End of the Middle Ages (ca. 1500 – ca. 1560) », in Samantha KELLY (éd.), Companion to Medieval Ethiopia and 
Eritrea, Boston, Brill, 2020, p. 454-476. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 10 

arabe, retrace en détail les événements du point de vue des troupes de l’imām Aḥmad4. Il 
s’interrompt vers 1535 et ne couvre donc pas les dernières années de la guerre. Ces dernières 
ont été les moins étudiées, car si la documentation est certes plus abondante que pour les 
premières années de la guerre, elle est aussi bien moins détaillée : des textes chrétiens en guèze, 
et en tout premier lieu la chronique du règne de Galāwdéwos, mettent en scène la victoire finale 
chrétienne ; et deux Portugais présents dans les rangs de l’armée chrétienne ont laissé des 
comptes rendus plus ou moins romancés de leur voyage5. 

Les événements qui suivent la mort de l’imām Aḥmad au début de 1543 sont, quant à 
eux, très peu documentés. La débâcle de l’armée musulmane qui suit la bataille finale est 
mentionnée à plusieurs reprises, mais sans détails. L’impression qui ressort de la documentation 
éthiopienne est celle d’une défaite soudaine et absolue de l’armée musulmane, et d’une 
reconquête chrétienne rapide et calme. Seule la chronique du règne de Galāwdéwos mentionne 
rapidement la résistance d’une partie de l’armée musulmane. Cette résistance, menée par le 
second de l’armée après l’imām, le vizir ʿAbbās, se concentre sur les territoires frontaliers du 
royaume chrétien et du Barr Saʿd al-Dīn. Sa mort, à la fin de 1544, marque l’anéantissement 
de la résistance musulmane6. 

Malgré son retentissement, ses conséquences dans l’histoire de la Corne de l’Afrique et 
l’implication directe de soldats envoyés par le roi du Portugal et le gouverneur ottoman du 
Yémen, cette guerre éthiopienne n’a eu que de faibles échos en dehors de la région. Toutefois, 
on en retrouve des mentions, brèves, dans les archives d’Aḥmadābād à Constantinople en 
passant par l’Hadramawt. Le présent article en propose un état des lieux dans la documentation 
du monde islamique du XVIe siècle et invite à poursuivre l’identification de nouvelles mentions. 
Mais surtout, il identifie, présente, traduit (en annexe) et commente une nouvelle source 
exceptionnelle, bien plus longue et détaillée que les autres : la notice biographique consacrée au 
fils de l’imām Aḥmad et rédigée par l’auteur cairote al-Jazīrī au milieu du XVIe siècle. Cette 
notice est unique, car il s’agit du seul texte de plus de quelques lignes qui relate la guerre 
éthiopienne et ses suites du point de vue des musulmans, en dehors du Futūḥ al-Ḥabasha qui 
s’arrête comme cela a été dit en 15357. Cette notice est d’autant plus singulière que son auteur 
a eu pour principal informateur le fils de l’imām Aḥmad en personne, dont il était un familier. 
L’ouvrage de al-Jazīrī est connu – la première édition date de 1983, mais les notices concernant 
les Africains n’avaient jusqu’aux récents travaux d’Hadrien Collet été ni identifiées ni étudiées, 

 
 

4 Sur ce texte, voir A. CHEKROUN, La Conquête de l’Éthiopie…, op. cit., p. 19-76. 
5 Chronicle of King Gälawdewos (1540-1559), éd. et trad. par Gebreyes Salomon, Louvain, Peeters, 2019 ; Miguel 
de CASTANHOSO, e Portuguese Expedition to Abyssinia in 1541-1543, as Narrated by Castanhoso, with some 
Contemporary Letters, the Short Account of Bermudez, and Certain Extracts from Correa, trad. par Richard 
Whiteway, Londres, Hakluyt Society, 1902. 
6 Dans une lettre de Galāwdéwos adressée en 1551 au gouverneur portugais de l’Inde, il est dit que le « gozil 
(wazir) Abaaz » est tué au cours de la même bataille qui voit la mort de l’imām, donc dès 1543 (Ibidem, p. 120, 
voir aussi p. 116-117). Sur cet épisode, voir aussi A. CHEKROUN et B. HIRSCH, « e Muslim-Christian 
Wars… », art. cit., p. 464. 
7 À l’exception du récit dans le Ẓafar al-wālih bi-muẓaffar wa-ālih, histoire en arabe rédigée à la fin du XVIe siècle 
par un auteur gujarati, mais qui ne fait que paraphraser le Futūḥ al-Ḥabasha. Voir ci-dessous. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 11 

et encore moins l’unique notice sur un homme originaire de la Corne de l’Afrique, le fils de 
l’imām. De manière plus large, l’enquête dans les sources arabes pour écrire l’histoire médiévale 
et moderne de la Corne de l’Afrique n’en est qu’à ses débuts, ce qui explique l’identification si 
tardive de cette précieuse notice. De plus, dans l’histoire régionale, le XVIe siècle constitue la 
plus grande rupture politique, sociale, économique, religieuse et démographique ; et la décennie 
entre la mort de l’imām Aḥmad en 1543 et la fondation de la province ottomane d’Éthiopie en 
1555 en est le pivot. Or, paradoxalement, cette décennie a été très peu étudiée et est assez peu 
documentée. L’écriture de son histoire et des années qui suivent la guerre est encore captive des 
sources chrétiennes et donc du point de vue du royaume chrétien. La biographie du fils de 
l’imām Aḥmad par al-Jazīrī et l’ensemble du corpus indien, ottoman, yéménite et cairote décrit 
dans le présent article incitent à repenser cette décennie en tenant compte de l’ensemble des 
points de vue des belligérants, et ainsi à complexifier le récit chrétien d’une victoire rapide et 
totale de Galawdéwos. Cela invite également à contextualiser la création de la province 
ottomane d’Éthiopie, souvent considérée comme un événement coupé de toute réalité régionale. 
La biographie d’Aḥmad b. Aḥmad montre en effet, au contraire, des résistances face à la 
reconquête chrétienne et révèle le lien qui unit cette guerre à la fondation, une dizaine d’années 
plus tard, de la nouvelle circonscription ottomane. Repenser cette décennie s’avère enfin 
nécessaire pour mieux appréhender l’importance de la rupture qui suit la fin du jihad dans 
l’histoire des populations de la Corne de l’Afrique. 

ÉTAT DES LIEUX DE LA DOCUMENTATION EXOGÈNE SUR LE JIHAD ÉTHIOPIEN 

L’interlocuteur direct de l’imām Aḥmad au sein du monde islamique est le souverain de 
Zabīd. Les liens entre les territoires islamiques de la Corne de l’Afrique et le sultanat rasūlide 
et ses successeurs sont bien attestés tout au long de l’époque médiévale tout en étant encore peu 
étudiés8. L’enquête sur le jihad éthiopien dans la documentation yéménite n’a pour l’instant pas 
été menée, mais tout laisse à penser que des mentions doivent s’y trouver, comme le montrent 
les extraits de chroniques de l’Hadramawt du XVIe siècle publiées par l’orientaliste britannique 
Robert Serjeant. Dans les années 1940, Serjeant identifie notamment quatre manuscrits du 
Tārīkh al-Shiḥrī de Bā Fāqīh, des annales du Xe siècle H./XVIe siècle dans des bibliothèques 
privées de l’Hadramawt9, inaccessibles aujourd’hui. Il en sélectionne les passages qui parlent 
directement des Portugais et en publie une traduction anglaise. Pour l’année 948 H./1541-
1542, le passage des annales de Bā Fāqīhn exhumé par Serjeant mentionne la guerre menée par 
l’« Imām al-Mudjāhid Aḥmad b. Ibrāhīm al-Mākhiḍī » contre « al-Ḥaṭī, le roi des Ḥabasha » et 
l’arrivée de 500 « Franks » (c.-à-d. Portugais) en soutien aux chrétiens. L’imām demande alors 

 
 

8 Voir notamment Zacharie MOCHTARI DE PIERREPONT, « e Abyssinian Connection? Abyssinian-Related 
Scholars in the Yemeni and Medieval Red Sea Environment (6th-9th/12th-15th Centuries) », Revue des mondes 
musulmans et de la Méditerranée, 153, 2023, p. 153-178. 
9 Robert SERJEANT, « Materials for South Arabian History: Notes on New MSS from Haḍramawt », Bulletin of 
the School of Oriental and African Studies, 13/2, 1950, p. 292-295. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 12 

de l’aide au gouverneur ottoman du Yémen : « l’Imām al-Mudjāhid envoya [une demande 
d’aide] au Bāshā Muṣṭafā Nashshar le Turk de Zabīd, qui lui fournit 500 Turks et leur 
équipement »10. Tout ce qui ne concerne pas les Portugais n’a cependant pas été publié, et nous 
ne savons donc pas ce que disent ces annales de la guerre éthiopienne. Si une note de Serjeant 
précise que le Tārīkh al-Shiḥrī indique la mort de l’imām Aḥmad en 950 H./1543, le passage 
n’est toutefois pas cité11. Tout laisse à penser que ce texte hadrami donne bien plus 
d’informations sur le jihad que les quelques lignes traduites par le Britannique et que ce n’est 
probablement pas le seul texte de la Péninsule arabique du XVIe siècle à mentionner cette guerre. 

Quant à la documentation indienne, elle renseigne bien plus sur la diaspora éthiopienne 
en Inde et sur les circulations au sein de l’océan Indien que sur la situation interne de la Corne 
de l’Afrique. La mention la plus connue se trouve dans l’histoire des sultans du Gujarat et des 
chefs musulmans du nord de l’Inde rédigée à la fin du XVIe siècle par Ḥajjī al-Dābir, le Ẓafar al-
wālih bi-muẓaffar wa-ālih. Cet auteur gujarati (m. 1611), lui-même au service d’un gouverneur 
d’origine éthiopienne, souligne la présence massive de soldats d’origine éthiopienne 
(surnommés les Rūmīkhānī) dans l’armée gujarati comme l’une des conséquences du jihad de 
l’imām Aḥmad. Il lui semble donc nécessaire de parler du jihad éthiopien pour expliquer leur 
présence. Pour ce faire, il s’appuie sur la lecture du Futūḥ al-Ḥabasha, qu’il cite abondamment, 
et pour les dernières années sur la tradition orale, qui circule alors parmi ces descendants 
d’Éthiopiens gujaratis12. Un autre texte indien de la même époque mentionne également l’imām 
Aḥmad. Il s’agit du Nūr al-sāfir ‘an aḫbār al-qarn al-‘āšir, des annales couvrant le Xe siècle de 
l’Hégire, qui traite principalement des grandes figures du monde islamique décédées entre 
901 H./1495 et 1000 H./1592. Achevé en 1603, lui aussi par un auteur gujarati d’Aḥmadābād, 
d’origine haḍramī par son père et indienne par sa mère, nommé ‘Abd al-Qādir b. Šayḫ 
b. ‘Abdallāh al-‘Aydarūs (1570-1628), il mentionne brièvement l’imām Aḥmad à deux reprises. 
Pour l’année 934 H./1527-1528, il évoque sa prise de pouvoir sur Harar et sa « conquête d’une 
grande partie de la terre de al-Ḥabaša », et reprend l’une des visions racontées au début du Futūḥ 
al-Ḥabaša. Cette mention, datée de 934 H., traite en fait en quelques lignes d’une période bien 
plus longue jusqu’au début des années 1540. La seconde mention est une anecdote familiale de 
l’auteur : son grand-père aurait rencontré l’imām Aḥmad lors du Pèlerinage à La Mecque à une 
date inconnue ; il aurait ensuite envoyé son fils, le père de l’auteur, en Éthiopie aider l’imām 
Aḥmad en 939 H./1532-153313. Si ces informations sont très précieuses pour étudier la 
diaspora éthiopienne en Inde et les conséquences du jihad éthiopien en dehors de la Corne de 
l’Afrique, elles apportent peu d’éléments nouveaux sur la guerre et ses conséquences en Éthiopie. 

 
 

10 ID., e Portuguese off the South Arabian Coast, Oxford, Clarendon Press, 1963, p. 102-104. 
11 Ibidem, p. 102, note 5. 
12 Voir Alessandro GORI, « Fame (and Debts) beyond the Sea: Two Mentions of Imām Aḥmad b. Ibrāhīm in an 
Indian Arabic Source », in Alessandro BAUSI, A. GORI et Gianfranco LUSINI (éd.), Linguistic, Oriental and 
Ethiopian Studies in Memory of Paolo Marrassini, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2014, p. 482-483 ; 
Ulughkhāni Ḥajjī al-Dābir, Zafar ul wālih bi muzaffar wa ālihi, trad. par M.F. Lokhandwala, Baroda, Oriental 
Institute, 1974, vol. 2, p. 475-490. 
13 A. GORI, « Fame (and debts) beyond the sea… », art. cit., p. 477-490. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 13 

Ḥajjī al-Dābir, tout comme al-‘Aydarūs, s’appuie en effet principalement sur le texte du Futūḥ 
al-Ḥabasha et sur des traditions recueillies auprès de personnes ayant quitté l’Éthiopie depuis 
parfois plusieurs générations. 

Les archives ottomanes et égypto-ottomanes se révèlent relativement plus riches. 
Quatre documents connus mentionnent la situation éthiopienne avant la fondation de la 
province ottomane d’Éthiopie en 1555 autour du port de Massawa, en Érythrée actuelle. Dès 
1518, dans un document de correspondance diplomatique officielle adressée au souverain 
Muzaffar Shāh du Gujarat, Qāsim Shirvānī, le premier gouverneur ottoman de Djedda, 
désigne Sélim Ier, le Sultan ottoman, comme souverain de l’Arabie, du Yémen, mais aussi de 
l’Éthiopie et même de Zanzibar, bien qu’à ce moment-là l’autorité ottomane ne dépasse guère 
le port de Djedda, aussi bien dans la péninsule que sur le versant africain du golfe d’Aden14. La 
première mention dans la documentation ottomane de conflits entre les musulmans et les 
chrétiens en Éthiopie se trouve toutefois dans un rapport d’inspection de la flotte à Djedda daté 
de juin 1525. Selmān Re’īs, commandant naval ottoman, s’adresse à Ibrāhīm Pacha, grand vizir 
de Soliman le Magnifique, le Sultan ottoman, à propos de la situation politique et économique 
dans la mer Rouge et l’océan Indien. À l’égard des relations entre le Barr Saʿd al-Dīn et le 
royaume chrétien d’Éthiopie, Selmān Re’īs note : 

Près d’un port connu sous le nom de Zaylaʿ se trouve une ville appelée Janasir15. 
On appelle ses dirigeants Mujahid, et ils sont très pieux. La plupart des livres 
savants sont distribués à partir de Zaylaʿ. Cette province est la frontière de l’Islam. 
Chaque année, des raids sont menés contre les infidèles Habash [c.-à-d. 
éthiopiens], dans la voie d’Allah, par le biais du jihâd, et ils se battent avec 
acharnement16. 

Les spécialistes considèrent que ce document servit de base au programme d’expansion de 
l’Empire ottoman dans la région de la mer Rouge17, mais pour sa rive africaine, il faut attendre 
trente ans, en 1555, pour que des troupes ottomanes créent une province à Massawa. 

Le document suivant est une lettre datée d’environ 1541, identifiée par l’historien turc 
Cengiz Orhonlu dans les archives du Veliyyüddin Efendi Kütüphânesi à Istanbul, dans le cadre 
de son étude pionnière sur la province ottomane d’Éthiopie. Cette lettre, produite par 
l’administration ottomane mais dont on sait par ailleurs peu de choses, reconnaît l’imām 

 
 

14 Jean-Louis BACQUÉ-GAMMONT et Mohammad MOKRI, « Une lettre de Qāsim Širvānī à Muzaffar Šāh du 
Gujarat : les premières relations des Ottomans avec l’Inde », in Rudolf VESELÝ et Eduard GOMBÁR (éd.), Ẓafar 
nāme: memorial volume of Felix Tauer, Prague, Enigma, 1996, p. 35-47. 
15 Cette ville du Barr Saʿd al-Dīn apparaît à plusieurs reprises dans la documentation éthiopienne. Une localité à 
l’est de Harar, à deux kilomètres de Derbiga porte encore ce toponyme. Des vestiges archéologiques y sont visibles. 
16 Salih ÖZBARAN, « A Turkish Report on the Red Sea and the Portuguese in the Indian Ocean (1525) », Arabian 
Studies, 4, 1978, p. 88. 
17 Michel LESURE, « Un document ottoman de 1525 sur l’Inde portugaise et les pays de la Mer Rouge », in Jean 
AUBIN (éd.), Mare Luso Indicum. L’océan Indien, les pays riverains et les relations internationales XVIe-XVIIIe 
siècles, Paris, Société d’histoire de l’Orient, vol. 3, 1976, p. 138 ; Andrei SATAROV, « e Role of Salman Reis in 
the Ottoman Conquests in the Red Sea Area », Izvestiya of Saratov University History International Relations, 
20/2, 2020, p. 195-198. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 14 

Aḥmad comme le chef (ḥākim) de l’Éthiopie18 (« Sultan Ahmed el-hâkim be vilayet-I 
Habeş »). Le contenu exact de cette lettre n’est pas donné par Orhonlu et la lettre n’a pour 
l’instant pas été retrouvée dans les archives. 

Le dernier document provient des archives du Topkapı Palace Museum à Istanbul19. 
C’est une lettre datée du 28 décembre 1544, qui résume deux rapports adressés à 
l’administration égypto-ottomane du Caire traitant de la situation en mer Rouge et dans l’océan 
Indien. Le premier rapport a été envoyé par un corsaire ottoman, Sefer Re’īs (m. 1565), et le 
second par le gouverneur de Djedda. Quelques lignes de cette lettre sont consacrées à la Corne 
de l’Afrique et confirment la résistance du vizir de l’imām Aḥmad, ʿAbbās, à la reconquête 
chrétienne à la suite de la mort de l’imām Aḥmad, décrite dans la chronique en guèze du règne 
du roi chrétien Galāwdéwos : 

En outre, vous nous avez informés que le gouverneur de Jiddah avait annoncé 
qu’Abbas, le neveu de Mujahid (Mücāhid), avait rassemblé une grande armée et 
avait attaqué l’Éthiopie, et que les infidèles avaient été vaincus et s’étaient enfuis 
dans les montagnes. Abbas a maintenant gagné la confiance du peuple et a rétabli 
le contrôle sur les territoires précédemment détenus par Mujahid20. 

Giancarlo Casale, spécialiste de l’expansion ottomane au XVIe siècle, précise que cette 
lettre serait « la plus ancienne connue dans les archives ottomanes à faire largement référence 
aux affaires de l’océan Indien » et plus particulièrement à la guerre éthiopienne. Cela pourrait à 
tort laisser penser que l’Éthiopie et la Corne de l’Afrique ne représentent aucun intérêt pour le 
nouveau pouvoir ottoman d’Égypte ou de Constantinople. La (quasi) absence d’archives 
préservées ne signifie pas pour autant que le pouvoir ottoman n’est pas au courant de la 
situation. Comme le montre G. Casale, les registres de l’administration ottomane « ne 
comprennent que les directives envoyées par le sultan à ses fonctionnaires dans les provinces. 
Les rapports entrants n’ont jamais été recopiés dans les pages des registres […]. En leur absence, 
les historiens sont obligés de se fier aux brefs résumés de leur contenu qui apparaissent dans le 
texte des rescrits envoyés par le sultan »21. 

Les quelques documents que nous venons de mentionner montrent d’ailleurs que les 
affaires éthiopiennes, avant la fondation de la province ottomane sont bien connues de 
l’administration ottomane : ils reconnaissent l’imām Aḥmad comme le chef de la région. La 
mention de la résistance de ʿAbbās semble, par ailleurs, ne nécessiter aucune précision ni mise 
en contexte, comme si le lecteur avait déjà une bonne connaissance de la situation. Malgré la 
certitude que la guerre éthiopienne est connue du pouvoir ottoman, l’absence d’archives 
complique grandement le travail des historiens actuels. 

 
 

18 Cengiz ORHONLU, Osmanli Imparatorluğu’nun Güney Siyaseti. Habeṣ Eyaleti, Istanbul, Turk Tarih Kurumu 
Yayinlari, 1974, p.  27 : « Veliyyüddin Efendi Kütüphânesi, nu. 1970, yp. 39a. ». 
19 Giancarlo CASALE, « An Ottoman Intelligence Report from the Mid-Sixteenth Century Indian Ocean », 
Turkish Studies, 31/1, 2007, p. 181-188 : T.S.M.A.E. 12321 Mühimme Defteri Fol. 55L. 
20 Ibidem, p. 182. 
21 Ibidem, p. 183 et 186 ; C. ORHONLU, Habeṣ Eyaleti…, op. cit., p. 27. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 15 

AL-JAZĪRĪ ET AḤMAD, FILS DE L’IMĀM AḤMAD 

Les trop rares documents traitant de la fin du jihad éthiopien et des années suivantes 
rendent très précieuse l’identification d’une longue notice biographique consacrée à l’un des fils 
de l’imām Aḥmad dans un ouvrage écrit au Caire au milieu du XVIe siècle22. Ce texte détaille 
longuement la guerre, avant et après la mort de l’imām. 

L’auteur de cette notice biographique sur Aḥmad b. Aḥmad est Zayn al-Dīn ʿAbd al-
Qādir b. Muḥammad b. ʿAbd al-Qādir b. Muḥammad b. Ibrāhīm al-Anṣārī al-Jazīrī (1505 - 
c. 1570). De la fin des années 1530 à 1569, cet auteur soufi est le secrétaire du bureau du 
pèlerinage (kātib diwān al-ḥājj) à La Mecque depuis Le Caire. Installé au Caire, il se rend à la 
Mecque chaque année et entretient d’excellentes relations avec l’Emīr de la ville et l’amīr al-Ḥajj, 
l’officier nommé annuellement au cours de la saison du Pèlerinage pour commander la caravane 
des pèlerins en route pour La Mecque23. Al-Jazīrī est notamment connu pour avoir rédigé une 
histoire du pèlerinage à la Mecque, le al-Durar al-farā’iḍ al-munaẓẓama fī akhbār al-ḥājj wa ṭarīq 
Makka al-mu‘aẓẓama (« Les perles uniques enfilées sur l’histoire du pèlerinage et le chemin vers 
la Mecque glorifiée »)24. Il enrichit et complète cette somme tout au long de sa vie, ce qui 
explique qu’il en existe plusieurs versions plus ou moins longues, la plus ancienne en un volume 
datant de 1554 et une version finale en deux volumes. Le premier volume, sous forme d’annales, 
couvre jusqu’à l’année 1561. Le second volume se présente sous la forme de chapitres 
thématiques. La troisième sous-section du dernier chapitre est consacrée aux pèlerinages de 
rois. Parmi ces récits, quelques pages sont dédiées à la vie (et au pèlerinage illégal) de Aḥmad b. 
Aḥmad, le fils de l’imām Aḥmad. Il s’agit de l’unique notice de l’ouvrage consacrée à une figure 
éthiopienne. 

De manière remarquable, comparée aux autres notices de cette section analysées par 
Hadrien Collet dans son article sur les pèlerinages des rois du Takrūr (Afrique de l’Ouest), 
celle-ci est bien plus longue et ne concerne de fait pas un roi : Aḥmad b. Aḥmad est seulement 
le fils d’un chef de guerre, reconnu comme un gouvernement (ḥākim) par les Ottomans. 
Cependant, al-Jazīrī considère que l’imām Aḥmad est le « souverain (ṣāḥib) du royaume du 
Danbyah » et le « roi (mālik) des musulmans », légitimant la place de cette notice dans son 
volume. Plus remarquable encore, l’essentiel du texte ne parle pas d’Aḥmad b. Aḥmad, ni 
d’ailleurs du pèlerinage. Seul un quart du texte lui est consacré et quelques lignes mentionnent 

 
 

22 Je tiens à remercier Robin Seignobos et Hadrien Collet pour m’avoir dirigée vers cette notice. 
23 Sur sa biographie, voir Hadrien COLLET, « Royal Pilgrims from Takrūr According to ʿAbd al-Qādir al-Jazīrī 
(12th-16th Century) », Islamic Africa, 10, 2019, p. 181-203 et ‘Abd al-Qādir Al-Jazīrī, al-Durar al-farā’iḍ al-
munaẓẓama fī akhbār al-ḥājj wa ṭarīq Makka al-mu‘aẓẓama, éd. par Ḥamad al-Jāsir, Riyadh, Dār al-Yamāmah, 
1983, vol. 2, p. 439-442 ; sur la caravane du pèlerinage, voir Jacques JOMIER, Le Maḥmal et la caravane égyptienne 
des pèlerins de La Mecque (XIIIe-XXe siècles), Le Caire, Publications de l’Institut français d’archéologie orientale 
du Caire, 1953. 
24 ‘Abd al-Qādir Al-Jazīrī, al-Durar al-farāʾiḍ al-munaẓẓama fī akhbār al-ḥājj wa ṭarīq Makka al-mu‘aẓẓama, éd. 
Par Ḥasan Ismāʿīl, Beirut, Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 2002, 2 vol. Al-Jazīrī est aussi l’auteur d’une histoire du café, 
qui souligne l’importance de la relation entre l’Éthiopie et le Yémen pour la diffusion du café aux XVe et XVIe siècle 
(cf. ID., De l’origine et du progrès du café – ʿUmdat al-ṣafwa fī ḥill al-qahwa, trad. A. Galland, Paris, Florentin et 
Pierre Delaulne, 1699, repr. Paris, 2013). 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 16 

que peu de temps avant sa mort, alors qu’il est assigné à résidence au Caire et sous la tutelle 
ottomane, il tente sans l’aval des autorités cairotes de quitter la ville pour rejoindre La Mecque. 
Comme pour le pèlerinage du sultan du Borno en 972 H./156525, al-Jazīrī dirige alors 
l’administration en charge de l’organisation du pèlerinage : il a donc directement géré les 
problèmes causés par le pèlerinage illégal d’Aḥmad, mentionné dans la notice. En outre, plus 
encore que pour le sultan du Borno, al-Jazīrī précise qu’il connaissait personnellement Aḥmad 
b. Aḥmad avant sa mort, et qu’il l’appréciait beaucoup. Ces deux éléments expliquent 
l’abondance de détails du texte. La précision des informations sur la situation éthiopienne et le 
déroulement de la guerre est extraordinaire. Tout porte à croire que al-Jazīrī a obtenu certaines 
de ses informations sur les événements, les dates ou l’orthographe de certains toponymes auprès 
d’Aḥmad b. Aḥmad en personne. Il a probablement aussi interrogé certains de ses camarades 
ou d’autres réfugiés éthiopiens au Caire26, après la défaite finale de l’imām. Il précise en effet à 
plusieurs reprises : « J’ai appris d’hommes de confiance venus d’Éthiopie… ». Al-Jazīrī va plus 
loin en parlant de sa propre expérience et de l’impact de la guerre éthiopienne sur sa propre vie : 
il mentionne son achat à bon prix au Caire d’une esclave éthiopienne, victime de la guerre entre 
l’imām Aḥmad et le roi chrétien. La situation en Éthiopie semble l’avoir intéressé et il considère 
important d’en prendre note, car comme Hadrien Collet l’a remarqué pour les notices sur le 
Takrur, « al-Jazīrī propose également à son lecteur des anecdotes dont il a eu connaissance, 
lorsqu’il l’estime pertinent pour son sujet »27, même si cela ne concerne pas directement le 
pèlerinage. 

De ce fils éthiopien décrit par al-Jazīrī, nous ne savons par ailleurs que peu de choses. 
Selon le Futūḥ al-Ḥabasha, l’imām Aḥmad et sa première femme, Dal-Wambarah28, ont deux 
fils. Le premier, Muḥammad, naît en 1528 à Zīfah29. Le second fils se nomme Aḥmad al-
Najāshī, car il naît en 1533, dans le Tigrāy, non loin de la « tombe de Aḥmad al-Najāshī qui 
vivait du temps du Prophète », c’est-à-dire à Nagāsh, une zawiya qui héberge les mausolées 
dédiés au Najāshī et aux compagnons du Prophète morts après la Première Hégire en 61530. Il 
ne s’agit pas de l’Aḥmad mentionné dans la notice, puisque Aḥmad al-Najāshī meurt un an plus 
tard, en 1534, à l’âge d’un an « de la lèpre, dans le pays de Sarāyé »31. Aḥmad b. Aḥmad, 
l’adolescent capturé par les chrétiens en 1543 dont parle la notice d’al-Jazīrī, est soit le 

 
 

25 H. COLLET, « Royal Pilgrims… », art. cit, p. 187. 
26 Un quartier d’habitation pour les musulmans d’Éthiopie (le riwāq al-Jabartiyya) est établi au sein de la 
prestigieuse mosquée al-Azhar du Caire au plus tard à la fin du XVe siècle, voir Julien LOISEAU, « Abyssinia at al-
Azhar: Ethiopian Students in 15th-Century Cairo », Journal of Northeastern African Studies, 19/1, 2019, p. 61-
84. À partir du début du XVIe siècle, le cheikh de ce riwāq est choisi dans la famille de ʿAbd al-Raḥmān al-Jabartī, 
voir D. AYALON, « al-Djabartī », Encyclopédie de l’Islam² (désormais EI²), vol. 2, p. 355-357. 
27 H. COLLET, « Royal Pilgrims… », art. cit, p. 188-189. 
28 Voir A. CHEKROUN, La Conquête…, op. cit., p. 103-104 et 287 ; R. BASSET, Histoire de la conquête…, 
op. cit., vol. 2, p. 51, n°2. 
29 ‘Arab Faqīh, Futūḥ… op.cit., p. 75. 
30 cf. A. GORI, « Nägaš », EAe vol. 3, 2007, p. 1107-1109. 
31 ‘Arab Faqīh, Futūḥ…, op. cit., p. 419 et 449. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 17 

Muḥammad mentionné dans le Futūḥ al-Ḥabasha qui aurait alors 15 ans, soit un autre de leurs 
fils dont on ne sait rien. 

Quoiqu’il en soit, Aḥmad b. Aḥmad apparaît à plusieurs reprises dans la 
documentation en guèze, lorsqu’il est question, après la fin de la guerre, d’une négociation entre 
Dal-Wambarah et la reine mère chrétienne, Sabla Wangel, afin de libérer leurs fils respectifs : 
Aḥmad b. Aḥmad pour Dal-Wambarah et Minās pour Sabla Wangel, frère du roi chrétien 
capturé quelques années plus tôt par les musulmans. Cette négociation aboutit à la libération 
et l’échange des deux fils32, comme le décrit d’ailleurs al-Jazīrī dans sa notice. Cette histoire est 
très présente dans les sources guèzes, car après sa libération à la suite de la négociation entre les 
deux mères, Minās devient roi du royaume chrétien d’Éthiopie, de 1559 à 1563. Concernant 
Aḥmad, il apparaît sous plusieurs noms dans les sources guèzes. Dans la chronique du règne 
de Galāwdéwos, il est nommé tantôt « Mäḫammäd, fils de Imām Aḥmad », tantôt « Məhmäd, 
le fils de Imām Aḥmäd » et il est précisé qu’il est fait prisonnier par les chrétiens après la débâcle 
finale et la mort de l’imām, alors qu’une partie de l’armée a fui avec Dal-Wambarah vers la mer. 
Ce même texte mentionne également un autre fils de l’imām Aḥmad et de Dal-Wambarah, 
nommé « Ali-Gärad », qui est capturé plus tôt au cours de la guerre par le gouverneur du 
Däwaro et livré au roi33. Mais de lui on ne sait rien de plus, et il semble bien s’agir de deux fils 
différents, capturés à deux moments différents ; seul « Mäḫammäd / Məhmäd » semble libéré 
lors de l’échange des fils34. Dans la chronique du règne de Minās tout comme dans le chapitre 
consacré à Minās dans la chronique du règne de Sarṣa Dengel, il est mentionné à plusieurs 
reprises, de sa capture lors de la mort de l’imām jusqu’à son échange contre Minās, mais il n’est 
jamais nommé35. Il ne l’est pas non plus dans les récits portugais. Ainsi, s’il est systématiquement 
mentionné dans les sources chrétiennes pour sa capture puis son échange, rien n’est jamais dit 
de ce qui lui arrive ensuite. 

La notice biographique d’al-Jazīrī est donc à ce titre unique, parce qu’elle documente 
son parcours après sa libération. Une traduction française annotée de cette précieuse biographie 
du fils de l’imām Aḥmad est proposée en annexe de cet article. Je l’ai réalisée à partir de l’édition 
du texte arabe par Ḥasan Ismāʿīl publiée à Beyrouth en 2002, elle-même préparée à partir de 

 
 

32 À propos de la conversion et de la castration de Minās, et de l’échange des fils entre les deux reines, voir mon 
article en préparation en collaboration avec Margaux Herman, « Negotiating after war ». 
33 Dans son histoire de l’Éthiopie, qu’il compose à partir de la lecture des différentes chroniques royales et des 
informations orales qu’il relève lors de son séjour à la cour du roi chrétien d’Éthiopie à la fin du XVIIIe siècle, James 
Bruce note que c’est « Ali-Gärad, fils de Gragne et de Del Wumbarea » qui est libéré en échange de Minās 
( J. BRUCE, Voyage aux sources du Nil, en Nubie et en Abyssynie, Farmington Hills, Cengage Gale, 2009, p. 200), 
mais il semble qu’il ait mal compris ce qui est écrit dans la chronique de Galāwdéwos. 
34 G. SALOMON, Chronique de Galāwdéwos…, op. cit., p. 17, 22 et 23. Ce texte mentionne au cours de la première 
année du règne de Galawdéwos un troisième fils, « Naṣräddin, fils de l’imām Aḥmäd, qui devint roi dans la partie 
orientale de l’Éthiopie, sur une terre nommée Däwaro, sur la volonté de son père » (ibidem, p. 10-11), avant d’être 
battu par les armées chrétiennes. 
35 Francisco Maria Esteves PEREIRA, Historia de Minás Además Sagad rei de Ethiopia, Lisbonne, Imprensa 
Nacional, 1888, p. 38-40 ; Manfred KROPP, Die Geschichte des Lebna Dengel, Claudius und Minās, Louvain, 
Peeters, 1988, p. 57. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 18 

l’édition de 1983 du savant saoudien Ḥamad al-Jāsir du manuscrit de la dernière version de 
l’œuvre, conservée aujourd’hui à la bibliothèque de la mosquée al-Qarawiyyīn à Fès36. 

Les informations sur les dernières années de la guerre et ses suites (mort de l’imām, 
résistance de ʿAbbās, échange des fils entre les mères, difficultés du règne de Minās ou encore 
position des autorités ottomanes vis-à-vis de l’Éthiopie) fournies par al-Jazīrī et mises en 
parallèle avec celles provenant du corpus éthiopien, yéménite, ottoman et portugais connus 
jusqu’à présent sur cette période permettent de repenser à nouveau frais la fin de la guerre 
jusqu’à la création de la province ottomane une dizaine d’années plus tard. 

REPENSER LA FIN DU JIHAD ÉTHIOPIEN 

En apportant le point de vue musulman, la notice d’al-Jazīrī appelle à repenser les 
dernières années du jihad et les années qui suivirent, jusqu’à la fondation de la province 
ottomane d’Éthiopie. Il n’est pas question ici de reprendre entièrement ce dossier. Mentionnons 
toutefois quelques éléments qui illustrent la richesse du texte d’al-Jazīrī et les nombreuses pistes 
de recherche qu’il ouvre. 

La question des Éthiopiens capturés par les troupes de l’imām Aḥmad et vendus 
comme esclaves via le port de Zayla‘ dans l’ensemble du monde islamique mentionnés par al-
Jazīrī vient étoffer un dossier essentiel, dont beaucoup reste encore à écrire37. La circulation des 
esclaves éthiopiens dans le monde islamique est bien plus ancienne que cette guerre38. Parmi les 
nombreux exemples, nous pouvons citer celui de l’officier portugais Duarte Barbosa (m. 1521), 
qui explique dans son récit de voyage que les esclaves éthiopiens « sont tenus en grande estime 
par les Maures [c.-à-d. les musulmans] et valent bien plus que n’importe quel autre esclave »39. 
Comme al-Jazīrī l’explique, la guerre a considérablement augmenté l’offre d’esclaves éthiopiens 
sur les marchés du Yémen et d’Égypte, faisant chuter leur prix. Lors de la capture des premiers 
prisonniers de la guerre d’Éthiopie, ‘Arab Faqīḥ précise dans le Futūḥ al-Ḥabasha que : « L’imām 
manda les prisonniers ; ils comparurent devant lui ; il envoya les uns à Zabīd à l’émir Solaïman 
qui gouvernait cette ville et en fit ses esclaves »40. L’augmentation de leur nombre a des effets 
jusqu’en Inde comme l’indique Ḥajjī al-Dābir, dans son histoire du Gujarat rédigée à la fin du 
XVIe siècle. Il est lui-même au service d’un général d’origine éthiopienne et explique que de 
nombreux Éthiopiens, ou descendants d’Éthiopiens, capturés par l’imām Aḥmad furent 

 
 

36 Al-Jazīrī, al-Durar..., op. cit., 2002, vol. 2, p. 393-396. 
37 Voir Magdalena MOORTHY KLOSS, Unfree Lives. Slaves at the Najahid and Rasulid Courts of Yemen, Boston, 
Brill, 2024 ; et la thèse en préparation de Shahista Refaat, sous la direction de Julien Loiseau à Aix-Marseille 
Université, intitulée « L’esclavage des Éthiopiens au Moyen Âge d’après les sources arabes ». 
38 Marie-Laure DERAT, « Chrétiens et musulmans d’Éthiopie face à la traite et à l’esclavage aux XVe et 
XVIe siècles », in Henri MÉDARD, M.-L. DERAT, omas VERNET et Marie-Pierre BALLARIN (éd.), Traites et 
esclavages en Afrique orientale et dans l’Océan indien, Paris, Karthala, 2013, p. 121-148. 
39 Duarte BARBOSA, e Book of Duarte Barbosa: an Account of the Countries Bordering on the Indian Ocean 
and their Inhabitants, éd. et trad. par Mansel Longworth Dames, Londres, Hakluyt society, 1918, p. 36. 
40 ‘Arab Faqīh, Futūḥ…, op. cit., p. 43-44. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 19 

envoyés comme esclaves au Gujarat, où certains acquirent des positions importantes comme 
seigneur ou commandant de cette région d’Inde à la fin du XVIe siècle41. 

La notice d’al-Jazīrī mais aussi les mentions dans les archives ottomanes permettent 
d’apporter un contrepoint aux sources du camp chrétien (guèzes et portugaises) en présentant 
le point de vue musulman sur la bataille finale, la débâche de l’armée de l’imām et la négociation 
diplomatique entre Dal-Wambarah et Sabla Wengel pour la libération de leurs fils respectifs. 
Les informations fournies par al-Jazīrī sur cet affrontement recoupent sur de nombreux points 
ce que disent les sources guèzes et lusitaniennes. Le lieu, « Wunā Dakā », correspond aux 
descriptions guèzes et portugaises, qui notent que la bataille a lieu à l’est du lac Ṭana, au sud-
est du Dambyā, sur un terrain en pente ou dans une gorge, nommé dans la documentation 
éthiopienne Zäntära ou Wäyna Däga42. Manfred Kropp considère que Zäntära est situé à trois 
kilomètres au sud de Danqaz, à l’est du lac Ṭana43. Certaines versions des Chroniques brèves 
précisent que la pente de Zäntära est aussi appelée « Grañ Bar », en mémoire de la mort de 
l’imām Aḥmad44, en février ou en mars 154345. Les sources guèzes considèrent qu’il est tué par 
un soldat éthiopien46. Les récits portugais affirment quant à eux qu’il est tué par le tir d’un de 
leur soldat, mais qu’un autre, éthiopien, a tenté de s’en attribuer le mérite47. La notice d’al-Jazīrī 
confirme un tir portugais, et le fait qu’un soldat éthiopien lui coupe la tête pour prouver qu’il 
est bien mort. Selon les récits portugais, la tête de l’imām Aḥmad est coupée par un soldat 
éthiopien qui l’apporte au roi chrétien afin de recevoir une récompense. Les Portugais auraient 
été capables de prouver que l’imām avait en fait été tué par l’un des leurs, grâce à une oreille 
prélevée sur son corps juste après sa mort. Castanhoso précise qu’après cet événement, le roi 
chrétien « ordonna que la tête du défunt roi de Zeila [c.-à-d. l’imām Aḥmad] soit fixée sur une 
lance, portée et montrée dans tout son pays, afin que le peuple sache qu’il était bien mort, lui 
qui leur avait infligé de tels maux »48. La tradition de couper la tête du vaincu se retrouve à 
plusieurs reprises dans l’histoire éthiopienne, notamment quelques années plus tard, en 1559, 
lorsque Galāwdéwos est tué par l’armée de l’émir Nūr et sa tête exhibée dans toute la région49. 
Au cours de cette bataille, toutes les sources s’accordent sur la capture du fils de l’imām et la 

 
 

41 Voir note 12. 
42 cf. M. CASTANHOSO, e Portuguese Expedition…, op. cit., p. 76-77 ; M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., 
p. 26 et 32 ; Jules PERRUCHON, « Notes pour l’histoire de l’Éthiopie », Revue Sémitique, 2, 1894, p. 266. En 
Éthiopie, Wäyna Däga désigne également la zone climatique tempérée, entre 1500 et 2300 mètres d’altitude. 
43 M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26 n. 128. 
44 Francesco BEGUINOT, La cronaca abbreviata d’Abissinia, Rome, Tipografia della Casa Editrice Italiana, 1901, 
p. 29 n. 4. 
45 cf. A. CHEKROUN, La conquête…, op. cit., p. 253-257. 
46 G. SALOMON, Chronicle of Gälawdewos…, op. cit., p. 16-17 ; M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26. 
47 M. CASTANHOSO, e Portuguese Expedition…, op. cit., p. 82 et 193. Le récit de sa mort fait par Ḥajjī al-
Dābir confirme l’utilisation d’une arme à feu sans préciser l’origine du tireur (M. F. LOKHANDWALA, Zafar ul 
wālih…, op. cit., p. 486-487). 
48 M. CASTANHOSO, e Portuguese Expedition…, op. cit., p. 82 et 193. 
49 Enrico CERULLI, « Documenti arabi per la storia dell’Etiopia », Memorie della Reale Accademia Nazionale dei 
Lincei, VI/IV, 1931, p. 56. Sur cette pratique dans le monde islamique médiéval, voir Abbès ZOUACHE, « Têtes 
en guerre au Proche-Orient : mutilations et décapitations », Annales Islamologiques, 43, 2009, p. 195-244. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 20 

fuite de Dal-Wambarah, soit vers la rivière Atbarā dans le Dambya, soit vers les territoires du 
Barr Saʿd al-Dīn à l’est50. Si la notice d’al-Jazīrī confirme ces différents événements de la bataille 
finale, elle ne permet guère de mener plus loin l’analyse. Elle amène en revanche des éléments 
essentiels pour étudier le dossier comprenant plus d’une dizaine de documents de nature très 
diverse sur l’échange des fils et la négociation entre Dal-Wambarah et Sabla Wengel, en 
questionnant son impact sur le règne de Minās, le rôle du souverain de Zabīd et la place des 
femmes dans les échanges diplomatiques entre les pouvoirs musulmans et chrétiens de la Corne 
de l’Afrique51. 

Le plus gros dossier que soulève la notice d’al-Jazīrī est la question de la fondation de la 
province ottomane d’Éthiopie (Habeṣ Eyaleti), officiellement créée en juillet 1555, autour de 
Sawākin, avant la conquête du port de Maṣṣawaʿ en 1558. Depuis l’étude pionnière de 
l’historien turc Cengiz Orhonlu parue en turc en 1974, seules quelques pages de l’ouvrage de 
l’historien turc Salih Özbaran de 2009 sur l’expansion ottomane dans l’océan Indien au 
XVIe siècle traitent de l’organisation administrative et fiscale de cette province52. Aucune 
recherche spécifiquement consacrée à cette province, qui domine une partie de la côte du sud 
de la mer Rouge, peut-être un temps jusqu’au golfe d’Aden, n’a été menée. Les quelques 
documents ottomans mentionnés ci-dessus amènent de nouveaux éléments pour étudier sa 
création et appellent à poursuivre l’enquête dans les archives ottomanes. Alors qu’il est 
gouverneur du Yémen de 1547 à 1554, Özdemir Pasha comprend l’importance de la côte 
africaine pour le contrôle de la mer Rouge. Dans le contexte de lutte contre les ambitions 
portugaises, l’un de ses objectifs devient la conquête de la côte éthiopienne. Ce n’est pas la 
première fois qu’un dignitaire ottoman présent au Yémen indique au pouvoir de Constantinople 
l’importance des ports de Suwākin et de Maṣṣawaʿ pour le contrôle de la mer Rouge, comme 
le montre le document ottoman daté de 1525 et rédigé par l’amiral ottoman Selmān Re’īs53. 
C’est la première fois que le pouvoir ottoman semble prendre cette information sérieusement. 
Dans son analyse de la fondation de la province ottomane d’Éthiopie, plus tard reprise par Salih 
Özbaran54, Cengiz Orhonlu insiste sur l’importance de Özdemir Pasha dans la décision de 
Süleyman le Magnifique de lancer une grande expédition terrestre contre le royaume chrétien. 
À partir de la documentation ottomane, il détaille les préparatifs militaires, l’armée égyptienne 
de 3000 soldats confiée à Özdemir par le Sultan, et les premières mesures concernant la 
fondation de la province55. Cependant, cette phase de préparation n’est pas le sujet principal de 
sa recherche et elle n’est traitée qu’en introduction, en quelques pages peu détaillées. C’est bien 
de cette préparation dont parle al-Jazīrī dans sa notice, en notant que « Uzdamir Pasha fut 

 
 

50 M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26 ; G. SALOMON, Chronicle of Gälawdewos…, op. cit., p. 17. 
Aujourd’hui, une tombe est attribuée à Dal-Wambarah dans l’enceinte du mausolée dédié à l’émir Nūr à Harar. 
51 Voir A. CHEKROUN et M. HERMAN, « Negociating after War… », art. cit. 
52 Salih ÖZBARAN, Ottoman Expansion towards the Indian Ocean in the 16th-Century, Istanbul, Bilgi University 
Press, 2009, p. 203-212. 
53 ID., « A Turkish Report… », art. cit. 
54 ID., Ottoman Expansion…, op. cit., p. 205-206 ; ID., « e Ottomans in Africa: A Tribute to Cengiz 
Orhonlu », Studies on Ottoman Diplomatic History, 5, 1990, p. 145. 
55 C. ORHONLU, Habeṣ Eyaleti…, op. cit., p. 33-44. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 21 

envoyé [par le sultan ottoman] combattre les Éthiopiens [pour fonder le Habeṣ Eyaleti] ». Il 
n’intègre pas pourtant le fils de l’imām aux préparatifs, alors même qu’il le réclamait depuis son 
arrivée au Caire plusieurs années auparavant. La vie d’Aḥmad b. Aḥmad se termine peu de 
temps après, à la suite d’une ultime tentative avortée de quitter la ville, sans l’autorisation du 
pouvoir ottoman, pour rejoindre l’Éthiopie via La Mecque. Exclu de l’initiative de Özdemir 
Pasha, qui réussit d’ailleurs très vite à fonder la Habeṣ Eyaleti, dont il devient le gouverneur, le 
fils de l’imām Aḥmad sembla avoir pourtant joué un rôle dans l’émergence du projet ottoman, 
d’après le récit d’al-Jazīrī. Tous deux meurent d’ailleurs la même année, en 967 H./1559-156056. 

* 

Les éléments apportés par la notice d’al-Jazīrī ouvrent ainsi la voie à de futures études 
sur cette période charnière entre 1543 et 1555, prenant en compte non seulement les sources 
éthiopiennes, mais aussi les sources en arabe et en ottoman qui méritent d’être lues à nouveau 
frais. Une enquête approfondie dans la documentation yéménite et surtout ottomane ne pourra 
qu’apporter de nouveaux éléments à ce dossier essentiel pour comprendre les bouleversements 
qui suivirent le jihad de l’imām Aḥmad au sein de l’ensemble de la Corne de l’Afrique. Les 
quelques grandes questions mentionnées ici – l’esclavage, la création de la province ottomane 
d’Éthiopie ou encore la résistance musulmane à la reconquête chrétienne –, ouvrent des 
perspectives pour repenser cette décennie. N’oublions pas que le roi chrétien Galawdéwos est 
tué (et décapité, lui aussi) par l’émir Nūr venu de Harar en 1559, comme cela est attesté aussi 
bien dans les sources chrétiennes que dans les documents produits à Harar57, ultime acte de 
résistance des musulmans du Barr Sa‘d al-Dīn face à la reconquête chrétienne après que la 
province ottomane est consolidée par l’installation définitive de sa capitale à Maṣṣawaʿ. 
L’identification de nouvelles sources documentant cette décennie permettra enfin de mieux 
comprendre ce milieu du XVIe siècle, pivot dans l’histoire éthiopienne. 

ANNEXE N°1 - TEXTE ARABE DE LA BIOGRAPHIE D’AḤMAD B. AḤMAD PAR AL-JAZĪRĪ58 

 فورحلا رخآ ءاھو ةحوتفم ةیتحت ةانثم ءای اھدعب ةروسكم ةدحوم ءابو ةنكاس نون اھدعب ةلمھملا لادلا رسكب
 يطحلا دلاب ازغو منغو ، ىَبسو لتقو ، ىلوتساو ، اھارقو ةشبحلا ندم رثكأ ىلع روكذملا دمحأ دارك بّلغت –
 – دكسو – فاكو فلأ اھدعب ةحوتفم نونو ةمومضم واوب – دَّْكسَ كاَنو ذئنیح كلملا ناكو ، ةشبحلا كلم ينارصنلا
 يطحلا ھیلإ زربو ، ةرم ریغ ماملإا ھیلع َّركف – ةنكاس ةلمھم لادو ةحوتفم ةددشم فاك اھدعب ةلمھملا نیسلا حتفب
   ،ھعومجو هركاسع ةرثكب رھتشاو ، لئاح ُّلك ھب رفطلا نیبو ھنیب لاحو ، لئاطب ھنم زفَی ملف ، ىرخلأا دعب ةرملا ھسفنب
 ، كلامملاو مھارق رئاس يف ، كلذب مھدنع هركذ امَنو ، لطب دعب لطب لكب هرفظو ، لثملا اھب برضی يتلا ھتعاجشو 

 
 

56 Özdemir Pasha meurt en 1560 à Dabārwā et est enterré à Maṣṣawa par son fils et successeur ʿOthmān Pasha ; 
d’après al-Jazīrī, Aḥmad b. Aḥmad meurt près d’al-Azhar en 1559-1560 ; il est enterré « dans l’un des cimetières » 
du Caire. 
57 A. CHEKROUN, La conquête…, op. cit., p. 58-67. 
58 Al-Jazīrī, al-Durar..., op. cit., p. 393-396. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 22 

 ، سانیم وعدملا يشاجنلا دلوب رفظو ، راصملأا ریھاشم ىلإ ، راطقلأا بلاغ نم شوبحلا دلاوأ زھجو ، ىبسو منغو
 ىلع ىَلآ ھنأ مھریغو ةشبحلا تاقث نم ينغلب دقلو – هركذ يتأیس امك – نمیلا ةكلممب ھعابو ، مھنم ةیرس يف هزھجو
 دقل يرمعلو ، رانید سأر لك نمث ریصی ىتح ، راصملأاو راطقلأا ىلإ مھزھجیو مھیرارذ يبسی لازی لا ھنأ ھسفن
 يف مھنم عمتجاو ، سلفم لك شبحلا اذھ ماس ىتح ، هدعبو ھلبقو ، ةئم عستو نیعبرأو فین يف مھنم ثوعبلا نم رثكأ
 بلاج نم تُیرش يننأ ركذتأو ، ةردقلاو ةولاملا يوذب فیكف ، لقأو كلذ نم رثكأو ، ددعلا نم ثلاثلا ةیعَّرلا دِاحَآ دی
  ،لكشلا ةنسح رٌكب يھو نیعبرأو سمخ ماع يف تزَھَاَن وأ غولبلا تبراق دق ةیشبح ةیراج ، يراد باب ىلع ةبرسب رام
 .نمثلا يف َّيلع َّطشَ دق بَّلاجلا َّنأ تُیأرو ، بھذلا نم ةرشعب

 ينفیو ،ُ ھممج ددبیو ھمزھی وھو ، عوفدلا ھتاقلامل رثكیو ، عومجلا ھل عمجی يشاجنلا دَّكسَ كاَنو لزی ملو
 تلاوكأملا نم ھیلإ مدقی ام عضی نأب ، دئاوملاك لكأ اذٳ برحلا يف ىلتقلا داسجأ لعجی ناك ھنأ ينغلب ىتح ، هركاسع
 زربی دَّكسَ كاَنو وعدملا ھشبحلا كلم رمتساو ، ةفصلا هذھ ریغ ىلع ھلثم ھل مَدقتی ملً اغئاسً لاكأ لكأیو، مھداسجأ ىلع
 يف ھب رفظی ملو ، لاتق ةلاح ریغ يف كلھو يفوت نأ ىلإ ، ةبیھلاو عورلا ةرئاد ھتعامجب رودتو ، ةبیخلاب دوعیو ھیلإ

 يف روكذملا دھاجملا دمحأ ھَْیِبنْدِ كلم ھلعف ام ھیلع َّزع دَّكس بانطأ وعدملا هدلو هدعب يلو املف ، لازن لاو برح
 ، جنرفلاو ةشبحلا ىراصن نم عومجلا عمجو ، ھتبراحمو ھلاتقل َّدعتساو ، مھیرارذ نم ىبسَ امو ، ةشبحلا ىراصن
 ضرأب ، سیكرك اَدیْمِلَْدِب مھدنع فورعملا لحملا يف ایقتلاف ، ھتاقرط يف برحلا ران لاعشٳو ، ھتاقلام ىبٳ جرخو
 فورحلا رخآ فلأ اھدعب ةحوتفم ةلمھم لادو ھنكاس ةیتحت ةانثم ءای اھدعب ةروسكم میمو ةنكاس ملاو ةحوتفم لادب  ـولْتكُ
 اشوانتو ، عساش ءاضف ضرَلأا هذھو ـ واو اھدعب ةمومضم مٌلاو ةنكاس ةیقوف ةانثم ءات اھدعب ةمومضم فاكب ولْتكُو ،
 ، ةمومضم واوب ـ اكَد ،اَنوُ اھل لاقی ضرأب فحزلا مھاقلَأ نَأ ىلٳ ، برضلاو نعطلاو برحلا امھنیب لزی ملو ، لاتقلا
 بكرو ، اھب ایسمَأف ـ فلأ اھدعبً اضیأ ةحوتفم فاكو ةحوتفم ةلمھم لادب : اكََدو ، اھدعب فلأب ةلصوم ةحوتفم نونو
ً اعیمج هركسع ىلع ام كلذكو رمحَلأا نوللا نم ھبوكرمو ھسوبلم عیمجو ،ً ارحس نیملسملا كلم دمحأ دارك ماملإا
 رفظلا نوكی نأ داكو ، ھلمش تتشو ھعمج دَدبف ، اھانركذ يتلا ةروصلا ىلع هركاسعب يطحلا ىلع فحزو ، ھلویخو
 ، ام رمَْلأ ، ھنم بضغ مث ، هدنج نمو ماملإا دنعَ أشن ھلصأ ، دیلاك ىعدی صخش يطحلا ءارمأ نایعأ نم ناكو ، ھل
 كنودف نلآاو ، كعابتأ نم تنك يننٳ : ھلً لائاق ذئموی ماملإا لسارف ، ھئارزوُ نم راصف ، ىراصنلا كلم يطحلاب قحلو
 ـ انركذ امك ـ لاتقلا محتلا املف ، ھتمدخ يف ناك املً امیدق اھدھعی ناك يتلا ھتئیھب ماملإا فرعی ناكو ، لازنلاو برحلا
 ، دعُْب نم هاری روكذملا دیلاكو ، لازنلا نطوم يف نعطلا دیجیو ، ىراصنلا نم لاطبَلأا ىلع ُّركی ھسفنب ماملإا مجعو
 ھنم تناح ذٳ ، نعظلاُ دَّدبُیو ، نعطلا دیجی وھو ھیلإ رظان وھ امنیبو ، ھتوطس نمً ابعروً افوخ ، ھنم وندی نأ ردقی لاو
ً اعیرص َّرخف ، ھتینملً اببس تناكو ، ھتباصَأف ، اھب هامرو ، ھقدنبب ماملاا ىلع ررح دقو جنرفلا ةامر ضعب اذ�ف ةتافتلا
 ھتملاعب ، دیلاكَ لأٳ ھفرعی ملو ، ماملاا ناعجش نم ھنونظی ىراصنلا ركاسع عیمجو يمارلاو ، دحأ ھتومب رعشی ملو ،
 اَّنتمم ةشبحلا كلم ىلا اھب ىتأو ، ھسأر َّزتحاو ، مھنیب عیرص وھو ىلتقلا نم ھعضوم ىلا ىتَأو ، ھسرف دیلاك دھجَأف ،
 حبصلا نم ، ماملاا لتق دعب ھلاح ىلع برحلا رمتساو ، يطحلا ھقدصی ملف ، كودع سأر هذھ : ھلً لائاق ، كلذب ھیلع
 ، سأرلا ةفرعم ىلع مھدھشتساو ، ةشبحلا نایعأ نمً اعمج دیلاك عمجف ركاسعلا نیب يٌح ھنأ مھنم اَّنظ ، رصعلا ىلا
 ناسلب ھتوص ىلعَأب حاصو ، ركاسعلا نیب سأرلاب دیلاك زرب كلذ دنعف ، اھنوفرعی يتلا ةملاعلاب ، يھ اھنأ اودھشف
 تقرفتو ، هركاسع تددبت سأرلا راھشٳ دنعف ؟دمحأ دارك لتق دق نولضانت نَّمعَو ؟ نولتقت اذامل : هانعم ام ةشبحلا

 دارك ةجوز امأو ، ةشبحلا كلم ىلا لمحُو ، قھارم ریغص وھو ةمجرتلا بحاص هدلو كسِمُو )ھقاطو( بَھُِنو ،ً اعیش
 ءابو ةنكاس ةانثم ءاتو ةحوتفم ةزمھب ـ ارَبتأ ىعدت ، نوملسم برع مھلك اھلھأ ، ةدلب ىلا اوقحتلاف هركاسع ةیقبو دمحأ
 دیبز اشابو ، نمیلا ضرأ نم ندع ةنیدم ىلا مھدنع نم تھجوتو ، مھب ةجوزلا تعمتجاو ـ كلذك ةلمھم ءارو ةحوتفم
 رخآ برح ىلاَ ھَّجوتو ، ھظفحب اھاصوأو ، ھمأ ىلإ ھعفد يطحلا نِ�ف ماملاا دلو دمحأ امأو ، راشنلا ىفطصم ذئنیح
 ریغص يطحلل دَلوب ـ ھلتق لبق ، ةشبحلا يضارأ ھبورح يف ـ رفظ ماملاا َّنّأ ىلاعت الله رودقم نم ناكو ، هركاسعب
 اشاب ىفطصم هارتشاف ، ھعم نمو وھ اھب عابیل ، نمیلا ضرأ ىلا بكرم يف يبسلا عم هزھجف ، سانیم ىعدی ، هدلوك
 نع عجر مث ، ھیصخی نأ دارأو ، نآرقلا نمً اروس ھمّلعو ، ھیلا ھمّضو ھملتساف ، ةشبحلا كلم دلو ھنأ ملعو ، راَّشنلا
 ، يشاجنلا دی نم دمحأ اھدلو صلاخ يف تعمطف ، اشاب ىفطصم دنع يطحلا دلو نأ ماملااُ ةجوز تعمسو ، كلذ
 رافكلا دنع اھدلو رِسْأو ، ماملإل قفتا ام ھیلا تْكشو ، ةریثكً افحتو ةینس ایادھ ھیلا تْدھأو ، اشاب ىفطصم ىلا تْءاجو



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 23 

 ترجف ماملاا دلو ھیلا تزھج نإ سانیم اھدلو زیھجتب اھدعیو ، اھب فطّلتیو ، يطحلا َّمأ بتاكی نأ يف ھتلأسو ،
 اھتلمج نمو ، ایادھ ھعم تلسرأو ، برحلا يف اھدلو ةبیغ يف ماملاا دلو ھیلا تزھج نأ ىلا نیتھجلا نم تابتاكملا

 ھملأ ھعفدو ، ماملاا دلو مَّلستو ، اھل ھطرش امب اشاب ىفطصم اھل ىَفوف ، رفاو ردق اھل ، رمحلأا بھذلا نم كئابس
 رئاس نم ھتاقلامل ةشبحلا ركاسع تجرخ نَْأ دعب ، ھمأ ھتملست نأ ىلا ھظفحل ركسعلا نم عمْج يفً امركم سانیم زھجو
 ىلا يطحلا داع املو ، عئاقولا هذھ اودھش نیذلا تاقثلا نم كلذ ينغلب امكً ادوھشمً اموی ھلوخد ناكو ، ىرقلاو ندملا
 نأ ھنمً افوخ ، تلعف امب اھخّبوو ،ً اركنمً ابضغ بضغف ، قفتا امب ھتربخَأف ماملاا دلو نع ھمأ لأس ھتكلمم يسرك
 روكذملا ذ©كسَ بانطأ هوبأ كلھ نأ ىلا ھملاسإ متكو ، ھیبأ ةكلمم يف رمتساف سانیم امأو ، هِرأثب ذخْأیو ، هدلاوك ریصی
 نیملسملا ةشبحلاب لاتقلا عاقیٳو ، تاراغلا نٌس ىلع ھضرحت ةشبحلا رباكأ تناكو ، هدعب ةشبحلا كلم سانیم يلوو ،
 فویسلا َّلسَُأ لا نأ يسفن ىلع تُیلآ دق يننا : ةشبحلا نم ھصاوخ ضعبل حرصو ،كلذ نم عنتمی وھو ،ماملاا عابتا
 ىرقلا ضعب يف ھنوعدیو ، مھیلع ھضوع ھبراقأ دِحأ ةیلاو نودیری مھنأ تاقثلا نم ينغلبو ، نیملسملا هوجو يف
 .لیق ام اذھ ، كلذل كلملا نعً لاوزعم

 ىتأو ، نمیلا ةكلمم نم لزعُ نأ ىلا ،ً امركم راشنلا ىفطصم دنع رمتساف ھَیبندِ كلم ماملاا نبا دمحأ امأو
 هدلاو ھیلع ناك امو ، ھتلزنم نع ھفرعی ناطلسلا ىلاً اضورع ھل بتكو ، دواد اشابلا لباقف ، ھتبحصب وھو ةرھاقلا ىلا
 دلاوأ يف ناطلسلا ةداعك ، ھب قیلی ام ةفولعلا نم ھل بترُو ، هاقتلم نسحُو ، مركأف ، بابلا ىلا اشابلا ةبحص ھجوتو ،
 ةنازخلا نم ةررقملا ةفولعلا ھل تفرِصُو ، لیفلا ةكرب ىلع فرشی لزنمب نكسو ةیرصملا رایدلا ىلا داعو ، كولملا
 نامو ، كارتَلأاُ دیبعلا ھباكر يف تْشمو ، ةضفلا لسلاسلاو ، ةلاحملا جورسلاب كولملا هدلاوأك بكرو ، ةیرصملا

 ، ةسائرلا لیاخم ھظحلتو ، ةداعسلا امیس ھیلع ، ھیْضراعب تابن لا ، لازغلاك قنعب ، دقلاو تمسلاو لكشلا نسح اَّباش
 ھل مََّدَقَت ناكو ، ھعم بحطصا نمب ھترشع نسح يف فطّلتو ، رباكلأاب فََّرعتو ، بدأو ةفرعمو ، قوذو لقع ھیدلو
 ھعم زھجی ، ھیبأ رْأثب ذخلأاو ىراصنلا ةشبحلا لاتق ىلع ھمزع يَوقو ، ةدم ةرھاقلاب سلج اَذٳ ھنأ ةنطلسلا نمُ دعولا

 ھلام فرص ىوس ةلاح ھل تسیل ، نینس ةدع ةرھاقلاب ماقَأف ، هدلاوك ریصیو ، ھب قیلت ، برحلل ةَبھُْأو ، ةوقو ركاسع
 هردص قاضو ھسفن تمئسف ، ھتبحص زَّْھجَُی ملو ، ةشبحلا لاتقل اشاب رمدزأ زَھجُو ، رادلا يف سولجلاو ، رامثلا نم
 رافكلا وزغو ، كلملا نم هوبأ ھیف ناك ام ركذتو ، ةلاطبلاو غارفلا لھأك ، ةلاح ریغ ىلع هرادب ھتماقٳ نم فَِنأو ،
 ىلا اكشو ، لفاح رٌدق نیَدلا نم ھیلعَ دَّمجتو نَاَدتساف ھتقفن تقاضو ،ً لایھْأت كلذل مھنم رََی ملف ، رْأثلابَ ذخَلأْا ىَّنمَتو
 ، ةماعلاب ذئنیح طلتخاو ، ھلام َّلقو ھلاح قاضف نیدللً ارفاوً اردق )ھتیكماج( نم رّفوف ، نیدلا ببسب اشاب ردنكسإ
 ھیف وھ امع كلذب لغاشتیل ، ملعلا بتك نم ءِيش ةءارقل رھزلأا عماجلا ىلا ددرتی راصو ، ھب ھبؤی لا نمَ ھیلع عمتجاو
 رضخ ةیلاو يف ، جاحلا بكر يف جرخف ،ً ارٌتسََتمًُ اركَنَتمُ ، قیتعلا تیبلا ىلا جحلا ىلع مزعو ، قیضلاو رصحلا نم
 هدقفو ، دحأ ھب رعشی ملف ، طیبغب ةقان ىلعً ابكار ، ةیعرلا داحآك ةئم عستو نیتسو تس ماع ، بكرلا ىلع الله دبع نب
 ، ةكمب ھنع صحفی نأ جاحلا ریمأ رضخ ىلا بتكف ، ناطلسلا نم موللا ھقحلی نأ يشخو ، ةرھاقلا نم اشاب ردنكسإ
 مزع ناكو ،ً اركنتم ةفرشملا ةكمب ھیلع ضبق نأ ىلا ، دصارملاو نویعلا ھیلع لعجف ، ھتبحصب هدریو ھیلع ضبفیو
 ھب دتشاف )شیواج( ةبحصً لاقتعم ةرھاقلا ىلا دیْعُِأف ، ھتیشاحو ھلھأ ىلا بكارملا ضعب يف جحلا دعب ھجوتی نأ ىلع
 عماجلا طخب نیتسو عبس ماع يف يفوتو ، َّلتعاف ، رادقلأا ةدعاسم مدعو ، مومھلا ھیلع تلاوتو ، ھنس رغص عم فسلأا
 اذا انعم ةبحصلا نسحأو ، انب فََّرَعَت ناكو ، ىلاعت الله ھمحر رباقملا ضعب يف لسغُو نفُدو نفكُو ،ً ابیرغَ رھزلأا
 .ھب انعمتجا



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 24 

ANNEXE 2 – TRADUCTION ANNOTÉE DE LA BIOGRAPHIE D’AḤMAD B. AḤMAD PAR AL-
JAZĪRĪ À PARTIR DE L’ÉDITION DE 200259 

Aḥmad fils de al-Imām Karād60 Aḥmad – avec le kāf emphatique avec le « a » tirant sur 
le « i »61 – b. Muḥammad62, roi des Éthiopiens musulmans (mālik al-ḥabasha al-muslimīn), le 
combattant pour le jihad (al-mujāḥid), le guerrier de la foi (al-murābiṭ), celui qui mène des raids 
contre les infidèles (al-ghāzī). Son père était le souverain (ṣāḥib) du royaume du Danbyah63 – 
avec le dāl sans point diacritique marqué de la voyelle kasra (i) suivi d’un nūn sans voyelle et 
d’un bā’ marqué d’un seul point diacritique et de la voyelle kasra (i) ; suivi de yā’ marqué de deux 
points diacritiques placé en dessous et de la voyelle fatḥa (a) ; un hā’ est la dernière lettre. Karād 
Aḥmad que l’on vient de mentionner vainquit la plupart des villes et des villages des Éthiopiens 
(al-ḥabasha). Il en devint maître et il tua, fit des prisonniers et pilla. Il fit une campagne contre 
le pays du Ḥaṭī64 chrétien, roi des Éthiopiens (malik al-ḥabasha). Le roi était alors Wanāk 
Sakkad65 – avec un wāw marqué de la voyelle ḍamma (u) et un nūn marqué de la voyelle fatḥa 
(a) suivi d’un alif et d’un kāf : et Sakkad avec un fatḥa (a) sur le sīn sans point diacritique suivi 
d’un kāf avec une shadda et la voyelle fatḥa (a) et un dāl sans point diacritique et sans voyelle. 
L’Imām ne simula jamais la retraite avant de le charger. À chaque fois, le Ḥaṭī parut en personne 
contre lui. Avec courage, il ne prit pas la fuite face à lui. Il fut toujours vainqueur. Il devint 
célèbre pour beaucoup de ses soldats et de son armée. Sa bravoure au combat était un exemple. 
Il le vainquit toujours héroïquement. Grâce à cela, sa renommée grandit auprès d’eux, dans tous 
les villages et le royaume. Il fit du butin et des prisonniers et expédia les enfants des Éthiopiens 
(al-ḥubūsh) dans la plupart des régions (al-aqṭār), vers les célèbres régions66 (al-amṣār). Il s’est 
emparé du fils du Najāshī, nommé Mīnās67. Il l’expédia à l’un de leurs détachements de cavalerie 
(sarriyya) et le vendit dans le royaume du Yémen, comme on le mentionnera. J’ai appris 
d’hommes de confiance d’Éthiopie (al-Ḥabasha) et d’autres (régions) qu’il s’était promis de 
continuer à faire prisonniers leurs enfants et à les expédier vers les régions et les pays, jusqu’à ce 
que le prix de chaque tête tombe à un dīnār. Par ma vie ! Le plus grand de ces convois [de 
prisonniers de guerre] atteignit le nombre de 940 [prisonniers], mais il y en eut d’autres avant 
et après lui, jusqu’au point où chaque indigent désœuvré fut capable de s’offrir un de ces 

 
 

59 Al-Jazīrī, al-Durar..., op. cit., p. 393-396. L’orthographe des noms propres et toponymes respecte 
scrupuleusement l’orthographe arabe d’al-Jazīrī. 
60 Déformation de gärad (en guèze) / jarād (en arabe), titulature éthiopienne portée par des chefs locaux, aussi 
bien dans les territoires sous autorité chrétienne que musulmane. 
61 C’est bien al-Jazīrī qui détaille l’orthographe de certains noms propres et toponymes, selon une pratique courante 
chez les auteurs arabes médiévaux. 
62 Selon le Futūḥ al-Ḥabasha, le nom du père de l’Imām Aḥmad est Ibrāhīm. 
63 Toutes les sources mentionnent qu’aux environs de 1535, l’imām Aḥmad installe sa résidence dans la région du 
Dambyā, au nord du lac Ṭana, au cœur du royaume chrétien. 
64 Le roi chrétien d’Éthiopie est connu dans les sources arabes médiévales sous le nom de Ḥaṭī (du guèze Aṣe) ou 
Najāshī (du guèze Nägaśi ou Nəguś). 
65 Lebna Dengel, dont les noms de règne sont Wanāg Sagad et Dāwit, est le roi d’Éthiopie de 1508 à 1540. 
66 Sur l’esclavage, voir note 37. 
67 Né entre 1526 et 1529, Minās est le troisième fils de Lebna Dengel et Sabla Wangel. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 25 

Éthiopiens. Il en mettait trois à la fois dans les mains des gens de ses sujets (ra’iyya), parfois 
plus, parfois moins. Cela réjouit également les riches bien portants. Je me souviens avoir acheté, 
pour dix d’or, à un marchand d’esclaves (jallāb) qui passait avec une troupe (surba) [d’esclaves] 
devant la porte de ma maison, une esclave éthiopienne (jāriya ḥabashiya) qui approchait de la 
puberté ou y touchait en l’an 45 [c.-à-d. 945 H./1538-39]. Elle était vierge et jolie. Je m’aperçus 
que le marchand d’esclaves me l’avait vendu trop cher. 

Wanāk Sakkād al-Najāshī ne cessait de rassembler des troupes contre lui [c.-à-d. 
l’imām Aḥmad]. Il multipliait les escarmouches pour le confronter. Mais il le mettait en 
déroute, dispersait ses troupes et faisait périr ses soldats au point qu’il m’est parvenu qu’ils 
faisaient des corps des morts à la guerre des tables pour manger, pour servir la nourriture sur 
leurs corps ; il mangeait de la nourriture appétissante ; rien de semblable ne s’était jamais 
produit auparavant. Le roi des Éthiopiens (malik al-Ḥabasha), le dénommé Wanāk Sakkād, 
continua à sortir (pour combattre) contre lui ; et il revenait avec la défaite. Il fit tourner ses 
compagnons dans le cercle de la peur et de la crainte, jusqu’à ce qu’il meure. Les circonstances 
de son trépas n’eurent rien à voir avec le combat68. Il n’eut jamais le dessus sur eux pendant la 
guerre ou la bataille. Après sa mort, son fils nommé Aṭnāb Sakkadh69 lui succéda ; il était très 
en colère de ce que le roi du Danbyah Aḥmad al-Mujāḥid que l’on a mentionné faisait aux 
chrétiens d’Éthiopie (al-Ḥabaša) et du fait qu’il faisait prisonnières leurs progénitures. Il se 
prépara à le combattre et à lui faire la guerre. Il rassembla des foules de chrétiens d’Éthiopie (al-
Ḥabasha) et de Francs (Faranj ; c.-à-d. Portugais) et il partit à sa rencontre. Il envoya de tous les 
côtés ses troupes pour ravager le pays. Puis ils se rencontrèrent dans un lieu connu sous le nom 
de Bi-Dalmīdā Kirkīs, dans la terre de Kutlū – avec un dāl marqué de la voyelle fatḥa (a) et un 
lām sans voyelle suivi d’un yā’ marqué de deux points diacritiques placés au-dessous sans 
voyelle ; et un dāl sans point diacritique marqué de la voyelle fatḥa (a) suivi d’un alif en dernière 
lettre ; et Kutlū avec un kāf marqué de la voyelle ḍamma (u) suivi d’un tā’ avec deux points 
diacritiques placés au-dessus sans voyelle et un lām marqué de la voyelle ḍamma (u) suivie d’un 
wāw. Cette terre est très vaste. Le combat s’amorçât et ne se terminèrent ni la guerre, ni les jets 
de lances, ni les coups jusqu’à ce que le combat les jetât dans la terre nommée par eux Wunā 
Dakā70 – avec un wāw marqué d’un ḍamma (u), un nūn marqué de la voyelle fatḥa (a) lié avec 
un alif qui les suit ; et Dakā : avec un dāl sans point diacritique et avec la voyelle fatḥa (a) et kāf 
avec la voyelle fatḥa (a) également, suivi d’un alif. Ils y passèrent la nuit. L’imām Karād Aḥmad, 
roi (mālik) des musulmans, chevaucha au point du jour. Tous ses vêtements et sa monture 
étaient de couleur rouge, de même que tous ses soldats et ses chevaux. Il s’avança vers le Ḥaṭī 
avec ses soldats sous l’apparence que nous avons mentionnée. Il repoussa ses troupes et dispersa 
son assemblée. Il fut sur le point d’avoir la victoire. Il y avait parmi les principaux émirs du Ḥaṭī 
un individu nommé Kālīd. Il avait grandi aux côtés de l’imām et parmi son armée. Puis il s’était 

 
 

68 Lebna Dengel meurt en 1540, à Dabra Damo, de mort naturelle. 
69 Galāwdéwos, de son nom de règne Aṣnaf Sagad, est né en 1521-1522. Il est le second fils de Lebna Dengel et 
Sabla Wangel. Il règne après la mort de son père, à partir du 3 septembre 1540, son frère aîné Fiqṭor, l’héritier 
naturel, ayant été tué en 1539. 
70 Wäyna Däga en guèze ; voir note 42. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 26 

fâché contre lui pour quelque chose. Il rejoignit le Ḥaṭī, le roi des chrétiens et il devint l’un de 
ses vizirs71. Ce jour-là, il écrivit à l’imām en lui disant : « J’étais l’un de tes partisans. Et 
maintenant, tiens, voilà ce qui est pour toi, la guerre et l’affrontement. » Il connaissait l’imām 
sous son apparence dont il avait connaissance quand il était à son service. Lorsque le combat 
devint acharné, comme nous l’avons mentionné, l’imām en personne chargea de nouveau les 
braves parmi les chrétiens après avoir simulé d’abord la retraite, magnant excellemment sa lance 
qui blessait à chaque coup au cœur de la bataille. Et Kālīd que l’on a mentionné le vit de loin. Il 
ne pouvait pas s’en approcher, apeuré et effrayé par son assaut impétueux (satwa). Tandis qu’il 
l’observait transpercer de toutes parts avec sa lance, dispersant ceux qui avaient pris part à 
l’expédition, ses yeux se posèrent par hasard sur un des tireurs francs qui pointa son canon en 
direction de l’imām avec son fusil (bunduq). Il tira et la balle l’atteignit. Elle fut la cause de son 
trépas. Il tomba raide mort et gît par terre72. Personne ne s’aperçut de sa mort. Le tireur et 
l’ensemble des soldats chrétiens crurent que c’était l’un des braves de l’imām. Personne ne le 
connaissait sauf Kālīd grâce à son signe distinctif. Kālīd pressa sa monture. Il vint jusqu’à sa 
position parmi les morts où il gisait avec eux. Il coupa sa tête73 et la remit gracieusement au roi 
des Éthiopiens (malik al-Ḥabasha), qui lui en fut reconnaissant, en lui disant : « Ceci est la tête 
de ton ennemi ». Mais le Ḥaṭī ne le crut pas et la guerre continua de la même manière après la 
mort de l’imām du matin jusqu’au soir (‘aṣr). Ils croyaient qu’il était encore vivant parmi les 
soldats, alors Kālīd rassembla une assemblée de notables éthiopiens (aʿyān al-Ḥabasha). Il les 
appela comme témoins pour reconnaître la tête. Ils attestèrent que c’était la sienne grâce au signe 
distinctif qu’ils lui connaissaient. Sur ces entrefaites, Kālīd parut au grand jour avec la tête 
parmi les soldats, et cria de sa voix la plus forte dans la langue des Éthiopiens (bi-lisān al-
Ḥabasha) : « Pourquoi continuez-vous à vous battre ? Pour qui combattez-vous alors qu’est 
mort Karād Aḥmad ? » Lorsque la tête fut divulguée, les soldats se dispersèrent. Ils se 
séparèrent immédiatement. Son campement fut pillé et son fils fut saisi, celui dont ceci est la 
biographie, qui était alors un jeune adolescent. Il fut envoyé en présent au roi d’Éthiopie (malik 
al-Ḥabaša). 

Quant à la femme de Karād Aḥmad74 et le reste de ses soldats, ils rejoignirent un pays, 
appelé Atbarā75 – avec un hamza avec la voyelle fatḥa (a) et un tā’ avec deux points diacritiques 
sans voyelle, un bā’ avec la voyelle fatḥa (a) et un rā’ sans point diacritique également. Ses 
habitants sont tous des Arabes musulmans. L’épouse se trouvait avec eux. Elle quitta leur 
présence pour se rendre dans la ville d’Aden sur la terre du Yémen. À l’époque, le Pacha de Zabīd 

 
 

71 Le Futūḥ al-Ḥabasha mentionne de nombreux déserteurs des deux camps, dont d’anciens musulmans proches 
du roi chrétien (cf. A. CHEKROUN, La Conquête…, op. cit., p. 261-268). 
72 Sur la mort de l’imām Aḥmad, voir Ibid., p. 253-257. 
73 Sur cette pratique, voir note 49. 
74 Dal-Wanbarah, voir note 28. 
75 Rivière qui prend sa source dans le Dambyā. Le Maṣḥāfa Seddat indique également qu’une partie de l’armée et 
Dal-Wambarah s’enfuient vers Atbarā (M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26). 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 27 

était Muṣṭafā al-Nashshār76. Quant à Aḥmad le fils de l’imām, le Ḥaṭī le donna à sa mère. Il lui 
en confia la tutelle avant de partir pour une autre guerre avec ses soldats. 

Il avait été destiné par Dieu le Très Haut que, au cours de ses guerres dans les territoires 
éthiopiens, avant d’être tué au combat, l’imām mette la main sur un jeune fils du Ḥaṭī, du même 
âge que le sien, du nom de Mīnās. Il l’expédia avec les femmes captives (al-sabī) sur un navire 
pour la terre du Yémen afin que lui et ceux qui étaient avec lui y soient vendus. Muṣṭafā Pāshā 
al-Nashshār l’acheta. Il apprit qu’il était le fils du roi d’Éthiopie, alors il le reçut77 (istalama) et 
le fit conduire auprès de lui. Il lui apprit des sourates du Coran et exigea qu’on le castre avant 
d’y renoncer. La femme de l’imām apprit que le fils du Ḥaṭī était chez Muṣṭafā Pāshā. Elle 
désirait que son fils Aḥmad soit délivré des mains du Négus (Nağāshī). Elle se rendit auprès de 
Muṣṭafā Pāshshā. Elle lui offrit des présents magnifiques et de nombreux objets précieux. Elle 
lui fit part de sa souffrance à propos de ce qui était arrivé à l’imām et de la captivité de son fils 
chez les infidèles. Elle lui demanda d’écrire à la mère du Ḥaṭī. Il agit avec bonté à son égard en 
lui accordant cela. Il lui promit d’envoyer son fils Mīnās si elle envoyait le fils de l’imām. Des 
lettres circulaient entre les deux côtés, jusqu’à ce qu’elle lui envoyât le fils de l’imām en l’absence 
de son fils [c.-à-d. le Ḥaṭī] parti à la guerre. Elle envoya avec lui des présents, dont des lingots 
(saba’ik) d’or rouge d’une grande valeur. Muṣṭafā Pāshā tint la promesse qu’il lui avait faite, 
selon les conditions convenues, et reçut le fils de l’imām et le rendit à sa mère. Mīnās fut envoyé 
avec respect avec un groupe de soldats pour le garder jusqu’à ce que sa mère le reçoive. Les 
soldats éthiopiens sortirent à sa rencontre dans toutes les villes et tous les villages. Son entrée 
fut une journée remarquable, comme me l’ont appris ceux parmi les hommes de confiance qui 
ont été témoins de ces faits. Quand le Ḥaṭī revint sur le trône de son royaume, il interrogea sa 
mère à propos du fils de l’imām, et elle lui fit savoir ce qui s’était passé. Il fut furieux et 
désapprouva. Il la réprimanda pour ce qu’elle avait fait, redoutant qu’il ne devînt comme son 
père et qu’il ne prît sa revanche. 

Quant à Mīnās, il demeura dans le royaume de son père. Il cachait sa conversion à 
l’islam jusqu’à ce que son père Aṭnāb Sakkadh, qui a été mentionné, ne mourût78. Mīnās lui 
succéda comme roi des Éthiopiens79 (malik al-Ḥabasha). Les grands parmi les Éthiopiens 
(akābir al-Ḥabasha) le poussèrent à poursuivre les attaques et à mener des combats contre les 
musulmans d’Éthiopie (bi-l-Ḥabasha al-muslimīn), partisans de l’imām. Il refusa. Il déclara à 
certains de ses proches Éthiopiens : « Je me suis engagé de ne pas sortir l’épée contre les 
musulmans ». J’ai entendu dire par des hommes de confiance qu’ils voulaient mettre au pouvoir 

 
 

76 Gouverneur ottoman du Yémen de 1540 à 1546. Voir J. R. BLACKBURN, « Muṣṭafā Pasha al-Nashshār », EI², 
vol. 7, p. 46. 
77 L’auteur joue délibérément sur les mots : le sens premier de cette forme VIII est « recevoir », mais pourrait 
également être traduit par « se convertir à l’islam » compte tenu de la racine. 
78 De fait, Galāwdéwos est son frère. Il meurt en 1559. 
79 Ses noms de règne sont Admas Sagad et Wanag Sagad. Il règne de 1559 à 1563. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 28 

à sa place un membre de sa famille. Dans certains villages, ils le nomment le « roi fantoche80 », 
à cause de cela81. Voilà ce qui a été dit. 

Quant à Aḥmad b. al-Imām roi du Danbyah, il demeura honoré chez Muṣṭafah al-
Nashshār, jusqu’à ce que ce dernier fût destitué (’uzila) du royaume du Yémen et revienne au 
Caire82. Aḥmad l’y suivit. Il rencontra le Pasha Dā’ūd83 qui écrivit pour lui une lettre au sultan84 
pour l’informer de son statut et de qui était son père. Il se rendit à la Porte en compagnie du 
Pasha. Le sultan se montra généreux, l’accueillit et fixa pour lui une solde (ʿalūfa) seyant à son 
statut, selon la coutume du sultan pour les enfants des rois. Il retourna en Égypte et s’installa 
dans une demeure dominant l’Étang de l’Éléphant85 (Birkat al-Fīl). La solde (ʿalūfa) promise, 
prélevée sur le trésor égyptien, lui fut envoyée. Il chevauchait comme les fils des rois sur des 
selles décorées et des chaînes d’argent. Dans son cortège marchaient des esclaves turcs (al-ʿabīd 
al-ātrāk). C’était un jeune homme de belle figure, de bonne conduite, et de bonne taille, avec un 
cou de gazelle. Aucun jeune homme ne lui ressemblait. Sa physionomie était une félicité. On 
observait chez lui les signes de la royauté. Il y avait chez lui de l’intelligence et le goût des arts, 
la connaissance et la culture générale de l’esprit qui met un homme au-dessus du commun. Il 
était connu comme l’un des grands. Il était généreux avec ceux qui l’accompagnaient depuis 
longtemps. Le sultanat lui avait promis que s’il restait longtemps au Caire et qu’il avait une forte 
détermination à combattre les chrétiens d’Éthiopie et à venger son père, il lui fournirait des 
soldats, des renforts et des armes pour la guerre. Cela lui convint. Il devint comme son père. 
Alors il resta au Caire plusieurs années. Il n’avait pas d’autre occupation que de dépenser son 
argent et de rester à la maison. 

Uzdamir Pasha86 fut envoyé combattre les Éthiopiens87 (al-Ḥabasha), mais il [Aḥmad] 
ne fut pas équipé pour joindre la compagnie (du Pasha) (sahbathu). Alors, ils se lassèrent de 
lui, et il éprouva du chagrin. Il fut incommodé et se plaignit de sa résidence dans sa maison, 
sans n’avoir rien à faire, comme les gens désœuvrés et oisifs. Il se rappelait que son père avait du 
pouvoir et qu’il faisait la guerre aux infidèles : il rêvait de se venger mais ne voyait de leur part 
aucun préparatif pour cela. Son allocation diminua, alors il emprunta et eut beaucoup de dettes. 

 
 

80 Litt. « le déchu du pouvoir ». 
81 Malgré la brièveté de son règne, Minās fait face à de nombreuses oppositions internes, notamment de la part de 
seigneurs puissants, tels que le baḥər nägaš Yəsḥaq qui va jusqu’à proclamer le neveu de Minās roi à sa place au 
cours de sa deuxième année de règne. Les sources éthiopiennes attestent de ses problèmes de légitimité liés à sa 
conversion à l’islam dans son enfance. Il meurt en 1563 dans l’Amḥara, d’une « maladie légère » (voir 
Michael KLEINER, « Minas... », in Siegbert UHLIG, Encyclopaedia Aethiopica, vol. 3, Wiesbaden, Harrassowitz, 
2007, p. 970-971). 
82 En 1545-1546, Muṣṭafā Pasha al-Nashshār est relevé de ses fonctions de gouverneur du Yémen et retourne en 
Égypte. Il est de nouveau nommé gouverneur du Yémen en 1554-1555 pour quelques mois, avant sa mort en 1555. 
83 Gouverneur ottoman d’Égypte de 1538 à 1549. 
84 Le Sultan ottoman Süleyman Ier Le Magnifique (r. 1520-1566), à Constantinople. 
85 Au sud de Bāb Zuwayla, à l’ouest de la citadelle du Caire, proche du Canal (al-Khalīj). 
86 Gouverneur ottoman du Yémen de 1547 à 1554 ; fondateur puis gouverneur de la province ottomane d’Éthiopie 
(Habeṣ Eyaleti) de 1555 jusqu’à sa mort en 1560. Voir J. R. BLACKBURN, “Özdemir Pasha”, EI² vol. 8, p. 235-236. 
87 Pour fonder le Habeṣ Eyaleti. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 29 

Il s’en plaignit à Iskandar Pasha88. Il lui offrit beaucoup de richesses de son propre coffre pour 
[éponger] les dettes. Mais sa situation continua à se dégrader, et son argent à diminuer. Il devint 
un homme du peuple. Les gens avaient oublié qui il était. Il allait fréquemment à la mosquée al-
Azhar pour lire des livres de science89, afin de distraire son esprit de l’angoisse et de la tristesse 
qui l’affligeaient. 

Il se résolut à entreprendre le Pèlerinage pour la « Maison Antique » [c.-à-d. la Ka’aba], 
déguisé et caché. Il partit dans la caravane du Ḥājj sous le patronage de Khidr b. ʿAbd Allāh en 
l’an 966 [1558-1559] comme un sujet parmi les autres, en chevauchant avec une selle de 
chameau pour femme90. Personne ne le reconnut. Iskandar Pasha s’aperçut de son absence au 
Caire. Il craignit d’être blâmé par le Sultan. Il écrivit à Khidr l’émir du Pèlerinage (al-amīr al-
ḥajj) pour qu’il le recherchât à La Mecque, qu’il s’en saisît et le ramenât avec ses compagnons. Il 
plaça contre lui des espions et des points de contrôle jusqu’à ce qu’on arrêtât à La Mecque 
l’Auguste alors qu’il était déguisé. Il avait pris la résolution, après le Pèlerinage, de s’enfuir dans 
quelques navires chez ses gens et ses adhérents. Il fut ramené au Caire, entravé, en compagnie 
d’un sergent (jāwīsh). Il était rongé par le remord, malgré son jeune âge. Les peines le 
poursuivirent, Dieu n’intervint pas dans sa destinée pour lui porter secours. Il tomba malade. 
Il mourut en l’an 67 [1559-1560] dans les environs de la mosquée d’al-Azhar, comme un 
étranger. Il fut enveloppé dans un linceul, et enseveli et lavé dans l’un des cimetières – que Dieu 
lui fasse miséricorde. Nous le connaissions : c’était un bon compagnon lorsque nous le 
rencontrions.  

 
 

88 Gouverneur ottoman d’Égypte de 1556 à 1559. 
89 Voir note 26. 
90 Est-ce une indication qu’il est déguisé en femme ? 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 30 

Résumé / abstract 

Cet article présente et traduit la biographie de l’un 
des fils de l’imām Aḥmad b. Ibrāhīm al-Ghazī, 
chef de l’armée du sultanat du Barr Sa‘d al-Dīn, 
qui mena un jihâd contre le royaume chrétien 
d’Éthiopie dans les années 1530-1540. Rédigée 
par un auteur cairote au milieu du XVIe siècle, 
nommé al-Jazīrī, dans une histoire du pèlerinage 
à la Mecque depuis le Caire, ce document se révèle 
être un témoignage de première main de cette 
guerre et de ses conséquences : il relate en détails 
la fin de la guerre et la mort de l’imām Aḥmad en 
1543, puis la vie de son fils Aḥmad b. Aḥmad et 
ses tentatives de poursuivre l’œuvre de son père, 
jusqu’à sa mort au Caire en 1559-1560. En 
recontextualisant cette source au sein du corpus 
de documents qui mentionnent cette guerre 
africaine produits dans le monde islamique 
(Hadramawt, Gujarat, Le Caire, Constantinople) 
au XVIe siècle, cet article amène à repenser la 
décennie qui suit la mort de l’imām Aḥmad et la 
fin du jihâd, jusqu’à la création de la province 
ottomane d’Éthiopie en 1555. 

 is article presents and translates the biography 
of one of the sons of Imām Aḥmad b. Ibrāhīm al-
Ghazī, commander of the army of the Sultanate 
of Barr Sa‘d al-Dīn, who led a jihad against the 
Christian kingdom of Ethiopia in the 1530s and 
1540s. is document was written by a Cairo-
based author, al-Jazīrī, in the mid-16th century in 
a history of the pilgrimage to Mecca from Cairo. 
It provides first-hand testimony of this war and 
its consequences: it recounts in detail the end of 
the war and the death of Imām Aḥmad in 1543, 
then the life of his son Aḥmad b. Aḥmad and his 
attempts to continue his father’s legacy, until his 
death in Cairo in 1559-1560. By contextualizing 
this source within the corpus of documents about 
this African war produced in the Islamic world (in 
places such as Hadramawt, Gujarat, Cairo and 
Constantinople) in the 16th century, this article 
allows us to reconsider the decade following the 
death of Imam Aḥmad and the end of the jihad, 
up to the establishment of the Ottoman province 
of Ethiopia in 1555. 

 


