La guerre et la paix au Baoulé
(Céte d’Ivoire, XVIII®-XX® siécle)

Fabio VITI
Aix-Marseille Université
Institut des Mondes Africains

fabio.viti@univ-amu.fr

LE TERRAIN ET L'ARCHIVE

Le concours de sources de nature et dorigine diverses permet une connaissance
rapprochée et une analyse fine des pratiques guerriéres touchant au monde baoulé. Des
enquétes de terrain, menées par intermittence A partir de 1981, puis plus réguliérement entre
1986 et 2019, ont permis une collecte systématique des sources et des traditions orales, par des
entretiens individuels ou collectifs avec des chefs et des notables dans plus de 100 villages de
différentes régions baoulé'. Ces récits donnent une riche description de l'art de la guerre baoulé
(pratiques, tactiques, armes, moyens « mystiques », role des guerriers). En revanche, la « guerre
des Blancs » constitue une rupture et fait plutdt lobjet de silences et de réticences embarrassées,
les divisions internes et la défaite étant moins « mémorables » que les conflits, & l'issue
globalement favorable, contre des ennemis proches. Quant aux sources écrites coloniales, elles
sont trés précises et détaillées, notamment au sujet des groupes et des chefs qui ont le plus
obstinément résisté 2 loccupation de leurs domaines. Trop nombreuses pour étre citées ici, elles
sont dispersées dans différents fonds d'archives®. Ces sources, jamais neutres et globalement
hostiles, recélent toutefois la voix des ennemis, a lire en creux. Les nécessités de la guerre
obligent en effet 4 toujours prendre en compte les agissements et les motivations de I'adversaire,
surtout dans les échanges les plus immédiats, sur le vif de l'affrontement ; en revanche, des tons
condescendants et un certain triomphalisme peuvent caractériser la production écrite coloniale

aprés les faits, une fois le danger écarté’.

! Dans les références aux sources orales, les entretiens collectifs sont indiqués avec le seul nom du village.

> ANCI, Archives nationales de Céte d'Ivoire, Abidjan ; ANS, Archives nationales du Sénégal, Dakar ; AN,
Archives nationales, Paris-Pierrefitte sur Seine ; ANOM, Archives nationales d'Outre-Mer, Aix-en-Provence ;
SHD, Service historique de la défense, Vincennes ; CHETOM, Centre d'Histoire des Troupes d'Outre-Mer,
Fréjus.

3 Pour une analyse conjointe des sources orales et écrites, voir Fabio VITI, « Un terrain darchive. Pour une
ethnographie historique de la société Baoulé (Coéte d'Ivoire) », in Alessandro BAUSI, Andrea CAMPLANI et



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

GUERRE ET POLITIQUE

Les Baoulé ont pratiqué la guerre bien avant la rencontre, fatale 4 plus d’un titre, avec
les troupes coloniales (1891-1911), qui marqua la fin de leur souveraineté politique®. Depuis
I'implantation dans leur territoire actuel au centre-sud de la Cote d'Ivoire — compris entre les
bassins des fleuves Bandama 4 'Ouest et N'zi-Comoé i I'Est, et caractérisé par un milieu de
transition entre forét et savane trés propice a létablissement humain (fig. 1) —, les noyaux de
populations akan® ayant donné naissance au monde baoulé ( Waore man) se sont constamment
confrontés A la guerre (ak), portée ou subie.

Le peuplement baoulé 4 I'intérieur de la Cote des Quaqua, correspondant 4 la moitié
orientale de lactuel littoral ivoirien, a été largement déterminé par la traite atlantique des
esclaves, trés active sur la voisine Cote de 'Or (ou Gol/d Coast, actuel Ghana), mieux pourvue
de ports, lieux d'amarrage et sites fortifiés. Leur nouvel emplacement protégeait les Baoulé des
pires ravages de la traite négriére, au point que l'on peut considérer leur implantation comme
une sorte de refuge, a distance de sécurité de la cote. Cela n'a pas empéché que des esclaves aient
pu étre acheminés le long du bassin du Bandama jusqu son embouchure en proximité de
Lahou, comme l'attestent certains ethnonymes présents dans les Caraibes®. Tout en protégeant
l'acces a l'intérieur de leur pays, louverture maitrisée sur le commerce atlantique permettait aux
Baoulé de disposer darmes a feu et autres marchandises européennes achetées en échange
dlesclaves, dor en poudre et de tissus artisanaux destinés au marché africain.

Lorigine méme de la population baoulé est en rapport direct avec les conflits nés de la
traite des esclaves et des rivalités politiques et dynastiques qui ont intéressé l'arriére-pays de la
Gold Coast tout le long du XVIII siécle. Plusieurs vagues de réfugiés, venant principalement

des Etats Denkyira, aprés 1701, et Asante, aprés 17207, ont investi les régions moins densément

Stephen EMMEL (éd.), Time and History in Africa / Tempo e storia in Africa, Milan, Biblioteca Ambrosiana,
2019, p. 211-236.

4 Pour une analyse fouillée de la guerre au Baoulé, 4 Iépoque précoloniale et durant la conquéte francaise, basée sur
une multiplicité de sources baoulé (orales, sonores et matérielles) et coloniales (écrites, cartographiques et
iconographiques), voir F. VITI, La guerre au Baoulé. Une ethnographie historique du fait guerrier. Céte d’Ivoire,
XVIIF-XX° siécles, Paris, Editions de la Maison des Sciences de 'Homme, 2023.

> Les populations akan du Ghana et de la Cote d’Ivoire constituent un vaste ensemble ethnolinguistique,
caractérisé par des traits culturels communs (langue, religion, institutions politiques, systéme de parenté,
calendrier et onomastique) et une histoire partagée. Au sens étroit, le terme Akan se référe aux populations de la
forét du Ghana actuel : Asante, Akyem, Kwahu, Akwapim, Wassa, Twifo, Assin, Fante et Gomoa. Lusage le plus
courant du terme est toutefois extensif et comprend dautres populations ghanéennes et ivoiriennes (Aowin,
Sehwi, Nzema, Abron, Anyi, « lagunaires » et Baoulé). A tout point de vue, les Baoulé constituent le groupe le
plus périphérique, 4 la limite de la frontiére occidentale avec les populations Krou et Mandé, celui qui partage le
moins de traits communs. Voir Georges NIANGORAN-BOUAH, « Les Akan », Adas de Céte d’Ivoire, Abidjan,
ORSTOM-Université, 1971 ; Adu BOAHEN, « Who Are the Akan ? », in Les populations communes de la Céte
d’Ivoire et du Ghana, Actes du Colloque Inter-Universitaire Ghana Céte d'Ivoire, Bondoukou, 4-9 janvier 1974,
document ronéotypé, 1974, p. 64-81 ; Ivor WILKS, « The State of the Akan and the Akan States: A Discursion »,
Cahiers d’Etudes africaines, 22, 3-4 (87-88), 1982, p. 231-249.

¢ E VITI, « Lesclavage au Baoulé précolonial », LHomme, 152, 1999, p. 53-88.

7 Margareth PRIESTLEY et Ivor WILKS, « The Ashanti Kings in the Eighteenth Century: A Revised Chronology »,
The Journal of African History, 1, 1, 1960, p. 83-96.

52



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

peuplées de l'intérieur de la Cote des Quaqua, ol elles se sont imposées ou superposées aux
noyaux de populations antérieurement établies (Gouro, Gban, Sénoufo et d'autres groupes
mineurs)®.

La défaite subie lors dun conflit de succession dans la capitale de IAsante, Aha
(Kumase), datable autour de 1720, est en particulier A lorigine de la fuite vers louest de la
faction vaincue des Asabu, un épisode historique, connu sous la forme mythique de lexode
d’Aura Poku (la reine Pokou)®. Par vagues successives, ceux qui allaient devenir les Baoulé ont

donc « colonisé » leur territoire actuel'®

, par la force, la menace, la ruse, le stratagéme ou
lalliance, politique et matrimoniale. On retrouve ainsi la guerre tout a fait a lorigine du
peuplement baoulé, d'abord comme facteur dexpulsion du territoire originaire, ensuite comme
un moyen parmi dautres détablir I'hégémonie akan sur la région nouvellement investie. Les
Baoulé sont issus d'une faction défaite, certes, mais en mesure de simposer aux populations
autochtones, puisque mieux dotée en armes 2 feu et porteuse d'une culture politique étatique.
Le peuplement du Baoulé na toutefois pas été une conquéte. Limposition d'une hégémonie
politique et culturelle des noyaux akan sur les autochtones sest accomplie de maniére
progressive et 4 travers plusieurs moyens. Les sources orales rapportent aussi bien des conflits
armés localisés que des pactes dalliance et de cohabitation pacifique avec les occupants
antérieurs, Ceux-ci étaient poussés A quitter lespace disputé sans plus de conséquences; en
alternative, des alliances étaient possibles, sans toutefois donner lieu & un partage de
responsabilités — comme ailleurs en Afrique de 'Ouest — entre gens du pouvoir et gens de la
terre', entre vainqueurs étrangers détenteurs du pouvoir politique et vaincus autochtones
demeurés en charge du culte de la terre ; cet état de choses permit la résorption progressive des
noyaux originaires sans quasiment laisser de traces. Ces « guerres détablissement »
demeuraient davantage assimilatrices que destructrices.

Des exceptions a labsorption compléte des occupants antérieurs sont toutefois
attestées ; il sagit de cas dans lesquels des noyaux isolés de peuplement autochtone gardent la

mémoire d'une origine différente, quoique désormais intégrées au monde baoulé. Cest le cas

8 Sur le peuplement du Baoul¢, voir Timothy C. WEISKEL, « The Precolonial Baule: A Reconstruction », Cahiers
d’Erudes africaines, 18, 4 (72), 1978, p. 503-560 ; Jean-Pierre CHAUVEAU, Notes sur [histoire économique et
sociale de [ région de Kokumbo (Baoulé-sud, Céte d’Ivoire), Paris, ORSTOM, 1979 ; E. VITI, « La construction
de Tespace politique baulé. Le cas de IAitu nvie (Céote d'Ivoire) », in Claude-Héléne PERROT (éd.), Lignages er
terriroires en Afrique aux XVIIF et XIX siécles. Stratégies, compétition, intégration, Paris, Karthala, 2000, p-113-
151.

? Voir E. VITI, « Les ruses de loral, la force de Iécrit. Le mythe baule dAura Poku », Cahiers d ‘Erudes africaines,
49, 4 (196), 2009, p. 869-892.

10 En fait, il sagit du territoire que les Baoulé occupaient lors des premiers contacts avec les autorités coloniales,
qui ont réalisé le quadrillage ethnique de la colonie de la Céte d'Ivoire au tout début du XX*siécle. La cartographie
de la distribution des populations ivoiriennes serait différente aujourd’hui, voir ID., « Luoghi comuni :
appartenenza politica e identita locale. La costruzione delletnia Baule (Costa d'Avorio) »,in Pier Giorgio SOLINAS
(éd.), Luoghi dAfrica. Forme e pratiche dellidentits, Roma, Nuova Italia Scientifica, 1995, p. 205-279.

"' Michel IZARD, Gens du pouvois gens de la terre. Les institutions politiques de lancien royaume du Yatenga
(Bassin de la Volta Blanche), Paris et Cambridge, Cambridge University Press et Editions de la Maison des
Sciences de 'Homme, 1985.

53



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

des Bomi, dont la domination a été établie par la ruse : un défi sous forme de pari avait vu
saffronter un chef baoulé et le chef des Bomi, autour de 'amende a payer en cas d'adultére entre
les deux communautés. Le Bomi exigeait une panthére vivante, tandis que le Baoulé demandait
un éléphanteau, également vivant ; face  'impossibilité de satisfaire la demande des Baoulé, les
Bomi se pliérent 4 subir leur domination'?. Ce genre de récit, assez répandu, occulte le rapport
de force et euphémise le recours 2 la violence, en rendant plus acceptable une domination fondée
sur une supériorité dordre moral et intellectuel : proposer ou accepter un défi expose i un
risque déchec, davantage admissible — et mémorable — qu'une défaite en guerre®.

Aux guerres détablissement, qui ont caractérisé les premiéres phases de I'implantation
baoulé, ont succédé des « guerres de la maturité », non plus liées 4 des enjeux territoriaux, mais
causées plutdt par des rivalités politiques internes : querelles de prestige, concurrence pour le
contréle des places auriféres et des voies de communication vers le littoral. Ces affrontements
impliquaient les différents groupes (nvle) baoulé et leurs alliés, mais nont pas déterminé la
domination de l'un sur les autres, empéchée par Iéquilibre des forces.

Leur nouvelle implantation a confronté les migrants akan 4 des populations avec
lesquelles les rapports de force ont été globalement  leur avantage, sans avoir A craindre non
plus des menaces externes une fois éloignés de la sphére d'influence de ’Asante, qui sarrétait au
fleuve Comoé™, Cette situation a contribué i déterminer une forme « faible » de pouvoir, du
moins au point de vue institutionnel, sans donner lieu 4 un Etat centralisé ; en l'absence de
pressions proches ou éloignées, le résultat du processus de peuplement a été une forme de
« centralisation périphérique » : le monde baoulé est ainsi caractérisé par la division en une
pluralité de nv/e, un trait originaire et singulier. Il sagit de formations politiques autonomes et
souveraines, des micro-Etats dotés d’un territoire, d'une capitale, d'un appareil politique, 4 la
téte duquel se trouve un souverain, le famien, entouré de la mi-bla (reine-mére), de ses
dignitaires (sran dan) et des chefs (kpengben) des provinces (akpaswa) et des villages (klo)".
Diautres figures liées au pouvoir complétent lappareil politique, parmi lesquelles le chef de
guerre (ak kpengben), toujours distinct du souverain, occupe une place importante.

Une dizaine de ces formations politiques sest partagé lespace, non sans des frictions et

des conflits entre elles et avec leurs voisins'®. Ce processus de peuplement a connu, a partir du

12 Sources orales : Kondeyaokro, 28 avril 1988 ; Aounyassou, 4 mai 1988 ; Bomizambo, 14 septembre 1988.

B Un pari perdu est souvent évoqué comme explication du conflit intervenu & Aha, A lorigine de lexode baoulé
(Boka Yao Baud Prosper, Lomo Nord, 8 mars 1987 ; Assembo, 30 avril 1988 ; Bouniankoro, 9 mai 1988 ; Konan
Djahan, Taki-Salekro, 16 aotit 1988 ; Dibi Okou, Lomo Sud, 23 aoiit 2000).

1. WILKS, « On Mentally Mapping Greater Asante: A Study of Time and Motion », Journal of African History,
33,2,1992, p. 175-190.

5 E VITI, 1] potere debole. Antropologia politica del[Aieu nvie (Baule, Costa dAvorio), Milan, Franco Angeli,
1998; ID, «Un pouvoir contre I'Btat. Anthropologie politique du Baule (Céte d'Ivoire) », in Pierluigi
VALSECCHI et F. VITI (éd.), Mondes Akan/Akan Worlds, Identité et pouvoir en Afrique occidentale/Identity
and Power in West Africa, Paris et Montréal, LHarmattan, 1999, p. 289-314.

16 Pour les Baoul¢, la frontiére (anpalie, littéralement « 13 ot1 on se rencontre ») sétablit au lieu ot1 lexpansion d'un
groupe en rencontre un autre déja établi; pour éviter des contacts trop proches, sources d'incidents, les nvie
laissaient entre eux et les autres populations une bande de terrain inoccupé de quelques dizaines de kilométres de

large.

54



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

début du XIX° siécle, une réplique ; ainsi, les nvle, établis d'abord au Nord Baoulé (le Waoreau
sens strict), se sont implantés au Sud (le Ngond, ou carrefour) par des appendices initialement
subordonnés, mais qui se sont progressivement détachés, grice aux possibilités
denrichissement que le nouvel espace leur permettait, par l'appropriation des placers auriféres
et le controle des voies de communication vers le littoral, y compris 4 travers des formes
violentes (banditisme de grand chemin, capture et ranconnage des voyageurs)"’.

Le monde baoulé, relativement hétérogéne, présente ainsi une organisation politique

® ou d'une «structure segmentaire complexe »",

lache, proche dun « Etat segmentaire »'
composée de nvle rivaux ou alliés, divisés 2 l'intérieur en akpaswa, fractions localisées parfois
tentées de se rendre autonomes. Linstabilité interne au Baoulé, qui prendra des formes
particuliérement soutenues pendant la conquéte coloniale, était donc déterminée par des
dynamiques de division propres, constitutives, et par un contexte extérieur qui limitait les
dangers et, par conséquent, I'impératif i sunir, du moins jusqua lapparition d'un ennemi

jusqu’alors inconnu.

'7 Les villages — notamment ceux appartenant aux avle N'gban et Ouarébo — situés le long des pistes reliant le
Baoulé au littoral se sont particuliérement illustrés dans ces activités pourvoyeuses de biens et marchandises,
jusqu? sen prendre directement aux troupes et aux convois de la « colonne de Kong », la premiére expédition
coloniale A avoir traversé le pays en 1894-1895, T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples:
Resistance and Collaboration, 1889-1911, Oxford, Clarendon Press et Oxford University Press, 1980 ; E VITI,
La guerre au Baoulé, op. cit., p. 92-98.

'8 Aidan W. SOUTHALL, Alur Society: A Study in Processes and Tjpes of Domination, Cambridge, Heffer &
Sons, 1954,

¥ Edward E. EVANS-PRITCHARD, « The Zande State », in ID., The Position of Women in Primitive Societies
and Other Essays in Soci;z[Anthropo]og}/, Londres, Faber and Faber, 1965, p. 102-132.

55



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3

Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

Carte réalisée par Fabio Viti et Simon Imbert-Vier

8‘" O Bouaké
3
Q.
o
=
]
= O Sakassou %
0
c 3
(e}
o
© OSalekro
% /
D"‘ﬁ/h Tiébissou O O Kouadiokoffikro
’3 blan >
c o
Yamoussoukro O oAttiegouakro
O Ketekre-Bonikro
Lomo [Nord] o O Dimbokro
o Abli S
Kokumbo G e modi ,rof
. ——— O Assounvoué %
ringakro (Sienzenou)o ; ©
< A\éumenemkré 8 %SS E'da
omo [Sud] aKra
Gbohu’\a}lo O OKpouébo
OronoY 6 oyossou
Pokosiabo (Ayrémou) O
Pakobo o OAwakro
Singrobo O
Tiassalé A —
oAhoua
oM ’broubrou
o
Olopou
% P
S 0 Dabou
3
D Grand-Bassamo
Petit-Lahouo 0 Grand-Lahou
Océan Atlantique
0km

100 km
1 1 1 1 J

Figure n°1 : Territoire des Baoulé

En effet, jusqu la fin du XIX® siécle, la conformation géographique de lespace politique

baoulé leur avait permis de limiter les intrusions étrangéres dans leur territoire ; au Nord, le

début de la zone de forét les protégeait des incursions venant des savanes, tandis que la limite

méridionale se situait 4 une centaine de kilomeétres i vol d'oiseau du littoral. Ainsi, en mars

1891, les deux premiers commercants francais qui osérent saventurer vers Tiassalé, principale

plaque tournante des échanges Nord-Sud et Est-Ouest, furent massacrés sur les rapides du

Bandama, et leurs corps furent dépecés et distribués aupres des participants a lopération, une

pratique tout 2 fait courante 3 Iépoque. A la suite de cet incident, en décembre 1892, un traité

de soumission et protectorat — le seul concernant le Baoulé — fut proposé aux chefs de la région

de Tiassalé, mais resta lettre morte. Le choix des autorités coloniales fut alors lemploi de la

force, qui débuta en mai 1893 par la prise de la cité marchande considérée comme le verrou du

56



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

Baoulé®. Commencées dans le sang, les relations directes entre Francais et Baoulé furent
caractérisées par un recours 2 la force constant mais intermittent entre 1891 et 1911.

Ces deux décennies de contacts, tantdt violents, tantdt pacifiques, ont été marquées par
des attitudes des Baoulé trés variées et changeantes au fil du temps, pouvant aller de la résistance
a la collaboration active, en passant par la soustraction, lévitement, laccommodement et
l'arrangement, et ot les revirements, les délations et les trahisons nont pas manqué. En effet, les
Baoulé, pourtant familiers de la guerre, se sont présentés de maniére trés désunie face 3 un
adversaire inédit, aux intentions initialement incompréhensibles et manifestement plus fort sur

les plans matériel et militaire.

FAIRE LA GUERRE

La nature de la formation politique baoulé, caractérisée par le fractionnement, les
rivalités internes et les querelles avec les voisins, a contribué 4 un recours fréquent et constant &
la guerre, bien avant l'intrusion coloniale, en particulier sous la forme de conflits de proximité*,
globalement peu meurtriers mais exigeant une organisation spécifique. Lespace possible de la
guerre sest étendu 4 lextérieur aussi bien qua l'intérieur du monde baoulé, les nv/e nétant pas
exemptes de conflits intestins, qui ont éclaté au grand jour, le long de lignes de fracture
préexistantes lors des affrontements contre les forces coloniales.

Les sources orales baoulé sont riches de détails concernant les moyens de la guerre
(hommes et armes), ses causes, son déroulement et ses issues, notamment a propos des conflits
qui ont précédé l'agression coloniale. Cela permet une description proprement ethnographique,
détaillée, rapprochée, au ras du sol, du fait guerrier.

Tout dabord, la guerre baoulé peut étre classée comme une « guerre d’hommes »,
catégorie opposée a la « guerre mécanique » ; le guerrier était l'instrument principal de la guerre,
acteur et cible, méme si le recours aux armes a feu, des fusils de traite i lefficacité limitée, était
généralisé dés les premiéres phases du peuplement du nouveau territoire. La qualification de
guerre d’hommes se fonde sur le relatif équilibre de moyens matériels dans les affrontements
entre Baoulé ou avec leurs voisins, o1 la force, la ruse, la préparation, le courage, la détermination
et lendurance des guerriers pouvaient faire la différence et déterminer l'issue de chaque combat
singulier.

Idéalement, le guerrier (akfue) ne devait pas étre trop vieux ni trop jeune. On
combattait avec l'intelligence (ngwikk), ce qui excluait les jeunes non expérimentés qui

pouvaient ne pas étre A la hauteur malgré leur prestance physique ; les vieux pouvaient étre

2T, C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples, op. cit.,, p. 33-46 ; F. VITI, Il potere debole, op. cit.,
p. 156-160.

! En labsence de chevaux ou de bétes de somme, tout déplacement se faisait 4 pied, ce qui limitait nécessairement
la vitesse et le rayon d'action des guerriers.

2« Clest quand la téte nest pas 13, que le jeune porte le chapeau» (Nana Yao Kouamé, Taki-Salekro,
21 janvier 2015).

57



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

des guides précieux de par leur expérience, mais non plus en mesure de se battre”. La préférence
allait donc aux hommes adultes, miirs, dotés d'un bon discernement ; la ruse lemportait sur la
force (fanga).

Le guerrier devait savoir faire preuve de prudence, dastuce et d’habiletés, d'abord
comme chasseur, connaisseur de la brousse, de sa faune et de ses étres invisibles. La
connaissance des « choses » (/iké ou ningué) occultes était fondamentale ; la maitrise dans ce
domaine était tout aussi importante que les armes et les adresses personnelles. Pour leur
protection, les guerriers baoulé disposaient de nombreuses amulettes (amuen), portées au doigt,
a l'avant-bras, au cou, 4 la taille, 4 la cheville ; ils endossaient des gilets ou des camisoles censés
les rendre invulnérables aux coups ; dautres amulettes déviaient les balles ennemies, rendaient
ceux qui les endossaient invisibles ou capables de se déplacer instantanément. Ces « choses »
pouvaient provenir dautres populations, notamment celles des foréts situées plus a l'ouest ; les
Baoulé ont aussi adopté, sans leur signification religieuse, des amulettes musulmanes fournies
par les populations des savanes du Nord. Toutes ces « choses », accompagnées de formules
incantatoires et de gestes rituels appropriés, donnaient confiance et courage ; le corps individuel,
biologique du guerrier, incomplet et imparfait sans leur apport, sen trouvait « augmenté ». La
préparation des guerriers prévoyait aussi une condition de pureté rituelle : séparation des
femmes, abstinence sexuelle, bain purificateur, absorption deau lustrale, respect des interdits
alimentaires ou d'autre nature, exécution de sacrifices et doffrandes a lesprit personnel (&/a) et
aux étres de la forét (as& oussu).

Au retour du combat, d'autres rituels de remerciement et de purification devaient étre
exécutés, notamment par les hommes qui avaient tué un ennemi, la condition du meurtrier
étant toujours entachée de la souillure de la mort donnée, considérée étre dangereuse pour lui
et ses proches. Le meurtrier qui revenait du combat était « comme un chien enragé » qu'il fallait
maitriser ; on devait le purifier pour « enlever lodeur de la mort », « laver ses yeux » pour qu'il
ne revoie pas la scéne du meurtre et que sa téte, habitée par lesprit (wawe) de sa victime, « ne
tourne pas », le rendant agressif envers les siens®. Limportance du guerrier était reconnue par
sa communauté, mais sa personne était entourée d'une certaine crainte et de précautions en lien
avec son pouvoir de nuisance et de destruction, une violence nécessaire mais dangereuse qu'il
fallait domestiquer pour que le sang nappelle pas dautre sang®.

« Ceux qui aimaient trop faire la guerre » nétaient pas spécialement aptes aux charges
politiques, et le guerrier était toujours subordonné i la spheére du pouvoir, davantage encline a
la retenue, 2 la médiation, 2 la prudence. Les souverains (famien) étaient préservés et exclus des
combats. Ils pouvaient toutefois étre présents lors des affrontements, entourés et protégés par

leur garde rapprochée, une attitude non exempte de risques, mais nécessaire pour donner du

» Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014.

* Kouadio Kofh Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; Koth Kouassi Joseph, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ;
Sénmlén Adjé, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; Nana Kouamé Yao, Taki-Salekro, 21 janvier 2015 ; Koffi Pokou,
Lomo Sud, 13 janvier 2016 ; N'guessan Tano, Moronou, 15 janvier 2016 ; Assakra, 2 aotit 2019.

» E VITL « Le corps du guerrier et de son ennemi (mort) (Baoulé, Cote d'Ivoire, XIX*-XX° siécles) », Africa.
Rivista semestrale di studi e ricerche, n.s., 3, 1, 2021, p. 25-47.

58



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

courage aux hommes qui se battaient. La capture ou la mort du chef entrainait immédiatement
la reddition de ses hommes : « Un roi [...] est comme un drapeau, si le roi tombe, cest fini »*.

Une autre mesure inspirée par la prudence prévoyait une sélection des hommes qui
devaient se battre : les guerriers frottaient fort leurs mains dans une bassine contenant des
morceaux de lames de fer aiguisées, rendus invisibles par de leau traitée avec des feuilles
écrasées ; ceux qui se blessaient étaient exclus des combats”. Cette pratique préservait une
partie des hommes, qui restaient défendre le village et ses habitants. Le principe était de ne pas
se battre en mobilisant en méme temps tous les hommes disponibles. La guerre baoulé était
une guérilla menée par petits groupes, faite d'attente, d’afftit, dembuscades. Un grand nombre
de guerriers nétait pas toujours requis, la relative pénurie darmes 4 feu et de poudre ne
permettant pas non plus de déployer de gros effectifs.

La guerre était une affaire d’hommes, mais les femmes pouvaient y jouer une part
importante : dabord, un réle politique dans la chaine de commandement, lorsquelles
occupaient des positions apicales. Ensuite, non moins important, un réle rituel dans lexécution
de danses et de chants dencouragement pour les hommes au combat et de défi envers les
ennemis ; |'adjanu, danse féminine interdite au regard masculin, devait étre exécutée au moment
précis ol les hommes étaient censés se battre, toute mauvaise interprétation pouvant étre
reprochée aux femmes comme cause de la défaite, Elles exercaient aussi des fonctions dappui
logistique. Les femmes pouvaient enfin faire lobjet de capture au cours des conflits, méme si
cela nétait pas le but principal de la guerre, contrairement 4 ce qui se passait dans la plupart des
sociétés segmentaires des foréts ouest-africaines.

Les Baoulé disposaient de fusils de traite, de vieux mousquets A pierre importés
d’Europe, achetés dans les comptoirs du littoral contre de lor ou dautres marchandises, y
compris des esclaves jusqua l'abolition de la traite. Les Baoulé pouvaient réparer leurs armes,
mais pas les fabriquer ; ils savaient en revanche produire une poudre noire artisanale, 4 base de
charbon végétal et de salpétre, avec ou sans le soufre acheté”; elle était utilisée seule ou
mélangée avec la poudre d'importation, plus performante mais plus chére, dont
lapprovisionnement pouvait subir les aléas du marché et des interdictions administratives. Les
projectiles étaient également fabriqués sur place, A partir de barres de plomb achetées ou de
morceaux de fer martelés ; en l'absence de ces matériaux, les fusils pouvaient étre chargés avec
de la pierraille, ce qui en diminuait ultérieurement leflicacité. Ces armes 4 feu «non
perfectionnées » étaient dangereuses aussi pour ceux qui sen servaient, pouvant exploser si

défectueuses ou mal chargées.

26 Kofh Kouassi Maurice, Bouaké, 15 aotit 2000.

%7 Kimoukro, 3 aotit 2002 ; Dida-Blé, 1* aofit 2019.

* Pour des textes des chants accompagnant la danse de l'adjanu et dautres pratiques rituelles féminines lides 4 la
guetre, voir E, VITI, La guerre au Baoulé, op. cit., p. 113-118,

2 Kouassi Kla, Douakankro, 16 aotit 2000.

59



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

COLONIE FRANCAISE COTE D’IVOIRE

Guerrier ngban (carte postale, 1910 ca., coll. E-T.W.C)*°

En plus des fusils, les Baoulé disposaient de nombreuses armes blanches, de coupe, de
pointe, de jet, destoc ou de percussion : couteaux, machettes, épées, sabres, haches, lances,
piques, sagaies, massues, gourdins, bitons, frondes et lance-pierres. Tout objet lourd ou
tranchant pouvait 4 l'occasion se transformer en arme par destination. Filets et cordes étaient
employés a la fabrication de piéges. D'autres moyens de destruction naturels, comme le feu ou
différentes sortes de poison, dorigine végétale ou animale, étaient largement utilisés. Lemploi

de l'arc nest pas attesté, sinon pour un temps révolu, et ne figure déja plus dans les premiéres

% Les initiales E.TW.C. désignent le sergent Etienne Thai Wan Chanh, infirmier major de 2° classe. Il avait été
affecté au camp militaire de Dimbokro & compter du 12 janvier 1910 ; ici, il avait commencé sa production de
cartes postales, dont une cinquantaine a été identifiée et répertoriée. Etienne Thai Wan Chanbh se trouvait alors au
milieu des mouvements des troupes dirigées contre les Abbey, les N'gban et les Agba, et cest 13 qu'il a pu
photographier, entre autres sujets, des (anciens) guerriers en pose pour le portrait. Voir F. VITI, « Sur quelques
images de chefs baoulé. La photographie en guerre (Cote d'Ivoire, 1893-1910) » Cahiers d ‘Etudes africaines, 58,
2(230),2018, p. 349-371.

60



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

sources coloniales de la derniére décennie du XIX® siécle.

Dans les affrontements entre villages proches, nés de différends territoriaux, de
meurtres, de vols ou dadultéres, les combats prenaient une forme régulée. En face, il n'y avait
pas des inconnus ou des populations ennemies, mais des fractions du méme regroupement ou
de nvle associés A travers de nombreux échanges, matrimoniaux, commerciaux ou dautre
nature, et destinés tot ou tard  rétablir entre eux des relations pacifiques. Aprés un premier
épisode déclencheur, les combats étaient programmeés, se déroulaient en temps et lieu convenus
et avec des regles dengagement que les deux parties étaient tenues de respecter ; ils cessaient au
premier sang et il était rare qu'ils fassent des morts®'. Lesprit du duel 4 armes égales et du défi
loyal dominaient ces heurts, qui avaient lieu a 'intérieur d'un périmétre d’alliances possibles,
navaient jamais une issue définitive et débouchaient sur une réconciliation sous les auspices
d'une partie neutre. Le camp qui avait le dessous se rendait et reconnaissait, sinon les raisons
des autres, du moins leur supériorité.

Dans les combats contre les « étrangers », y compris entre nv/erivaux, la tactique usuelle
évitait l'affrontement direct, en terrain ouvert. Les guerriers combattaient principalement sous
le couvert végétal de la forét, le long des sentiers parsemés de pieges, a I'abri d'un arbre ou d'un
trou creusé dans le sol. Lembuscade, le guet-apens, le coup de main rapide, l'attaque surprise,
suivis d'un repli immédiat®?, étaient de mise, de maniére 2 frapper lennemi sans trop sexposer
a sa réaction et sans velléités de conquétes territoriales. Apreés la premiére décharge des armes a
feu, les agresseurs senfuyaient dans la forét dense, le plus souvent sans méme pouvoir évaluer
le résultat de l'attaque et constater les pertes infligées A lennemi ; ou alors ils restaient cachés,
bien a l'abri derriére la végétation ou les contreforts d'un arbre, aux prises avec la laborieuse
recharge des fusils. Le passage des fleuves et les gués étaient aussi des endroits dattaque
fréquents.

Les villages étaient attaqués nuitamment 4 l'aide de grenades incendiaires — des noix de
cocotier remplies de paille séche et de tisons ardents — qui permettaient de mettre le feu aux
toits de chaume, en se donnant le temps de se replier et de se tenir préts A tirer sur ceux qui
sortaient des habitations incendiées?.

En cas d'attaque ou de menace contre un village, la fuite était la meilleure défense, aprés
avoir mis le feu aux habitations, vidées de leurs habitants et des biens que lon pouvait
transporter et qu'il ne fallait surtout pas laisser entre les mains des agresseurs (or, tissus, vivres
et animaux). Les fuyards se cachaient alors, méme pour de longues périodes, dans des
campements de forét*. Les villages ennemis nétaient pas attaqués pour en prendre possession
et les occuper en permanence, mais plutét pour marquer la défaite et 'humiliation des

adversaires, chassés de leurs habitations.

31 Mian Kouakou, Langbassou, 10 aotit 2000 ; N'quén Kouassi, Kahankro, 18 aotit 2000 ; Kokore Kra Albert,
Konankankro, 25 aotit 2000.

32 N'gbedjo, 3 aoiit 2002 ; Boua Kouakou, Taki-Salekro, 6 aotit 2002 ; Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord,
22 janvier 2014.

33 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014.

3* Moronou, 1¢ septembre 2000.

61



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

Lensemble de ces opérations pouvait difficilement provoquer un nombre important de
tués et blessés, mais les affrontements armés plus soutenus et meurtriers ne manquaient pas®.
La tactique principale était finalement lévitement, le refus de la bataille résolutive, du choc
direct en terrain découvert. Cet art baoulé de la guerre montra ses limites précisément dans
l'affrontement avec les troupes coloniales, pendant lequel Iéquilibre et la symétrie propres aux
combats entre les nvle baoulé et leurs ennemis proches vinrent & manquer.

La guerre étant pour les Baoulé une forme dordalie, I'issue défavorable était imputée
aux responsables, qui avaient mal évalué le rapport de force et méritaient loubli. Léchec
démontrait, avec la force du jugement des dieux, qu'une guerre perdue naurait pas di avoir lieu.
I fallait toujours de bonnes raisons pour choisir de combattre, que les chefs politiques devaient
trouver en consultant leurs conseillers et en interrogeant plusieurs fois les différents oracles. La
chaine de commandement était complexe, ce qui limitait les possibilités d'improvisation et
d'impréparation. La conduite avisée de la guerre exigeait que toutes les conditions matérielles
et rituelles propices soient remplies avant toute décision de passage a l'acte.

La guerre menée par les Baoulé a été marquée par une certaine retenue, par la mesure
et la prudence, imposées par équilibre des forces. Ces précautions, dordre 2 la fois matériel et
rituel, nont certes pas empéché des débordements dans le vif de laffrontement, qui
comprenaient la mutilation de lennemi et la constitution de trophées humains. Dés les premiers
contacts, les autorités coloniales découvrirent des restes humains, crines et os décharnés,
conservés dans les habitations ou attachés aux tambours. Les coloniaux furent aussi l'objet
d’attentions particuliéres, facilement visés et cibles de choix, au point quune hantise de la
mutilation des cadavres gagna vite les esprits. Les troupes coloniales nétaient pas en reste,
pratiquant aussi la mutilation des corps des ennemis tombés ou blessés et lexposition des restes

humains, notamment des tétes exhibées sur des piques®.

FAIRE LA PAIX

Qui a fait la guerre tot ou tard fera la paix (anuanze). Le recours 2 la violence dans les
relations extérieures ainsi que la guerre, offensive ou défensive, prévoyaient toujours une
solution négociée qui devait conjurer tout risque danéantissement ou de dérive incontrdlée,
assurer la mesure dans l'usage de la force et garantir la continuité dans les relations sociales et
politiques mises 4 rude épreuve par la guerre. Celle de lennemi (kpolefue) nétait jamais une
figure absolue ; la haine et 'hostilité (kpole) étaient des sentiments forts mais transitoires.
Lennemi daujourd’hui pouvait se transformer en lallié de demain et vice-versa.

La paix, en baoulé, nest pas une notion clairement identifiée et opposée 4 la guerre ;

% Boka Yao Prosper, Lomo Nord, 14 mars 1987, 4 propos d'un conflit entre Aitou et Ouarébo, deux nvle voisins
mais ennemis.

3 E VITL « A la guerre comme A la guerre. De la cruauté dans l'art du combat (Baoulé, Céte d'Ivoire, 1891-
1911) », in Dominique CASAJUS et E. VITI (éd.), La terre et le pouvoir. A 2 mémoire de Michel Izard, Paris,
CNRS Editions, 2012, p. 249-270.

62



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

différents termes désignent plutdt un état d’apaisement individuel ou de calme général. Pas
vraiment un état tout 4 fait contraire a la guerre, ni une issue possible de la guerre, qui est en
revanche précisément désignée : ak, avec ses dérivés, le guerrier, akfue, le chef de guerre, ake
kpengben (ou safunieren, terme dérivé de I'asafohene asante). Pratiquant la guerre, les Baoulé
savaient aussi faire la paix, méme sans la nommer, souvent grice a l'intervention d'une partie
neutre, en mesure de mener des négociations, notamment dans les conflits entre nv/e.

Pour demander la cessation au moins temporaire des hostilités, un jeune homme ou
une femme, donc quelqu'un qui navait pas pris part aux combats, appartenant 3 'une des deux
factions en lutte ou A une partie neutre, intervenait en exhibant des branches darbres ou de
palmier, tout habillé en blanc, le visage enduit de kaolin®” ; cet envoyé levait haut les mains avec
les branches et criait : ak wa wye, ale wa wye (« la guerre est finie, la guerre est finie »)*, Ou
alors cétait un chef reconnu par les deux ennemis, ou son messager, qui faisait cesser le conflit,
en montrant son 26 (sceptre)”. Cela suffisait A ouvrir les premiers pourpatlers.

Faire la paix pouvait signifier simplement « mettre fin 4 la guerre » (be sié ak), jusqua
ce que le conflit « se réveille » 3 nouveau®. Pour une paix définitive, ou du moins durable, il
fallait obtenir l'aveu de culpabilité et la demande de pardon (kpara) de la part des vaincus, scellés
par des libations et des sacrifices, en présence de médiateurs, face auxquels les anciens ennemis
sengageaient par un serment solennel A ne plus se battre. Préter serment (22 nda, littéralement
« planter serment ») revenait 3 prononcer une formule comme : « si je nai pas respecté [le
serment], que quelque chose marrive » ; ou bien : « si vous voyez que je recommence, faites de
moi ce que vous voudrez »*, Les vaincus devaient fournir les boissons et les animaux destinés
a I'immolation, des ovins ou des bovins, qu'il fallait couper dans le sens de la longueur®; de
plus, ils devaient verser une amende de guerre en poudre dor®. Les vaincus étaient donc
considérés comme les responsables de la guerre, dont ils demandaient 'arrét et en assumaient
les conséquences.

Entre deux villages proches, les procédures de sortie d'un conflit pouvaient étre plus
simples : « on parle seulement dans la bouche et puis cest fini »* ; il n'y avait ni vainqueurs ni
vaincus et aucune amende i verser. Le pardon était réciproque, chacun reconnaissant ses torts.

Une institution ad hog le tukpe, alliance 4 plaisanterie, permettait établissement d'un
pacte de paix permanent, scellé par un serment engageant les anciens ennemis a ne plus se

battre. Le rukpe permettait des comportements trés libres, transgressifs ou provocateurs :

37 Nana Yao Kouamé, Taki-Salekro, 21 janvier 2015.

38 Kpouébo, 23 janvier 2015.

3 Kimoukro, 3 aofit 2002.

# Kpouébo, 23 janvier 2015.

# Koffi Kouassi Joseph, Lomo Nord, 22 janvier 2014.

# Ngattadorikro, 29 avril 1988.

# Affotobo, 2 aotit 2002 ; N'gbedjo, 3 aotit 2002 ; Kimoukro, 3 aotit 2002 ; Boua Kouakou, Taki-Salekro,
6 aotit 2002.

# Kouadio Kofh Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014. Le recours a la parole pour apaiser les conflits est
fréquent, sans oublier que la parole, précisément par sa puissance, peut également étre un instrument de
provocation, de défi et d'incitation 4 la guerre.

63



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

ladultére, le vol danimaux et dautres conduites normalement sanctionnées ne létaient pas
lorsqulelles avaient lieu entre les partenaires de lalliance, maniére de mettre a Iépreuve leur
loyauté.

Les parties anciennement ennemies qui souhaitaient établir ce pacte dalliance
désignaient des délégations qui devaient se rencontrer en terrain neutre. Sur place, de la
nourriture, de leau et des boissons étaient déposées sur un monceau de paille : une formule de
serment, invoquant le ciel (nyamien), la terre (asye) et les ancétres (umye), engageait
solennellement les partenaires 3 ne pas reprendre les hostilités, sous peine de ne plus pouvoir
consommer les aliments et les boissons déposés devant eux. Un sacrifice animal et Iéchange de
quelques gouttes de sang entre les chefs des deux parties complétaient la cérémonie.

Le sacrifice pouvait aussi avoir pour objet des victimes humaines : dans ce cas, chaque
partie choisissait un homme (le sacrifice de femmes dans ce contexte nest pas attesté), qui
pouvait étre un captif ; les deux victimes étaient immolées en les fendant dans le sens de la
longueur ; les moitiés de chacune étaient ensuite échangées et réunies de maniére a recomposer
deux nouveaux corps entiers, ce qui revenait  sceller un pacte d’alliance durable® ; A I'issue de
la cérémonie, les deux groupes partenaires devenaient un seul®.

Lidiome baoulé de la paix nétait pas irénique, mais cru et réaliste. La paix nétait pas un
état de non-guerre, mais une condition établie formellement et rituellement au terme d'un
affrontement armé d'intensité particuliérement forte, qui poussait les anciens ennemis A ne pas

réouvrir les hostilités.

LA GUERRE DES BLANCS

Un changement fondamental est intervenu avec larrivée des Blancs. La guerre
équilibrée et de proximité davant agression coloniale sest mue en une guerre de conquéte
asymétrique, la « guerre des Blancs ». Décidée et menée par une puissance étrangere jusqualors
éloignée et inconnue, elle était destinée a changer en profondeur la physionomie d'une société
et d'un pays. La guerre entre communautés politiques souveraines et d'un niveau technologique
proche laisse alors sa place 4 la guerre impérialiste qui méconnait précisément la souveraineté
de Iennemi, avant méme de l'avoir détruite. La guerre devient ainsi pleinement cet « acte de
violence destinée i contraindre l'adversaire 4 exécuter notre volonté »*. Affrontement de deux
volontés indépendantes, de deux partenaires souverains, la guerre améne i la perte d'autonomie
de décision et d’action pour le vaincu, soumis au dessein du vainqueur par la violence, moyen
d’atteindre l'asservissement de l'adversaire®,

Laffrontement colonial, caractérisé par un déséquilibre de forces de plus en plus

# Konan Yao, Ahouakro, 28 juillet 2017.

* Be bo ekun, « Ils deviennent un » (Kotiakoffikro, 25 aotit 2000).

4 Carl von CLAUSEWITZ, De [a guerre [1832], trad. par Denise Naville, Paris, Editions de Minuit, 1988, p. 51
“ Emmanuel TERRAY, « La légitimité des métaphores guerriéres », in Alain JOXE, Nicole LORAUX, Jacques SAPIR
et E. TERRAY (éd.), Formes et frontiéres de la guerre. Table ronde 16 juin 1989, Paris, EHESS, Groupe de
sociologie de la défense, Cahrers d "Erudes stratégiques, 15,1991, p. 7-18.

64



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

déterminant, vit les Baoulé fortement divisés selon des lignes de fracture préexistantes ou
habilement suscitées par les autorités francaises, y compris a l'intérieur d'un méme nvle, A tel
point que lon peut parler ponctuellement dépisodes de guerre civile®. Tous les nv/e baoulé ne
se sont pas battus contre la présence coloniale, et ceux qui lont fait ont agi de maniére solitaire,
discontinue et pas toujours efficace. Certains groupes ont opposé une résistance acharnée (les
N'gban), dautres lont fait de maniére plus discontinue (les Agba ou les Nanafoué-Kpri),
d’autres encore, aprés une initiale hésitation, se sont rangés du coté des autorités coloniales (les
Aitou)™ ou se sont divisés a leur interne (les Ouarébo)*".

Pendant vingt ans, de 1891 4 1911, de nombreux épisodes violents, parfois ponctuels
et non coordonnés, ont marqué lopposition i la présence coloniale, jusqu la « pacification »
finale, obtenue au prix de morts et destructions, et dont les conséquences se sont prolongées
dans le temps: régions dépeuplées, communautés désarticulées, pénuries en tout genre.
Toutefois, les Baoulé ont su aussi sadapter 4 la domination coloniale, voire sapproprier certains
de ses dispositifs et en tirer un profit’*, sans que cela n'atténue le caractére brutal et non légitime,
par définition, de la colonisation.

La phase la plus aigué de la conquéte a vu les Baoulé souvent incertains, parfois
incapables dexploiter un succés momentané, toujours divisés. Leur supériorité dans le nombre,
dans la connaissance du terrain, dans les motivations a se battre nont pas surmonté 'infériorité
sur le plan matériel, 'impréparation tactique, I'incompréhension du projet politique colonial.

Sur le plan purement militaire, les Baoulé nont pas su ajuster leur tactique aux
nouveaux enjeux et ont continué i se battre comme ils I'avaient toujours fait, par lembuscade,
labandon des villages, Iévitement, la prudence et une certaine lenteur dans les réactions face
aux initiatives du camp d'en face. Or, dans la guerre, et tout particuliérement dans une guerre
coloniale asymétrique, « 'inégalité des situations de départ tend souvent a se réduire par un
ajustement progressif des méthodes et des moyens [...], qui sopére au bénéfice du faible, mais
peut induire un ajustement en retour par emprunt aux autochtones de certaines techniques de
combat™ ». Chacune des deux parties reprend A son compte les pratiques de lautre, les imitant
pour le meilleur et pour le pire. Les ennemis sapprennent mutuellement non seulement les
techniques de combat usuelles, ce qui permet de les déjouer, mais aussi les enjeux et les valeurs

mises en cause dans le conflit (la fierté du guerrier, son code d’honneur, la défense de son pays,

# « To call a war “civil” is to acknowledge the familiarity of the enemies as members of the same community: not
foreigners but fellow citizens », David ARMITAGE, Civil War. A History in Ideas, New Haven-Londres, Yale
University Press, 2017, p. 12.

OF VITL La guerre au Baoulé, op. cit.

51 ID,, « Le commandant sen va-t-en guerre, Maurice Delafosse face 4 la révolte baoulé (Céte d'Ivoire, 1899-
1900) », Journal des africanistes, 90, 1, 2020, p. 114-166.

>2].-P. CHAUVEAU, « La colonisation “appropriée”. Essai sur les transformations économiques et sociales en pays
Baule (Cote d'Ivoire) de 1891 au début des années 1920 », in Marc-Henri PIAULT (éd.), La colonisation : rupture
ou parenthése 7, Paris, ULHarmattan, p. 57-122.

% Michel IZARD, « Histoire militaire et anthropologie politique : 4 propos de la conquéte du bassin des Volta
(Afrique de 1'Ouest) », in Laurent HENNINGER (éd.), Histoire militaire et sciences humaines, Bruxelles,
Complexe, 1999, p. 43-59, citation p. 47.

65



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

de ses biens et de ses symboles, le salut ou la gloire), de maniére & pouvoir frapper l'adversaire
13 ot cela ferait le plus mal ; cela explique aussi la fréquence des atteintes portées aux cadavres,
notamment par la décapitation, largement pratiquées par les deux camps. Toutefois, si, « pour
ceux qui saffrontent, la guerre est un langage commun qui noutrit une culture partagée® », dans
les guerres coloniales, ce langage commun nest pas donné d'avance : il doit tout au plus sétablir
dans la confrontation et fait partie davantage des conséquences que des conditions
préliminaires de celle-ci.

Sur le plan de lorganisation tactique, des changements importants sont intervenus au
cours des deux décennies d'affrontements, davantage du coté des troupes coloniales que de celui
des résistants baoulé pour qui le conservatisme a été un élément de faiblesse certain. Lorsque
les combattants baoulé ont changé de tactique, cela a été le produit d'un repli et d'une défaite
déja largement consommée. Au début de l'intervention francaise (colonne de Kong et ses suites,
1894-1895)%, les Baoulé abandonnaient leurs villages a la destruction, aprés les avoir vidés de
leurs habitants et des biens transportables. Par la suite, pendant la phase finale des opérations
de « pacification » (1909-1911), les villages étaient davantage protégés par des palissades et les
chemins semés dobstacles et de tranchées. A Kpouébo, en juin-juillet 1910, comme 4 Salékro
en février 1911, ces villages, centres de pouvoir, devinrent le dernier rempart des défenseurs et
le dernier objectif des agresseurs. Pour les Baoulé, tenter le tout pour le tout avec une défense a
outrance, plutdt que la dispersion dans la forét, était devenu un choix obligé, la prise de
conscience du choc final devenu inévitable, aprés des années de résistance, harcélement,
soustraction et guérilla. La bataille qui s'y déroulait devenait pour la premiére fois décisive.

La guerre avait changé de nature: une multiplicité dactions dispersées et de peu
d’'impact, mais globalement efficaces, avait laissé la place 4 une confrontation localisée, directe,
ultime, ot se concentrait lensemble des forces, d'un c6té comme de l'autre. Lusage du canon,
arme lourde rarement employée jusqu'alors, synthétise eflicacement cette concentration des
forces, dont leffet psychologique égalait lefficacité matérielle. A Salékro (la capitale des
Nanafoué-Kpri) et dans 'Orumbo Boka (le relief refuge des N'gban) plus quailleurs, plus que
dans la guerre de guérilla sous bois, on entendit clairement le fracas de la bataille. Le résultat
fut écrasant et définitif : un bilan des pertes absolument disproportionné, la destruction de sites
habités, la capture des chefs.

Mis a part la défense des villages, signe que la résistance était désormais arrivée au
dernier stade, la conduite tactique des Baoulé ne semble pas avoir beaucoup changé. Lattaque
surprise et lagression le long des sentiers demeuraient les maniéres les plus courantes de
combattre. Au contraire, les troupes coloniales ont su adapter leur tactique : initialement, les
colonnes qui saventuraient en terrain couvert étaient facilement prises pour cibles pendant leur

marche en file indienne, attaquées simultanément 2 la téte et 4 la queue; les flancs étaient

> Hervé DREVILLON, Lindividu et Ia guerre, Du chevalier Bayard au Soldar Inconnu, Paris, Belin, 2013, p. 89.
% La colonne de Kong, destinée 4 protéger la cité dioula des menaces du conquérant Samori Touré, échoua dans
son objectif initial et suscita lopposition de nombreux villages baoulé qui se trouvaient sur son chemin, lourdement
sollicités en vivres et porteurs, T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples, op. cit., p. 33-65.

66



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

constamment découverts; les tirailleurs répondaient en tirant des salves aveugles, sans
économie mais peu efficaces. Plus tard, ces tactiques inopérantes de colonnes qui ne faisaient
que passer et qui ne se donnaient pas toujours le temps de constater létat des destructions
causées laissérent la place A une véritable occupation territoriale, une tactique qui permettait la
présence prolongée sur le terrain et une plus forte continuité des opérations éclair. La tactique
de marche initiale fut perfectionnée par des contre-embuscades — des tirailleurs qui suivaient
le mouvement des colonnes en paralléle, 3 distance de quelques dizaines de métres — qui
permettaient de prendre entre deux feux les guerriers baoulé embusqués. Les déplacements ne
se faisaient plus seulement sur les pistes et les sentiers les plus battus, mais aussi 2 travers la
forét, en ouvrant le chemin au coupe-coupe.

Ainsi, les ressources du terrain ne venaient plus compenser la faiblesse des armes
baoulé, leurs principales tactiques ayant été déjouées. Le combat devenait réellement inégal. Il
lavait déja été, a leur avantage, pendant les guerres détablissement que les Baoulé avaient
menées contre les occupants antérieurs de leur territoire, mais le rapport de force leur était
désormais défavorable. Cétait seulement alors, en acceptant la bataille rangée, qu'ils
découvraient le vrai visage de la guerre et le gotit amer de la défaite®®. Du moment qu'ils avaient
accepté de donner prise 4 l'adversaire, de descendre sur son terrain en renoncant 4 leur tactique
de guérilla fluide, les Baoulé, acculés aux derniéres défenses, étaient déja battus ; leur défaite fut

d’abord politique, fruit de la désunion™.

LA « PACIFICATION »

A la suite d'opérations militaires de plus en plus importantes et efficaces, nexcluant pas
le recours 4 des actes d’« atrocités » caractérisés, les derniers retranchements des résistants
baoulé tombérent en 1910-1911. Jusqua ce dénouement final, la paix avec les autorités
coloniales avait pris la forme de soumissions partielles et temporaires, souvent reniées par les
chefs qui les avaient acceptées ou leurs remplacants.

Aprés le changement de politique opéré par le lieutenant-gouverneur Gabriel
Angoulvant, nommé i la téte de la colonie de la Céte d'Ivoire en 1908, les opérations
sintensifiérent selon la doctrine proclamée de la « maniére forte ». La paix coloniale se présenta
alors, au Baoulé comme ailleurs, sous la forme de la « pacification », une formule qui cachait le

contenu violent des moyens employés pour obtenir la soumission définitive des populations les

> La bataille décisive est celle « ot1 'adversaire accepte le but de la guerre quon a cherché 4 lui imposer : [...] celle
qui met fin 3 la guerre », L. HENNINGER et Thierry WIDEMANN, Comprendre la guerre. Histoire et notions,
Paris, Perrin, 2012, p. 75.

°7 A l'inverse des sociétés du Bani-Volta qui, en dépit de leur caractére segmentaire et fragmenté, ont su se coaliser
face A un ennemi commun (Mahir SAUL et Patrick ROYER, West African Challenge to Empire. Culture and
History in the Volta-Bani Anticolonial War, Athénes et Oxford, Ohio University Press et James Currey, 2002),
les Baoulé, dotés d'une structure politique davantage centralisée, n'ont réussi aucune véritable coalition large contre
les forces coloniales.

67



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

plus rétives a la domination coloniale®®. « Faire sa soumission » était lexpression courante par
laquelle la novlangue coloniale désignait les conditions contraignantes imposées aux
populations qui choisissaient de déposer les armes, aprés avoir essuyé une défaite ou ayant
assisté A celle de leurs voisins. La soumission prévoyait de régle le désarmement (confiscation
et destruction des armes), une amende (le plus souvent exigée en poudre dor), le paiement
régulier de I'impdt — y compris les arriérés —, lexécution de corvées (travaux aux postes ou sur
les routes), la reddition ou la délivrance des chefs et « meneurs » destinés 4 la déportation au
loin, la destruction des campements en forét, le déplacement et la réunification des villages
éloignés des pistes principales et des postes administratifs®, parfois la remise d'otages. Une mise
en scéne accompagnait ces conditions trés pénibles, une cérémonie de « palabres » pendant
laquelle les anciens révoltés ou insoumis demandaient le pardon, les mains sur la téte, penchés
devant les autorités coloniales triomphantes et la population réunie.

Les maniéres de demander l'arrét des combats restaient, pour les Baoulé, celles codifiées
et établies par la coutume (voir supra), ou bien le recours A des intermédiaires choisis dans des
nvle proches, mais restés en bons termes également avec les autorités coloniales. Toutefois,
l'issue des négociations de paix nétait plus un équilibre retrouvé entre anciens belligérants, sans
trop de conséquences ; I'asymétrie propre de la guerre coloniale ne sexercait pas seulement dans
les combats, mais aussi dans I‘établissement d'une paix qui ne disait pas son nom, ramenée 4 la
« pacification® », formule qui cachait en réalité une défaite définitive assortie de punitions

infligées aux rebelles, les « chitiments », selon lexpression consacrée.

Lexpérience que les Baoulé pouvaient avoir de la guerre avant la conquéte coloniale était
rarement définitive ; les guerres combattues jusqu'alors I'avaient été avec entrain et déploiement
de moyens, certes, mais sans quelles ne deviennent réellement résolutives, sans que leur issue
ne soit jamais irrévocable. La guerre confronte chaque société i son potentiel et 4 ses limites, 4
ses ressources et A ses manques,  la vie et 2 la mort. Elle contient toujours un noyau de vérité,
une réponse aux questionnements fondamentaux. De ce point de vue, la guerre coloniale prend
l'aspect inédit d'un jugement dernier : rien ne sera plus comme avant. La césure nette entre un
avant et un aprés « larrivée des Blancs » est un sentiment trés partagé dans les récits

contemporains, Cela nempéche pas que les Baoulé — battus, chitiés, souvent humiliés — aient

8 Selon la doctrine du lieutenant-gouverneur Angoulvant, qui prenait son inspiration du général Gallieni, la
« conquéte pacifique » devait laisser sa place 2 la « maniére forte » divisée en « action vive » et « action lente », pour
aboutir 4 la « pacification » définitive de la colonie (Gabriel ANGOULVANT, La pacification de la Céte d’Ivoire.
1908-1915. Méthodes et résultats, Paris, Larose, 1916).

*® Lhabitat baoulé était trés dispersé ; de nombreux campements saisonniers surgissaient preés des cultures et loin
du contrdle administratif ; aprés la défaite des rebelles, ces campements étaient systématiquement détruits et les
populations obligées de se regrouper.

% « Le paradoxe du conquérant est sa volonté d'imposer la paix », Patrick ROYER, La guerre en miroir. Conquéte
coloniale et pacification au Soudan occidental, Paris, Les Indes savantes, 2019, p. 389.

68



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

pu tirer aussi des avantages de lordre nouveau établi par la colonisation, sappropriant des
contraintes économiques de celle-ci, comme les cultures dexportation (café et cacao)
nouvellement introduites®. Aprés une défaite militaire et politique sans précédents, aux
conséquences matérielles et démographiques incalculables, les Baoulé ont su retrouver le
dynamisme et le pragmatisme qui caractérisent leur histoire, jusqu? exercer une hégémonie
durable et reconnue au sein de I'Etat ivoirien.

La guerre révele — en méme temps quelle met 4 Iépreuve — la nature politique des
sociétés qui la pratiquent ou la subissent et la maniére quelles ont de se rapporter a ce
phénomene singulier et totalisant. Dans la guerre, toute formation politique mesure sa force et
sa faiblesse, joue son expansion ou sa survie. La structure polycentrée des nvle baoulé avait été
fonctionnelle pour la domination des populations autochtones et permettait des conflits
localisés aux conséquences limitées ; toutefois, elle éclata face a lagression coloniale, lorsque
chaque groupe choisit de maniére autonome la conduite i tenir, marquant la fin de toute
possibilité d'unification densemble ou, du moins, d'une plus grande coordination. Méme les
pactes d’alliance comme le rukpe, qui théoriquement engageait les parties au secours mutuel, ne
survécurent pas 2 la confrontation avec les forces coloniales et a Iéclatement politique qui
sensuivit. La colonisation ceuvra — comme toute entreprise impérialiste — A susciter, a renforcer
et 3 aggraver les divisions internes, originaires de la constitution politique des Baoulé. A leur
tour, ceux-ci purent parfois croire étre en mesure de manipuler lentreprise coloniale 4 leurs fins,
y compris, pour certains nvle, de tirer profit des disgrices des autres, jusqua fournir des
« partisans » aux autorités coloniales. Linversion de sens de ce terme dans le langage colonial
est particuliérement saisissante et atteste d'une domination sémantique; il sert en effet a
désigner non pas les résistants, mais les auxiliaires baoulé des troupes coloniales, des irréguliers
armés qui combattaient pour le butin ou pour régler d'anciennes querelles intestines, qui sen
trouvaient par-la ultérieurement envenimées.

Au Baoulé, la guerre na rien d'irrationnel ni de « primitif », exécutée pour des
ressources vitales (moyens de subsistance, terres, femmes) ; elle est plutdt un phénomeéne
dordre pleinement politique, ce qui peut expliquer certaines prudences et lenteurs dans
l'action ; rien d'irréfléchi ni de spontané dans la conduite de la guerre, dont la décision pondérée
— la guerre est toujours un choix — doit suivre la chaine de commandement établie et des
procédures politiques et rituelles précises, sans par ailleurs que tous ces dispositifs néliminent
les inévitables aspects aléatoires de tout affrontement. Cette prudence tactique pouvait donner
l'avantage dans les conflits avec des voisins moins bien armés et organisés, mais face A I'intrusion
coloniale, le rapport de force sest vite inversé, de l'initial avantage des guerriers baoulé (le
nombre, la connaissance du terrain, la défense de leur pays) A une défaite sans appel, grice non
seulement 2 des facteurs matériels objectifs (I'avantage des fusils A tir rapide sur les vieux fusils

A pierre)®, mais aussi 3 une difficulté toute politique 3 interpréter correctement le projet

61 J.-P. CHAUVEAU, « La colonisation “appropriée” », op. cit.
62 Les troupes coloniales étaient dotées de fusils a baionnette, modéle Gras 1874, puis Lebel 1886, une arme plus
précise, 2 la portée de 2 000 métres, employant la poudre blanche et les cartouches métalliques, capable d'une

69



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3 Patrick DRAME (éd.), Faire la guerre,
penser la paix en Afrique

colonial. Dominateurs de leurs proches, colonisateurs de leur espace, les Baoulé nont compris

que trop tard que les « Blancs » venaient pour rester, venaient pour « finir le monde » (bo me)®.

cadence de tir de huit 4 dix coups par minute. En face, les guerriers baoulé disposaient de fusils de traite chargés
par le canon et dont la recharge était une opération complexe qui pouvait prendre entre une et deux minutes,
pendant lesquelles le tireur était pratiquement désarmé.

% Kpouébo, 23 janvier 2015.

70



Fabio VITL, La guerre et Ia paix au Baoulé (Céte d'Ivoire, XVIIF-XX° siécle)

Résumé / abstract

La guerre menée par les Baoulé contre leurs
voisins et entre eux (le monde baoulé est divisé en
nvle, groupes politiques autonomes) était
marquée par la retenue, imposée par Iéquilibre
des forces. Cependant, les précautions matérielles
et rituelles nempéchaient pas les exces,
notamment la mutilation de lennemi et la
création de trophées humains. Les nvle Baoulé
savaient aussi faire la paix. Une institution ad hoc
— le tukpe, une alliance 4 plaisanterie — permettait
[établissement d'un pacte de paix permanent,
scellé par un serment engageant les anciens
ennemis A ne plus se combattre. Laffrontement
avec les troupes coloniales, caractérisé par un
déséquilibre des forces décisif, divisa les Baoulé
selon des lignes de fracture préexistantes ou celles
créées par les autorités francaises. Suite 3 des
opérations militaires de plus en plus efficaces, les
derniers bastions de la résistance baoulé
tombérent en 1911. Lasymétrie inhérente a la
guerre coloniale ne sexprimait pas seulement dans
les combats, mais aussi dans la « pacification »,
une paix des vainqueurs qui masquait une défaite
définitive accompagnée de chitiments infligés aux
rebelles. Ces sujets sont explorés A travers diverses
sources, tant orales (Baulé) quarchivistiques
(coloniales).

The war waged by the Baoulé against their
neighbors and among themselves (the Baoulé
world is divided into nvle, auronomous political
groups) was marked by restraint, imposed by the
balance of power. However, material and ritual
precautions did not prevent excesses, notably the
mutilation of the enemy and the taking of human
trophies. The nvle Baoulé also knew how to make
peace. An ad hoc institution — the tukpe, a joking
alliance — enabled the establishment of a
permanent peace pact, sealed by an oath
committing the former enemies to no longer fight
each other. The confrontation with the colonial
troops, characterized by a decisive imbalance of
power, divided the Baoulé along pre-existing fault
Iines or those created by the French authorities.
Following  increasingly  effective  military
operations, the last bastions of Baoulé resistance
fell in 1911. The inherent asymmetry of colonial
warfare was expressed not only in combat, but
also in 'pacification,” a peace of the victors that
masked a definitive defeat accompanied by
punishments inflicted on the rebels. These
themes are explored through various sources,

both oral (Baulé) and archival (colonial).

71



