
La guerre et la paix au Baoulé 
(Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

Fabio VITI 
Aix-Marseille Université 

Institut des Mondes Africains 
fabio.viti@univ-amu.fr 

LE TERRAIN ET L’ARCHIVE 

Le concours de sources de nature et d’origine diverses permet une connaissance 
rapprochée et une analyse fine des pratiques guerrières touchant au monde baoulé. Des 
enquêtes de terrain, menées par intermittence à partir de 1981, puis plus régulièrement entre 
1986 et 2019, ont permis une collecte systématique des sources et des traditions orales, par des 
entretiens individuels ou collectifs avec des chefs et des notables dans plus de 100 villages de 
différentes régions baoulé1. Ces récits donnent une riche description de l’art de la guerre baoulé 
(pratiques, tactiques, armes, moyens « mystiques », rôle des guerriers). En revanche, la « guerre 
des Blancs » constitue une rupture et fait plutôt l’objet de silences et de réticences embarrassées, 
les divisions internes et la défaite étant moins « mémorables » que les conflits, à l’issue 
globalement favorable, contre des ennemis proches. Quant aux sources écrites coloniales, elles 
sont très précises et détaillées, notamment au sujet des groupes et des chefs qui ont le plus 
obstinément résisté à l’occupation de leurs domaines. Trop nombreuses pour être citées ici, elles 
sont dispersées dans différents fonds d’archives2. Ces sources, jamais neutres et globalement 
hostiles, recèlent toutefois la voix des ennemis, à lire en creux. Les nécessités de la guerre 
obligent en effet à toujours prendre en compte les agissements et les motivations de l’adversaire, 
surtout dans les échanges les plus immédiats, sur le vif de l’affrontement ; en revanche, des tons 
condescendants et un certain triomphalisme peuvent caractériser la production écrite coloniale 
après les faits, une fois le danger écarté3. 

 
 

1 Dans les références aux sources orales, les entretiens collectifs sont indiqués avec le seul nom du village. 
2 ANCI, Archives nationales de Côte d’Ivoire, Abidjan ; ANS, Archives nationales du Sénégal, Dakar ; AN, 
Archives nationales, Paris-Pierrefitte sur Seine ; ANOM, Archives nationales d’Outre-Mer, Aix-en-Provence ; 
SHD, Service historique de la défense, Vincennes ; CHETOM, Centre d’Histoire des Troupes d’Outre-Mer, 
Fréjus. 
3 Pour une analyse conjointe des sources orales et écrites, voir Fabio VITI, « Un terrain d’archive. Pour une 
ethnographie historique de la société Baoulé (Côte d’Ivoire) », in Alessandro BAUSI, Andrea CAMPLANI et 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 52 

GUERRE ET POLITIQUE 

Les Baoulé ont pratiqué la guerre bien avant la rencontre, fatale à plus d’un titre, avec 
les troupes coloniales (1891-1911), qui marqua la fin de leur souveraineté politique4. Depuis 
l’implantation dans leur territoire actuel au centre-sud de la Côte d’Ivoire – compris entre les 
bassins des fleuves Bandama à l’Ouest et N’zi-Comoé à l’Est, et caractérisé par un milieu de 
transition entre forêt et savane très propice à l’établissement humain (fig. 1) –, les noyaux de 
populations akan5 ayant donné naissance au monde baoulé (Waore man) se sont constamment 
confrontés à la guerre (alɛ), portée ou subie. 

Le peuplement baoulé à l’intérieur de la Côte des Quaqua, correspondant à la moitié 
orientale de l’actuel littoral ivoirien, a été largement déterminé par la traite atlantique des 
esclaves, très active sur la voisine Côte de l’Or (ou Gold Coast, actuel Ghana), mieux pourvue 
de ports, lieux d’amarrage et sites fortifiés. Leur nouvel emplacement protégeait les Baoulé des 
pires ravages de la traite négrière, au point que l’on peut considérer leur implantation comme 
une sorte de refuge, à distance de sécurité de la côte. Cela n’a pas empêché que des esclaves aient 
pu être acheminés le long du bassin du Bandama jusqu’à son embouchure en proximité de 
Lahou, comme l’attestent certains ethnonymes présents dans les Caraïbes6. Tout en protégeant 
l’accès à l’intérieur de leur pays, l’ouverture maîtrisée sur le commerce atlantique permettait aux 
Baoulé de disposer d’armes à feu et autres marchandises européennes achetées en échange 
d’esclaves, d’or en poudre et de tissus artisanaux destinés au marché africain. 

L’origine même de la population baoulé est en rapport direct avec les conflits nés de la 
traite des esclaves et des rivalités politiques et dynastiques qui ont intéressé l’arrière-pays de la 
Gold Coast tout le long du XVIIIe siècle. Plusieurs vagues de réfugiés, venant principalement 
des États Denkyira, après 1701, et Asante, après 17207, ont investi les régions moins densément 

 
 

Stephen EMMEL (éd.), Time and History in Africa / Tempo e storia in Africa, Milan, Biblioteca Ambrosiana, 
2019, p. 211-236. 
4 Pour une analyse fouillée de la guerre au Baoulé, à l’époque précoloniale et durant la conquête française, basée sur 
une multiplicité de sources baoulé (orales, sonores et matérielles) et coloniales (écrites, cartographiques et 
iconographiques), voir F. VITI, La guerre au Baoulé. Une ethnographie historique du fait guerrier. Côte d’Ivoire, 
XVIIIe-XXe siècles, Paris, Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 2023. 
5 Les populations akan du Ghana et de la Côte d’Ivoire constituent un vaste ensemble ethnolinguistique, 
caractérisé par des traits culturels communs (langue, religion, institutions politiques, système de parenté, 
calendrier et onomastique) et une histoire partagée. Au sens étroit, le terme Akan se réfère aux populations de la 
forêt du Ghana actuel : Asante, Akyem, Kwahu, Akwapim, Wassa, Twifo, Assin, Fante et Gomoa. L’usage le plus 
courant du terme est toutefois extensif et comprend d’autres populations ghanéennes et ivoiriennes (Aowin, 
Sehwi, Nzema, Abron, Anyi, « lagunaires » et Baoulé). À tout point de vue, les Baoulé constituent le groupe le 
plus périphérique, à la limite de la frontière occidentale avec les populations Krou et Mandé, celui qui partage le 
moins de traits communs. Voir Georges NIANGORAN-BOUAH, « Les Akan », Atlas de Côte d’Ivoire, Abidjan, 
ORSTOM-Université, 1971 ; Adu BOAHEN, « Who Are the Akan ? », in Les populations communes de la Côte 
d’Ivoire et du Ghana, Actes du Colloque Inter-Universitaire Ghana Côte d’Ivoire, Bondoukou, 4-9 janvier 1974, 
document ronéotypé, 1974, p. 64-81 ; Ivor WILKS, « e State of the Akan and the Akan States: A Discursion », 
Cahiers d’Études africaines, 22, 3-4 (87-88), 1982, p. 231-249. 
6 F. VITI, « L’esclavage au Baoulé précolonial », L’Homme, 152, 1999, p. 53-88. 
7 Margareth PRIESTLEY et Ivor WILKS, « e Ashanti Kings in the Eighteenth Century: A Revised Chronology », 
e Journal of African History, 1, 1, 1960, p. 83-96. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 53 

peuplées de l’intérieur de la Côte des Quaqua, où elles se sont imposées ou superposées aux 
noyaux de populations antérieurement établies (Gouro, Gban, Sénoufo et d’autres groupes 
mineurs)8. 

La défaite subie lors d’un conflit de succession dans la capitale de l’Asante, Aha 
(Kumase), datable autour de 1720, est en particulier à l’origine de la fuite vers l’ouest de la 
faction vaincue des Asabu, un épisode historique, connu sous la forme mythique de l’exode 
d’Aura Poku (la reine Pokou)9. Par vagues successives, ceux qui allaient devenir les Baoulé ont 
donc « colonisé » leur territoire actuel10, par la force, la menace, la ruse, le stratagème ou 
l’alliance, politique et matrimoniale. On retrouve ainsi la guerre tout à fait à l’origine du 
peuplement baoulé, d’abord comme facteur d’expulsion du territoire originaire, ensuite comme 
un moyen parmi d’autres d’établir l’hégémonie akan sur la région nouvellement investie. Les 
Baoulé sont issus d’une faction défaite, certes, mais en mesure de s’imposer aux populations 
autochtones, puisque mieux dotée en armes à feu et porteuse d’une culture politique étatique. 
Le peuplement du Baoulé n’a toutefois pas été une conquête. L’imposition d’une hégémonie 
politique et culturelle des noyaux akan sur les autochtones s’est accomplie de manière 
progressive et à travers plusieurs moyens. Les sources orales rapportent aussi bien des conflits 
armés localisés que des pactes d’alliance et de cohabitation pacifique avec les occupants 
antérieurs. Ceux-ci étaient poussés à quitter l’espace disputé sans plus de conséquences ; en 
alternative, des alliances étaient possibles, sans toutefois donner lieu à un partage de 
responsabilités – comme ailleurs en Afrique de l’Ouest – entre gens du pouvoir et gens de la 
terre11, entre vainqueurs étrangers détenteurs du pouvoir politique et vaincus autochtones 
demeurés en charge du culte de la terre ; cet état de choses permit la résorption progressive des 
noyaux originaires sans quasiment laisser de traces. Ces « guerres d’établissement » 
demeuraient davantage assimilatrices que destructrices. 

Des exceptions à l’absorption complète des occupants antérieurs sont toutefois 
attestées ; il s’agit de cas dans lesquels des noyaux isolés de peuplement autochtone gardent la 
mémoire d’une origine différente, quoique désormais intégrées au monde baoulé. C’est le cas 

 
 

8 Sur le peuplement du Baoulé, voir Timothy C. WEISKEL, « e Precolonial Baule: A Reconstruction », Cahiers 
d’Études africaines, 18, 4 (72), 1978, p. 503-560 ; Jean-Pierre CHAUVEAU, Notes sur l’histoire économique et 
sociale de la région de Kokumbo (Baoulé-sud, Côte d’Ivoire), Paris, ORSTOM, 1979 ; F. VITI, « La construction 
de l’espace politique baulé. Le cas de l’Aïtu nvle (Côte d’Ivoire) », in Claude-Hélène PERROT (éd.), Lignages et 
territoires en Afrique aux XVIIIe et XIXe siècles. Stratégies, compétition, intégration, Paris, Karthala, 2000, p. 113-
151. 
9 Voir F. VITI, « Les ruses de l’oral, la force de l’écrit. Le mythe baule d’Aura Poku », Cahiers d’Études africaines, 
49, 4 (196), 2009, p. 869-892. 
10 En fait, il s’agit du territoire que les Baoulé occupaient lors des premiers contacts avec les autorités coloniales, 
qui ont réalisé le quadrillage ethnique de la colonie de la Côte d’Ivoire au tout début du XXe siècle. La cartographie 
de la distribution des populations ivoiriennes serait différente aujourd’hui, voir ID., « Luoghi comuni : 
appartenenza politica e identità locale. La costruzione dell’etnia Baule (Costa d’Avorio) », in Pier Giorgio SOLINAS 
(éd.), Luoghi d’Africa. Forme e pratiche dell'identità, Roma, Nuova Italia Scientifica, 1995, p. 205-279. 
11 Michel IZARD, Gens du pouvoir, gens de la terre. Les institutions politiques de l’ancien royaume du Yatenga 
(Bassin de la Volta Blanche), Paris et Cambridge, Cambridge University Press et Éditions de la Maison des 
Sciences de l’Homme, 1985. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 54 

des Bomi, dont la domination a été établie par la ruse : un défi sous forme de pari avait vu 
s’affronter un chef baoulé et le chef des Bomi, autour de l’amende à payer en cas d’adultère entre 
les deux communautés. Le Bomi exigeait une panthère vivante, tandis que le Baoulé demandait 
un éléphanteau, également vivant ; face à l’impossibilité de satisfaire la demande des Baoulé, les 
Bomi se plièrent à subir leur domination12. Ce genre de récit, assez répandu, occulte le rapport 
de force et euphémise le recours à la violence, en rendant plus acceptable une domination fondée 
sur une supériorité d’ordre moral et intellectuel : proposer ou accepter un défi expose à un 
risque d’échec, davantage admissible – et mémorable – qu’une défaite en guerre13. 

Aux guerres d’établissement, qui ont caractérisé les premières phases de l’implantation 
baoulé, ont succédé des « guerres de la maturité », non plus liées à des enjeux territoriaux, mais 
causées plutôt par des rivalités politiques internes : querelles de prestige, concurrence pour le 
contrôle des places aurifères et des voies de communication vers le littoral. Ces affrontements 
impliquaient les différents groupes (nvle) baoulé et leurs alliés, mais n’ont pas déterminé la 
domination de l’un sur les autres, empêchée par l’équilibre des forces. 

Leur nouvelle implantation a confronté les migrants akan à des populations avec 
lesquelles les rapports de force ont été globalement à leur avantage, sans avoir à craindre non 
plus des menaces externes une fois éloignés de la sphère d’influence de l’Asante, qui s’arrêtait au 
fleuve Comoé14. Cette situation a contribué à déterminer une forme « faible » de pouvoir, du 
moins au point de vue institutionnel, sans donner lieu à un État centralisé ; en l’absence de 
pressions proches ou éloignées, le résultat du processus de peuplement a été une forme de 
« centralisation périphérique » : le monde baoulé est ainsi caractérisé par la division en une 
pluralité de nvle, un trait originaire et singulier. Il s’agit de formations politiques autonomes et 
souveraines, des micro-États dotés d’un territoire, d’une capitale, d’un appareil politique, à la 
tête duquel se trouve un souverain, le famiɛn, entouré de la mi-bla (reine-mère), de ses 
dignitaires (sran dan) et des chefs (kpɛngbɛn) des provinces (akpaswa) et des villages (klo)15. 
D’autres figures liées au pouvoir complètent l’appareil politique, parmi lesquelles le chef de 
guerre (alɛ kpɛngbɛn), toujours distinct du souverain, occupe une place importante. 

Une dizaine de ces formations politiques s’est partagé l’espace, non sans des frictions et 
des conflits entre elles et avec leurs voisins16. Ce processus de peuplement a connu, à partir du 

 
 

12 Sources orales : Kondeyaokro, 28 avril 1988 ; Aounyassou, 4 mai 1988 ; Bomizambo, 14 septembre 1988. 
13 Un pari perdu est souvent évoqué comme explication du conflit intervenu à Aha, à l’origine de l’exode baoulé 
(Boka Yao Baud Prosper, Lomo Nord, 8 mars 1987 ; Assembo, 30 avril 1988 ; Bouniankoro, 9 mai 1988 ; Konan 
Djahan, Taki-Salekro, 16 août 1988 ; Dibi Okou, Lomo Sud, 23 août 2000). 
14 I. WILKS, « On Mentally Mapping Greater Asante: A Study of Time and Motion », Journal of African History, 
33, 2, 1992, p. 175-190. 
15 F. VITI, Il potere debole. Antropologia politica dell’Aitu nvle (Baule, Costa d’Avorio), Milan, Franco Angeli, 
1998 ; ID., « Un pouvoir contre l’État. Anthropologie politique du Baule (Côte d’Ivoire) », in Pierluigi 
VALSECCHI et F. VITI (éd.), Mondes Akan/Akan Worlds, Identité et pouvoir en Afrique occidentale/Identity 
and Power in West Africa, Paris et Montréal, L’Harmattan, 1999, p. 289-314. 
16 Pour les Baoulé, la frontière (anyalie, littéralement « là où on se rencontre ») s’établit au lieu où l’expansion d’un 
groupe en rencontre un autre déjà établi ; pour éviter des contacts trop proches, sources d’incidents, les nvle 
laissaient entre eux et les autres populations une bande de terrain inoccupé de quelques dizaines de kilomètres de 
large. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 55 

début du XIXe siècle, une réplique ; ainsi, les nvle, établis d’abord au Nord Baoulé (le Waore au 
sens strict), se sont implantés au Sud (le Ngonda, ou carrefour) par des appendices initialement 
subordonnés, mais qui se sont progressivement détachés, grâce aux possibilités 
d’enrichissement que le nouvel espace leur permettait, par l’appropriation des placers aurifères 
et le contrôle des voies de communication vers le littoral, y compris à travers des formes 
violentes (banditisme de grand chemin, capture et rançonnage des voyageurs)17. 

Le monde baoulé, relativement hétérogène, présente ainsi une organisation politique 
lâche, proche d’un « État segmentaire »18 ou d’une « structure segmentaire complexe »19, 
composée de nvle rivaux ou alliés, divisés à l’intérieur en akpaswa, fractions localisées parfois 
tentées de se rendre autonomes. L’instabilité interne au Baoulé, qui prendra des formes 
particulièrement soutenues pendant la conquête coloniale, était donc déterminée par des 
dynamiques de division propres, constitutives, et par un contexte extérieur qui limitait les 
dangers et, par conséquent, l’impératif à s’unir, du moins jusqu’à l’apparition d’un ennemi 
jusqu’alors inconnu. 

 
 

17 Les villages – notamment ceux appartenant aux nvle N’gban et Ouarébo – situés le long des pistes reliant le 
Baoulé au littoral se sont particulièrement illustrés dans ces activités pourvoyeuses de biens et marchandises, 
jusqu’à s’en prendre directement aux troupes et aux convois de la « colonne de Kong », la première expédition 
coloniale à avoir traversé le pays en 1894-1895, T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples: 
Resistance and Collaboration, 1889-1911, Oxford, Clarendon Press et Oxford University Press, 1980  ; F. VITI, 
La guerre au Baoulé, op. cit., p. 92-98. 
18 Aidan W. SOUTHALL, Alur Society. A Study in Processes and Types of Domination, Cambridge, Heffer & 
Sons, 1954. 
19 Edward E. EVANS-PRITCHARD, « e Zande State », in ID., e Position of Women in Primitive Societies 
and Other Essays in Social Anthropology, Londres, Faber and Faber, 1965, p. 102-132. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 56 

Figure n°1 : Territoire des Baoulé 

 

En effet, jusqu’à la fin du XIXe siècle, la conformation géographique de l’espace politique 
baoulé leur avait permis de limiter les intrusions étrangères dans leur territoire ; au Nord, le 
début de la zone de forêt les protégeait des incursions venant des savanes, tandis que la limite 
méridionale se situait à une centaine de kilomètres à vol d’oiseau du littoral. Ainsi, en mars 
1891, les deux premiers commerçants français qui osèrent s’aventurer vers Tiassalé, principale 
plaque tournante des échanges Nord-Sud et Est-Ouest, furent massacrés sur les rapides du 
Bandama, et leurs corps furent dépecés et distribués auprès des participants à l’opération, une 
pratique tout à fait courante à l’époque. À la suite de cet incident, en décembre 1892, un traité 
de soumission et protectorat – le seul concernant le Baoulé – fut proposé aux chefs de la région 
de Tiassalé, mais resta lettre morte. Le choix des autorités coloniales fut alors l’emploi de la 
force, qui débuta en mai 1893 par la prise de la cité marchande considérée comme le verrou du 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 57 

Baoulé20. Commencées dans le sang, les relations directes entre Français et Baoulé furent 
caractérisées par un recours à la force constant mais intermittent entre 1891 et 1911. 

Ces deux décennies de contacts, tantôt violents, tantôt pacifiques, ont été marquées par 
des attitudes des Baoulé très variées et changeantes au fil du temps, pouvant aller de la résistance 
à la collaboration active, en passant par la soustraction, l’évitement, l’accommodement et 
l’arrangement, et où les revirements, les délations et les trahisons n’ont pas manqué. En effet, les 
Baoulé, pourtant familiers de la guerre, se sont présentés de manière très désunie face à un 
adversaire inédit, aux intentions initialement incompréhensibles et manifestement plus fort sur 
les plans matériel et militaire. 

FAIRE LA GUERRE 

La nature de la formation politique baoulé, caractérisée par le fractionnement, les 
rivalités internes et les querelles avec les voisins, a contribué à un recours fréquent et constant à 
la guerre, bien avant l’intrusion coloniale, en particulier sous la forme de conflits de proximité21, 
globalement peu meurtriers mais exigeant une organisation spécifique. L’espace possible de la 
guerre s’est étendu à l’extérieur aussi bien qu’à l’intérieur du monde baoulé, les nvle n’étant pas 
exemptes de conflits intestins, qui ont éclaté au grand jour, le long de lignes de fracture 
préexistantes lors des affrontements contre les forces coloniales. 

Les sources orales baoulé sont riches de détails concernant les moyens de la guerre 
(hommes et armes), ses causes, son déroulement et ses issues, notamment à propos des conflits 
qui ont précédé l’agression coloniale. Cela permet une description proprement ethnographique, 
détaillée, rapprochée, au ras du sol, du fait guerrier. 

Tout d’abord, la guerre baoulé peut être classée comme une « guerre d’hommes », 
catégorie opposée à la « guerre mécanique » ; le guerrier était l’instrument principal de la guerre, 
acteur et cible, même si le recours aux armes à feu, des fusils de traite à l’efficacité limitée, était 
généralisé dès les premières phases du peuplement du nouveau territoire. La qualification de 
guerre d’hommes se fonde sur le relatif équilibre de moyens matériels dans les affrontements 
entre Baoulé ou avec leurs voisins, où la force, la ruse, la préparation, le courage, la détermination 
et l’endurance des guerriers pouvaient faire la différence et déterminer l’issue de chaque combat 
singulier. 

Idéalement, le guerrier (alɛfue) ne devait pas être trop vieux ni trop jeune. On 
combattait avec l’intelligence (n’gwlɛlɛ), ce qui excluait les jeunes non expérimentés qui 
pouvaient ne pas être à la hauteur malgré leur prestance physique22 ; les vieux pouvaient être 

 
 

20 T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples, op. cit., p. 33-46 ; F. VITI, Il potere debole, op. cit., 
p. 156-160. 
21 En l’absence de chevaux ou de bêtes de somme, tout déplacement se faisait à pied, ce qui limitait nécessairement 
la vitesse et le rayon d’action des guerriers. 
22 « C’est quand la tête n’est pas là, que le jeune porte le chapeau » (Nana Yao Kouamé, Taki-Salekro, 
21 janvier 2015). 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 58 

des guides précieux de par leur expérience, mais non plus en mesure de se battre23. La préférence 
allait donc aux hommes adultes, mûrs, dotés d’un bon discernement ; la ruse l’emportait sur la 
force (fanga). 

Le guerrier devait savoir faire preuve de prudence, d’astuce et d’habiletés, d’abord 
comme chasseur, connaisseur de la brousse, de sa faune et de ses êtres invisibles. La 
connaissance des « choses » (liké ou ningué) occultes était fondamentale ; la maîtrise dans ce 
domaine était tout aussi importante que les armes et les adresses personnelles. Pour leur 
protection, les guerriers baoulé disposaient de nombreuses amulettes (amuɛn), portées au doigt, 
à l’avant-bras, au cou, à la taille, à la cheville ; ils endossaient des gilets ou des camisoles censés 
les rendre invulnérables aux coups ; d’autres amulettes déviaient les balles ennemies, rendaient 
ceux qui les endossaient invisibles ou capables de se déplacer instantanément. Ces « choses » 
pouvaient provenir d’autres populations, notamment celles des forêts situées plus à l’ouest ; les 
Baoulé ont aussi adopté, sans leur signification religieuse, des amulettes musulmanes fournies 
par les populations des savanes du Nord. Toutes ces « choses », accompagnées de formules 
incantatoires et de gestes rituels appropriés, donnaient confiance et courage ; le corps individuel, 
biologique du guerrier, incomplet et imparfait sans leur apport, s’en trouvait « augmenté ». La 
préparation des guerriers prévoyait aussi une condition de pureté rituelle : séparation des 
femmes, abstinence sexuelle, bain purificateur, absorption d’eau lustrale, respect des interdits 
alimentaires ou d’autre nature, exécution de sacrifices et d’offrandes à l’esprit personnel (kla) et 
aux êtres de la forêt (asiɛ oussu). 

Au retour du combat, d’autres rituels de remerciement et de purification devaient être 
exécutés, notamment par les hommes qui avaient tué un ennemi, la condition du meurtrier 
étant toujours entachée de la souillure de la mort donnée, considérée être dangereuse pour lui 
et ses proches. Le meurtrier qui revenait du combat était « comme un chien enragé » qu’il fallait 
maîtriser ; on devait le purifier pour « enlever l’odeur de la mort », « laver ses yeux » pour qu’il 
ne revoie pas la scène du meurtre et que sa tête, habitée par l’esprit (wawe) de sa victime, « ne 
tourne pas », le rendant agressif envers les siens24. L’importance du guerrier était reconnue par 
sa communauté, mais sa personne était entourée d’une certaine crainte et de précautions en lien 
avec son pouvoir de nuisance et de destruction, une violence nécessaire mais dangereuse qu’il 
fallait domestiquer pour que le sang n’appelle pas d’autre sang25. 

« Ceux qui aimaient trop faire la guerre » n’étaient pas spécialement aptes aux charges 
politiques, et le guerrier était toujours subordonné à la sphère du pouvoir, davantage encline à 
la retenue, à la médiation, à la prudence. Les souverains (famiɛn) étaient préservés et exclus des 
combats. Ils pouvaient toutefois être présents lors des affrontements, entourés et protégés par 
leur garde rapprochée, une attitude non exempte de risques, mais nécessaire pour donner du 

 
 

23 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014. 
24 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; Koffi Kouassi Joseph, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; 
Sènmlèn Adjé, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; Nana Kouamé Yao, Taki-Salekro, 21 janvier 2015 ; Koffi Pokou, 
Lomo Sud, 13 janvier 2016 ; N’guessan Tano, Moronou, 15 janvier 2016 ; Assakra, 2 août 2019. 
25 F. VITI, « Le corps du guerrier et de son ennemi (mort) (Baoulé, Côte d’Ivoire, XIXe-XXe siècles) », Africa. 
Rivista semestrale di studi e ricerche, n.s., 3, 1, 2021, p. 25-47. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 59 

courage aux hommes qui se battaient. La capture ou la mort du chef entraînait immédiatement 
la reddition de ses hommes : « Un roi […] est comme un drapeau, si le roi tombe, c’est fini »26. 

Une autre mesure inspirée par la prudence prévoyait une sélection des hommes qui 
devaient se battre : les guerriers frottaient fort leurs mains dans une bassine contenant des 
morceaux de lames de fer aiguisées, rendus invisibles par de l’eau traitée avec des feuilles 
écrasées ; ceux qui se blessaient étaient exclus des combats27. Cette pratique préservait une 
partie des hommes, qui restaient défendre le village et ses habitants. Le principe était de ne pas 
se battre en mobilisant en même temps tous les hommes disponibles. La guerre baoulé était 
une guérilla menée par petits groupes, faite d’attente, d’affût, d’embuscades. Un grand nombre 
de guerriers n’était pas toujours requis, la relative pénurie d’armes à feu et de poudre ne 
permettant pas non plus de déployer de gros effectifs. 

La guerre était une affaire d’hommes, mais les femmes pouvaient y jouer une part 
importante : d’abord, un rôle politique dans la chaîne de commandement, lorsqu’elles 
occupaient des positions apicales. Ensuite, non moins important, un rôle rituel dans l’exécution 
de danses et de chants d’encouragement pour les hommes au combat et de défi envers les 
ennemis ; l’adjanu, danse féminine interdite au regard masculin, devait être exécutée au moment 
précis où les hommes étaient censés se battre, toute mauvaise interprétation pouvant être 
reprochée aux femmes comme cause de la défaite28. Elles exerçaient aussi des fonctions d’appui 
logistique. Les femmes pouvaient enfin faire l’objet de capture au cours des conflits, même si 
cela n’était pas le but principal de la guerre, contrairement à ce qui se passait dans la plupart des 
sociétés segmentaires des forêts ouest-africaines. 

Les Baoulé disposaient de fusils de traite, de vieux mousquets à pierre importés 
d’Europe, achetés dans les comptoirs du littoral contre de l’or ou d’autres marchandises, y 
compris des esclaves jusqu’à l’abolition de la traite. Les Baoulé pouvaient réparer leurs armes, 
mais pas les fabriquer ; ils savaient en revanche produire une poudre noire artisanale, à base de 
charbon végétal et de salpêtre, avec ou sans le soufre acheté29 ; elle était utilisée seule ou 
mélangée avec la poudre d’importation, plus performante mais plus chère, dont 
l’approvisionnement pouvait subir les aléas du marché et des interdictions administratives. Les 
projectiles étaient également fabriqués sur place, à partir de barres de plomb achetées ou de 
morceaux de fer martelés ; en l’absence de ces matériaux, les fusils pouvaient être chargés avec 
de la pierraille, ce qui en diminuait ultérieurement l’efficacité. Ces armes à feu « non 
perfectionnées » étaient dangereuses aussi pour ceux qui s’en servaient, pouvant exploser si 
défectueuses ou mal chargées. 

 
 

26 Koffi Kouassi Maurice, Bouaké, 15 août 2000. 
27 Kimoukro, 3 août 2002 ; Dida-Blé, 1er août 2019. 
28 Pour des textes des chants accompagnant la danse de l’adjanu et d’autres pratiques rituelles féminines liées à la 
guerre, voir F. VITI, La guerre au Baoulé, op. cit., p. 113-118. 
29 Kouassi Kla, Douakankro, 16 août 2000. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 60 

Guerrier n’gban (carte postale, 1910 ca., coll. E.T.W.C)30 
 
En plus des fusils, les Baoulé disposaient de nombreuses armes blanches, de coupe, de 

pointe, de jet, d’estoc ou de percussion : couteaux, machettes, épées, sabres, haches, lances, 
piques, sagaies, massues, gourdins, bâtons, frondes et lance-pierres. Tout objet lourd ou 
tranchant pouvait à l’occasion se transformer en arme par destination. Filets et cordes étaient 
employés à la fabrication de pièges. D’autres moyens de destruction naturels, comme le feu ou 
différentes sortes de poison, d’origine végétale ou animale, étaient largement utilisés. L’emploi 
de l’arc n’est pas attesté, sinon pour un temps révolu, et ne figure déjà plus dans les premières 

 
 

30 Les initiales E.T.W.C. désignent le sergent Étienne aï Wan Chanh, infirmier major de 2e classe. Il avait été 
affecté au camp militaire de Dimbokro à compter du 12 janvier 1910 ; ici, il avait commencé sa production de 
cartes postales, dont une cinquantaine a été identifiée et répertoriée. Étienne aï Wan Chanh se trouvait alors au 
milieu des mouvements des troupes dirigées contre les Abbey, les N’gban et les Agba, et c’est là qu’il a pu 
photographier, entre autres sujets, des (anciens) guerriers en pose pour le portrait. Voir F. VITI, « Sur quelques 
images de chefs baoulé. La photographie en guerre (Côte d’Ivoire, 1893-1910) » Cahiers d’Études africaines, 58, 
2 (230), 2018, p. 349-371. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 61 

sources coloniales de la dernière décennie du XIXe siècle. 
Dans les affrontements entre villages proches, nés de différends territoriaux, de 

meurtres, de vols ou d’adultères, les combats prenaient une forme régulée. En face, il n’y avait 
pas des inconnus ou des populations ennemies, mais des fractions du même regroupement ou 
de nvle associés à travers de nombreux échanges, matrimoniaux, commerciaux ou d’autre 
nature, et destinés tôt ou tard à rétablir entre eux des relations pacifiques. Après un premier 
épisode déclencheur, les combats étaient programmés, se déroulaient en temps et lieu convenus 
et avec des règles d’engagement que les deux parties étaient tenues de respecter ; ils cessaient au 
premier sang et il était rare qu’ils fassent des morts31. L’esprit du duel à armes égales et du défi 
loyal dominaient ces heurts, qui avaient lieu à l’intérieur d’un périmètre d’alliances possibles, 
n’avaient jamais une issue définitive et débouchaient sur une réconciliation sous les auspices 
d’une partie neutre. Le camp qui avait le dessous se rendait et reconnaissait, sinon les raisons 
des autres, du moins leur supériorité. 

Dans les combats contre les « étrangers », y compris entre nvle rivaux, la tactique usuelle 
évitait l’affrontement direct, en terrain ouvert. Les guerriers combattaient principalement sous 
le couvert végétal de la forêt, le long des sentiers parsemés de pièges, à l’abri d’un arbre ou d’un 
trou creusé dans le sol. L’embuscade, le guet-apens, le coup de main rapide, l’attaque surprise, 
suivis d’un repli immédiat32, étaient de mise, de manière à frapper l’ennemi sans trop s’exposer 
à sa réaction et sans velléités de conquêtes territoriales. Après la première décharge des armes à 
feu, les agresseurs s’enfuyaient dans la forêt dense, le plus souvent sans même pouvoir évaluer 
le résultat de l’attaque et constater les pertes infligées à l’ennemi ; ou alors ils restaient cachés, 
bien à l’abri derrière la végétation ou les contreforts d’un arbre, aux prises avec la laborieuse 
recharge des fusils. Le passage des fleuves et les gués étaient aussi des endroits d’attaque 
fréquents. 

Les villages étaient attaqués nuitamment à l’aide de grenades incendiaires – des noix de 
cocotier remplies de paille sèche et de tisons ardents – qui permettaient de mettre le feu aux 
toits de chaume, en se donnant le temps de se replier et de se tenir prêts à tirer sur ceux qui 
sortaient des habitations incendiées33. 

En cas d’attaque ou de menace contre un village, la fuite était la meilleure défense, après 
avoir mis le feu aux habitations, vidées de leurs habitants et des biens que l’on pouvait 
transporter et qu’il ne fallait surtout pas laisser entre les mains des agresseurs (or, tissus, vivres 
et animaux). Les fuyards se cachaient alors, même pour de longues périodes, dans des 
campements de forêt34. Les villages ennemis n’étaient pas attaqués pour en prendre possession 
et les occuper en permanence, mais plutôt pour marquer la défaite et l’humiliation des 
adversaires, chassés de leurs habitations. 

 
 

31 Mian Kouakou, Langbassou, 10 août 2000 ; N’guèn Kouassi, Kahankro, 18 août 2000 ; Kokore Kra Albert, 
Konankankro, 25 août 2000. 
32 N’gbedjo, 3 août 2002 ; Boua Kouakou, Taki-Salekro, 6 août 2002 ; Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 
22 janvier 2014. 
33 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014. 
34 Moronou, 1er septembre 2000. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 62 

L’ensemble de ces opérations pouvait difficilement provoquer un nombre important de 
tués et blessés, mais les affrontements armés plus soutenus et meurtriers ne manquaient pas35. 
La tactique principale était finalement l’évitement, le refus de la bataille résolutive, du choc 
direct en terrain découvert. Cet art baoulé de la guerre montra ses limites précisément dans 
l’affrontement avec les troupes coloniales, pendant lequel l’équilibre et la symétrie propres aux 
combats entre les nvle baoulé et leurs ennemis proches vinrent à manquer. 

La guerre étant pour les Baoulé une forme d’ordalie, l’issue défavorable était imputée 
aux responsables, qui avaient mal évalué le rapport de force et méritaient l’oubli. L’échec 
démontrait, avec la force du jugement des dieux, qu’une guerre perdue n’aurait pas dû avoir lieu. 
Il fallait toujours de bonnes raisons pour choisir de combattre, que les chefs politiques devaient 
trouver en consultant leurs conseillers et en interrogeant plusieurs fois les différents oracles. La 
chaîne de commandement était complexe, ce qui limitait les possibilités d’improvisation et 
d’impréparation. La conduite avisée de la guerre exigeait que toutes les conditions matérielles 
et rituelles propices soient remplies avant toute décision de passage à l’acte. 

La guerre menée par les Baoulé a été marquée par une certaine retenue, par la mesure 
et la prudence, imposées par l’équilibre des forces. Ces précautions, d’ordre à la fois matériel et 
rituel, n’ont certes pas empêché des débordements dans le vif de l’affrontement, qui 
comprenaient la mutilation de l’ennemi et la constitution de trophées humains. Dès les premiers 
contacts, les autorités coloniales découvrirent des restes humains, crânes et os décharnés, 
conservés dans les habitations ou attachés aux tambours. Les coloniaux furent aussi l’objet 
d’attentions particulières, facilement visés et cibles de choix, au point qu’une hantise de la 
mutilation des cadavres gagna vite les esprits. Les troupes coloniales n’étaient pas en reste, 
pratiquant aussi la mutilation des corps des ennemis tombés ou blessés et l’exposition des restes 
humains, notamment des têtes exhibées sur des piques36. 

FAIRE LA PAIX 

Qui a fait la guerre tôt ou tard fera la paix (anuanzɛ). Le recours à la violence dans les 
relations extérieures ainsi que la guerre, offensive ou défensive, prévoyaient toujours une 
solution négociée qui devait conjurer tout risque d’anéantissement ou de dérive incontrôlée, 
assurer la mesure dans l’usage de la force et garantir la continuité dans les relations sociales et 
politiques mises à rude épreuve par la guerre. Celle de l’ennemi (kpolɛfue) n’était jamais une 
figure absolue ; la haine et l’hostilité (kpolɛ) étaient des sentiments forts mais transitoires. 
L’ennemi d’aujourd’hui pouvait se transformer en l’allié de demain et vice-versa. 

La paix, en baoulé, n’est pas une notion clairement identifiée et opposée à la guerre ; 

 
 

35 Boka Yao Prosper, Lomo Nord, 14 mars 1987, à propos d’un conflit entre Aïtou et Ouarébo, deux nvle voisins 
mais ennemis. 
36 F. VITI, « À la guerre comme à la guerre. De la cruauté dans l’art du combat (Baoulé, Côte d’Ivoire, 1891-
1911) », in Dominique CASAJUS et F. VITI (éd.), La terre et le pouvoir. À la mémoire de Michel Izard, Paris, 
CNRS Éditions, 2012, p. 249-270. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 63 

différents termes désignent plutôt un état d’apaisement individuel ou de calme général. Pas 
vraiment un état tout à fait contraire à la guerre, ni une issue possible de la guerre, qui est en 
revanche précisément désignée : alɛ, avec ses dérivés, le guerrier, alɛfue, le chef de guerre, alɛ 
kpɛngbɛn (ou safuniɛrɛn, terme dérivé de l’asafohene asante). Pratiquant la guerre, les Baoulé 
savaient aussi faire la paix, même sans la nommer, souvent grâce à l’intervention d’une partie 
neutre, en mesure de mener des négociations, notamment dans les conflits entre nvle. 

Pour demander la cessation au moins temporaire des hostilités, un jeune homme ou 
une femme, donc quelqu’un qui n’avait pas pris part aux combats, appartenant à l’une des deux 
factions en lutte ou à une partie neutre, intervenait en exhibant des branches d’arbres ou de 
palmier, tout habillé en blanc, le visage enduit de kaolin37 ; cet envoyé levait haut les mains avec 
les branches et criait : alɛ wa wye, alɛ wa wye (« la guerre est finie, la guerre est finie »)38. Ou 
alors c’était un chef reconnu par les deux ennemis, ou son messager, qui faisait cesser le conflit, 
en montrant son aɔtɔ (sceptre)39. Cela suffisait à ouvrir les premiers pourparlers. 

Faire la paix pouvait signifier simplement « mettre fin à la guerre » (be sié alɛ), jusqu’à 
ce que le conflit « se réveille » à nouveau40. Pour une paix définitive, ou du moins durable, il 
fallait obtenir l’aveu de culpabilité et la demande de pardon (kpata) de la part des vaincus, scellés 
par des libations et des sacrifices, en présence de médiateurs, face auxquels les anciens ennemis 
s’engageaient par un serment solennel à ne plus se battre. Prêter serment (ta nda, littéralement 
« planter serment ») revenait à prononcer une formule comme : « si je n’ai pas respecté [le 
serment], que quelque chose m’arrive » ; ou bien : « si vous voyez que je recommence, faites de 
moi ce que vous voudrez »41. Les vaincus devaient fournir les boissons et les animaux destinés 
à l’immolation, des ovins ou des bovins, qu’il fallait couper dans le sens de la longueur42 ; de 
plus, ils devaient verser une amende de guerre en poudre d’or43. Les vaincus étaient donc 
considérés comme les responsables de la guerre, dont ils demandaient l’arrêt et en assumaient 
les conséquences. 

Entre deux villages proches, les procédures de sortie d’un conflit pouvaient être plus 
simples : « on parle seulement dans la bouche et puis c’est fini »44 ; il n’y avait ni vainqueurs ni 
vaincus et aucune amende à verser. Le pardon était réciproque, chacun reconnaissant ses torts. 

Une institution ad hoc, le tukpɛ, alliance à plaisanterie, permettait l’établissement d’un 
pacte de paix permanent, scellé par un serment engageant les anciens ennemis à ne plus se 
battre. Le tukpɛ permettait des comportements très libres, transgressifs ou provocateurs : 

 
 

37 Nana Yao Kouamé, Taki-Salekro, 21 janvier 2015. 
38 Kpouébo, 23 janvier 2015. 
39 Kimoukro, 3 août 2002. 
40 Kpouébo, 23 janvier 2015. 
41 Koffi Kouassi Joseph, Lomo Nord, 22 janvier 2014. 
42 Ngattadorikro, 29 avril 1988. 
43 Affotobo, 2 août 2002 ; N’gbedjo, 3 août 2002 ; Kimoukro, 3 août 2002 ; Boua Kouakou, Taki-Salekro, 
6 août 2002. 
44 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014. Le recours à la parole pour apaiser les conflits est 
fréquent, sans oublier que la parole, précisément par sa puissance, peut également être un instrument de 
provocation, de défi et d’incitation à la guerre. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 64 

l’adultère, le vol d’animaux et d’autres conduites normalement sanctionnées ne l’étaient pas 
lorsqu’elles avaient lieu entre les partenaires de l’alliance, manière de mettre à l’épreuve leur 
loyauté. 

Les parties anciennement ennemies qui souhaitaient établir ce pacte d’alliance 
désignaient des délégations qui devaient se rencontrer en terrain neutre. Sur place, de la 
nourriture, de l’eau et des boissons étaient déposées sur un monceau de paille : une formule de 
serment, invoquant le ciel (nyamiɛn), la terre (asyɛ) et les ancêtres (umyɛ), engageait 
solennellement les partenaires à ne pas reprendre les hostilités, sous peine de ne plus pouvoir 
consommer les aliments et les boissons déposés devant eux. Un sacrifice animal et l’échange de 
quelques gouttes de sang entre les chefs des deux parties complétaient la cérémonie. 

Le sacrifice pouvait aussi avoir pour objet des victimes humaines : dans ce cas, chaque 
partie choisissait un homme (le sacrifice de femmes dans ce contexte n’est pas attesté), qui 
pouvait être un captif ; les deux victimes étaient immolées en les fendant dans le sens de la 
longueur ; les moitiés de chacune étaient ensuite échangées et réunies de manière à recomposer 
deux nouveaux corps entiers, ce qui revenait à sceller un pacte d’alliance durable45 ; à l’issue de 
la cérémonie, les deux groupes partenaires devenaient un seul46. 

L’idiome baoulé de la paix n’était pas irénique, mais cru et réaliste. La paix n’était pas un 
état de non-guerre, mais une condition établie formellement et rituellement au terme d’un 
affrontement armé d’intensité particulièrement forte, qui poussait les anciens ennemis à ne pas 
réouvrir les hostilités. 

LA GUERRE DES BLANCS 

Un changement fondamental est intervenu avec l’arrivée des Blancs. La guerre 
équilibrée et de proximité d’avant l’agression coloniale s’est mue en une guerre de conquête 
asymétrique, la « guerre des Blancs ». Décidée et menée par une puissance étrangère jusqu’alors 
éloignée et inconnue, elle était destinée à changer en profondeur la physionomie d’une société 
et d’un pays. La guerre entre communautés politiques souveraines et d’un niveau technologique 
proche laisse alors sa place à la guerre impérialiste qui méconnaît précisément la souveraineté 
de l’ennemi, avant même de l’avoir détruite. La guerre devient ainsi pleinement cet « acte de 
violence destinée à contraindre l’adversaire à exécuter notre volonté »47. Affrontement de deux 
volontés indépendantes, de deux partenaires souverains, la guerre amène à la perte d’autonomie 
de décision et d’action pour le vaincu, soumis au dessein du vainqueur par la violence, moyen 
d’atteindre l’asservissement de l’adversaire48. 

L’affrontement colonial, caractérisé par un déséquilibre de forces de plus en plus 

 
 

45 Konan Yao, Ahouakro, 28 juillet 2017. 
46 Be bo ekun, « Ils deviennent un » (Kotiakoffikro, 25 août 2000). 
47 Carl von CLAUSEWITZ, De la guerre [1832], trad. par Denise Naville, Paris, Éditions de Minuit, 1988, p. 51. 
48 Emmanuel TERRAY, « La légitimité des métaphores guerrières », in Alain JOXE, Nicole LORAUX, Jacques SAPIR 
et E. TERRAY (éd.), Formes et frontières de la guerre. Table ronde 16 juin 1989, Paris, EHESS, Groupe de 
sociologie de la défense, Cahiers d’Études stratégiques, 15, 1991, p. 7-18. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 65 

déterminant, vit les Baoulé fortement divisés selon des lignes de fracture préexistantes ou 
habilement suscitées par les autorités françaises, y compris à l’intérieur d’un même nvle, à tel 
point que l’on peut parler ponctuellement d’épisodes de guerre civile49. Tous les nvle baoulé ne 
se sont pas battus contre la présence coloniale, et ceux qui l’ont fait ont agi de manière solitaire, 
discontinue et pas toujours efficace. Certains groupes ont opposé une résistance acharnée (les 
N’gban), d’autres l’ont fait de manière plus discontinue (les Agba ou les Nanafoué-Kpri), 
d’autres encore, après une initiale hésitation, se sont rangés du côté des autorités coloniales (les 
Aïtou)50 ou se sont divisés à leur interne (les Ouarébo)51. 

Pendant vingt ans, de 1891 à 1911, de nombreux épisodes violents, parfois ponctuels 
et non coordonnés, ont marqué l’opposition à la présence coloniale, jusqu’à la « pacification » 
finale, obtenue au prix de morts et destructions, et dont les conséquences se sont prolongées 
dans le temps : régions dépeuplées, communautés désarticulées, pénuries en tout genre. 
Toutefois, les Baoulé ont su aussi s’adapter à la domination coloniale, voire s’approprier certains 
de ses dispositifs et en tirer un profit52, sans que cela n’atténue le caractère brutal et non légitime, 
par définition, de la colonisation. 

La phase la plus aiguë de la conquête a vu les Baoulé souvent incertains, parfois 
incapables d’exploiter un succès momentané, toujours divisés. Leur supériorité dans le nombre, 
dans la connaissance du terrain, dans les motivations à se battre n’ont pas surmonté l’infériorité 
sur le plan matériel, l’impréparation tactique, l’incompréhension du projet politique colonial. 

Sur le plan purement militaire, les Baoulé n’ont pas su ajuster leur tactique aux 
nouveaux enjeux et ont continué à se battre comme ils l’avaient toujours fait, par l’embuscade, 
l’abandon des villages, l’évitement, la prudence et une certaine lenteur dans les réactions face 
aux initiatives du camp d’en face. Or, dans la guerre, et tout particulièrement dans une guerre 
coloniale asymétrique, « l’inégalité des situations de départ tend souvent à se réduire par un 
ajustement progressif des méthodes et des moyens […], qui s’opère au bénéfice du faible, mais 
peut induire un ajustement en retour par emprunt aux autochtones de certaines techniques de 
combat53 ». Chacune des deux parties reprend à son compte les pratiques de l’autre, les imitant 
pour le meilleur et pour le pire. Les ennemis s’apprennent mutuellement non seulement les 
techniques de combat usuelles, ce qui permet de les déjouer, mais aussi les enjeux et les valeurs 
mises en cause dans le conflit (la fierté du guerrier, son code d’honneur, la défense de son pays, 

 
 

49 « To call a war “civil” is to acknowledge the familiarity of the enemies as members of the same community: not 
foreigners but fellow citizens », David ARMITAGE, Civil War. A History in Ideas, New Haven-Londres, Yale 
University Press, 2017, p. 12. 
50 F. VITI, La guerre au Baoulé, op. cit. 
51 ID., « Le commandant s’en va-t-en guerre. Maurice Delafosse face à la révolte baoulé (Côte d’Ivoire, 1899-
1900) », Journal des africanistes, 90, 1, 2020, p. 114-166. 
52 J.-P. CHAUVEAU, « La colonisation “appropriée”. Essai sur les transformations économiques et sociales en pays 
Baule (Côte d’Ivoire) de 1891 au début des années 1920 », in Marc-Henri PIAULT (éd.), La colonisation : rupture 
ou parenthèse ?, Paris, L’Harmattan, p. 57-122. 
53 Michel IZARD, « Histoire militaire et anthropologie politique : à propos de la conquête du bassin des Volta 
(Afrique de l’Ouest) », in Laurent HENNINGER (éd.), Histoire militaire et sciences humaines, Bruxelles, 
Complexe, 1999, p. 43-59, citation p. 47. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 66 

de ses biens et de ses symboles, le salut ou la gloire), de manière à pouvoir frapper l’adversaire 
là où cela ferait le plus mal ; cela explique aussi la fréquence des atteintes portées aux cadavres, 
notamment par la décapitation, largement pratiquées par les deux camps. Toutefois, si, « pour 
ceux qui s’affrontent, la guerre est un langage commun qui nourrit une culture partagée54 », dans 
les guerres coloniales, ce langage commun n’est pas donné d’avance : il doit tout au plus s’établir 
dans la confrontation et fait partie davantage des conséquences que des conditions 
préliminaires de celle-ci. 

Sur le plan de l’organisation tactique, des changements importants sont intervenus au 
cours des deux décennies d’affrontements, davantage du côté des troupes coloniales que de celui 
des résistants baoulé pour qui le conservatisme a été un élément de faiblesse certain. Lorsque 
les combattants baoulé ont changé de tactique, cela a été le produit d’un repli et d’une défaite 
déjà largement consommée. Au début de l’intervention française (colonne de Kong et ses suites, 
1894-1895)55, les Baoulé abandonnaient leurs villages à la destruction, après les avoir vidés de 
leurs habitants et des biens transportables. Par la suite, pendant la phase finale des opérations 
de « pacification » (1909-1911), les villages étaient davantage protégés par des palissades et les 
chemins semés d’obstacles et de tranchées. À Kpouébo, en juin-juillet 1910, comme à Salékro 
en février 1911, ces villages, centres de pouvoir, devinrent le dernier rempart des défenseurs et 
le dernier objectif des agresseurs. Pour les Baoulé, tenter le tout pour le tout avec une défense à 
outrance, plutôt que la dispersion dans la forêt, était devenu un choix obligé, la prise de 
conscience du choc final devenu inévitable, après des années de résistance, harcèlement, 
soustraction et guérilla. La bataille qui s’y déroulait devenait pour la première fois décisive. 

La guerre avait changé de nature : une multiplicité d’actions dispersées et de peu 
d’impact, mais globalement efficaces, avait laissé la place à une confrontation localisée, directe, 
ultime, où se concentrait l’ensemble des forces, d’un côté comme de l’autre. L’usage du canon, 
arme lourde rarement employée jusqu’alors, synthétise efficacement cette concentration des 
forces, dont l’effet psychologique égalait l’efficacité matérielle. À Salékro (la capitale des 
Nanafoué-Kpri) et dans l’Orumbo Boka (le relief refuge des N’gban) plus qu’ailleurs, plus que 
dans la guerre de guérilla sous bois, on entendit clairement le fracas de la bataille. Le résultat 
fut écrasant et définitif : un bilan des pertes absolument disproportionné, la destruction de sites 
habités, la capture des chefs. 

Mis à part la défense des villages, signe que la résistance était désormais arrivée au 
dernier stade, la conduite tactique des Baoulé ne semble pas avoir beaucoup changé. L’attaque 
surprise et l’agression le long des sentiers demeuraient les manières les plus courantes de 
combattre. Au contraire, les troupes coloniales ont su adapter leur tactique : initialement, les 
colonnes qui s’aventuraient en terrain couvert étaient facilement prises pour cibles pendant leur 
marche en file indienne, attaquées simultanément à la tête et à la queue ; les flancs étaient 

 
 

54 Hervé DRÉVILLON, L’individu et la guerre. Du chevalier Bayard au Soldat Inconnu, Paris, Belin, 2013, p. 89. 
55 La colonne de Kong, destinée à protéger la cité dioula des menaces du conquérant Samori Touré, échoua dans 
son objectif initial et suscita l’opposition de nombreux villages baoulé qui se trouvaient sur son chemin, lourdement 
sollicités en vivres et porteurs, T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples, op. cit., p. 33-65. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 67 

constamment découverts ; les tirailleurs répondaient en tirant des salves aveugles, sans 
économie mais peu efficaces. Plus tard, ces tactiques inopérantes de colonnes qui ne faisaient 
que passer et qui ne se donnaient pas toujours le temps de constater l’état des destructions 
causées laissèrent la place à une véritable occupation territoriale, une tactique qui permettait la 
présence prolongée sur le terrain et une plus forte continuité des opérations éclair. La tactique 
de marche initiale fut perfectionnée par des contre-embuscades – des tirailleurs qui suivaient 
le mouvement des colonnes en parallèle, à distance de quelques dizaines de mètres – qui 
permettaient de prendre entre deux feux les guerriers baoulé embusqués. Les déplacements ne 
se faisaient plus seulement sur les pistes et les sentiers les plus battus, mais aussi à travers la 
forêt, en ouvrant le chemin au coupe-coupe. 

Ainsi, les ressources du terrain ne venaient plus compenser la faiblesse des armes 
baoulé, leurs principales tactiques ayant été déjouées. Le combat devenait réellement inégal. Il 
l’avait déjà été, à leur avantage, pendant les guerres d’établissement que les Baoulé avaient 
menées contre les occupants antérieurs de leur territoire, mais le rapport de force leur était 
désormais défavorable. C’était seulement alors, en acceptant la bataille rangée, qu’ils 
découvraient le vrai visage de la guerre et le goût amer de la défaite56. Du moment qu’ils avaient 
accepté de donner prise à l’adversaire, de descendre sur son terrain en renonçant à leur tactique 
de guérilla fluide, les Baoulé, acculés aux dernières défenses, étaient déjà battus ; leur défaite fut 
d’abord politique, fruit de la désunion57. 

LA « PACIFICATION » 

À la suite d’opérations militaires de plus en plus importantes et efficaces, n’excluant pas 
le recours à des actes d’« atrocités » caractérisés, les derniers retranchements des résistants 
baoulé tombèrent en 1910-1911. Jusqu’à ce dénouement final, la paix avec les autorités 
coloniales avait pris la forme de soumissions partielles et temporaires, souvent reniées par les 
chefs qui les avaient acceptées ou leurs remplaçants. 

Après le changement de politique opéré par le lieutenant-gouverneur Gabriel 
Angoulvant, nommé à la tête de la colonie de la Côte d’Ivoire en 1908, les opérations 
s’intensifièrent selon la doctrine proclamée de la « manière forte ». La paix coloniale se présenta 
alors, au Baoulé comme ailleurs, sous la forme de la « pacification », une formule qui cachait le 
contenu violent des moyens employés pour obtenir la soumission définitive des populations les 

 
 

56 La bataille décisive est celle « où l’adversaire accepte le but de la guerre qu’on a cherché à lui imposer : […] celle 
qui met fin à la guerre », L. HENNINGER et ierry WIDEMANN, Comprendre la guerre. Histoire et notions, 
Paris, Perrin, 2012, p. 75. 
57 À l’inverse des sociétés du Bani-Volta qui, en dépit de leur caractère segmentaire et fragmenté, ont su se coaliser 
face à un ennemi commun (Mahir SAUL et Patrick ROYER, West African Challenge to Empire. Culture and 
History in the Volta-Bani Anticolonial War, Athènes et Oxford, Ohio University Press et James Currey, 2002), 
les Baoulé, dotés d’une structure politique davantage centralisée, n’ont réussi aucune véritable coalition large contre 
les forces coloniales. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 68 

plus rétives à la domination coloniale58. « Faire sa soumission » était l’expression courante par 
laquelle la novlangue coloniale désignait les conditions contraignantes imposées aux 
populations qui choisissaient de déposer les armes, après avoir essuyé une défaite ou ayant 
assisté à celle de leurs voisins. La soumission prévoyait de règle le désarmement (confiscation 
et destruction des armes), une amende (le plus souvent exigée en poudre d’or), le paiement 
régulier de l’impôt – y compris les arriérés –, l’exécution de corvées (travaux aux postes ou sur 
les routes), la reddition ou la délivrance des chefs et « meneurs » destinés à la déportation au 
loin, la destruction des campements en forêt, le déplacement et la réunification des villages 
éloignés des pistes principales et des postes administratifs59, parfois la remise d’otages. Une mise 
en scène accompagnait ces conditions très pénibles, une cérémonie de « palabres » pendant 
laquelle les anciens révoltés ou insoumis demandaient le pardon, les mains sur la tête, penchés 
devant les autorités coloniales triomphantes et la population réunie. 

Les manières de demander l’arrêt des combats restaient, pour les Baoulé, celles codifiées 
et établies par la coutume (voir supra), ou bien le recours à des intermédiaires choisis dans des 
nvle proches, mais restés en bons termes également avec les autorités coloniales. Toutefois, 
l’issue des négociations de paix n’était plus un équilibre retrouvé entre anciens belligérants, sans 
trop de conséquences ; l’asymétrie propre de la guerre coloniale ne s’exerçait pas seulement dans 
les combats, mais aussi dans l’établissement d’une paix qui ne disait pas son nom, ramenée à la 
« pacification60 », formule qui cachait en réalité une défaite définitive assortie de punitions 
infligées aux rebelles, les « châtiments », selon l’expression consacrée. 

* 

L’expérience que les Baoulé pouvaient avoir de la guerre avant la conquête coloniale était 
rarement définitive ; les guerres combattues jusqu’alors l’avaient été avec entrain et déploiement 
de moyens, certes, mais sans qu’elles ne deviennent réellement résolutives, sans que leur issue 
ne soit jamais irrévocable. La guerre confronte chaque société à son potentiel et à ses limites, à 
ses ressources et à ses manques, à la vie et à la mort. Elle contient toujours un noyau de vérité, 
une réponse aux questionnements fondamentaux. De ce point de vue, la guerre coloniale prend 
l’aspect inédit d’un jugement dernier : rien ne sera plus comme avant. La césure nette entre un 
avant et un après « l’arrivée des Blancs » est un sentiment très partagé dans les récits 
contemporains. Cela n’empêche pas que les Baoulé – battus, châtiés, souvent humiliés – aient 

 
 

58 Selon la doctrine du lieutenant-gouverneur Angoulvant, qui prenait son inspiration du général Gallieni, la 
« conquête pacifique » devait laisser sa place à la « manière forte » divisée en « action vive » et « action lente », pour 
aboutir à la « pacification » définitive de la colonie (Gabriel ANGOULVANT, La pacification de la Côte d’Ivoire. 
1908-1915. Méthodes et résultats, Paris, Larose, 1916). 
59 L’habitat baoulé était très dispersé ; de nombreux campements saisonniers surgissaient près des cultures et loin 
du contrôle administratif ; après la défaite des rebelles, ces campements étaient systématiquement détruits et les 
populations obligées de se regrouper. 
60 « Le paradoxe du conquérant est sa volonté d’imposer la paix », Patrick ROYER, La guerre en miroir. Conquête 
coloniale et pacification au Soudan occidental, Paris, Les Indes savantes, 2019, p. 389. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 69 

pu tirer aussi des avantages de l’ordre nouveau établi par la colonisation, s’appropriant des 
contraintes économiques de celle-ci, comme les cultures d’exportation (café et cacao) 
nouvellement introduites61. Après une défaite militaire et politique sans précédents, aux 
conséquences matérielles et démographiques incalculables, les Baoulé ont su retrouver le 
dynamisme et le pragmatisme qui caractérisent leur histoire, jusqu’à exercer une hégémonie 
durable et reconnue au sein de l’État ivoirien. 

La guerre révèle – en même temps qu’elle met à l’épreuve – la nature politique des 
sociétés qui la pratiquent ou la subissent et la manière qu’elles ont de se rapporter à ce 
phénomène singulier et totalisant. Dans la guerre, toute formation politique mesure sa force et 
sa faiblesse, joue son expansion ou sa survie. La structure polycentrée des nvle baoulé avait été 
fonctionnelle pour la domination des populations autochtones et permettait des conflits 
localisés aux conséquences limitées ; toutefois, elle éclata face à l’agression coloniale, lorsque 
chaque groupe choisit de manière autonome la conduite à tenir, marquant la fin de toute 
possibilité d’unification d’ensemble ou, du moins, d’une plus grande coordination. Même les 
pactes d’alliance comme le tukpɛ, qui théoriquement engageait les parties au secours mutuel, ne 
survécurent pas à la confrontation avec les forces coloniales et à l’éclatement politique qui 
s’ensuivit. La colonisation œuvra – comme toute entreprise impérialiste – à susciter, à renforcer 
et à aggraver les divisions internes, originaires de la constitution politique des Baoulé. À leur 
tour, ceux-ci purent parfois croire être en mesure de manipuler l’entreprise coloniale à leurs fins, 
y compris, pour certains nvle, de tirer profit des disgrâces des autres, jusqu’à fournir des 
« partisans » aux autorités coloniales. L’inversion de sens de ce terme dans le langage colonial 
est particulièrement saisissante et atteste d’une domination sémantique ; il sert en effet à 
désigner non pas les résistants, mais les auxiliaires baoulé des troupes coloniales, des irréguliers 
armés qui combattaient pour le butin ou pour régler d’anciennes querelles intestines, qui s’en 
trouvaient par-là ultérieurement envenimées. 

Au Baoulé, la guerre n’a rien d’irrationnel ni de « primitif », exécutée pour des 
ressources vitales (moyens de subsistance, terres, femmes) ; elle est plutôt un phénomène 
d’ordre pleinement politique, ce qui peut expliquer certaines prudences et lenteurs dans 
l’action ; rien d’irréfléchi ni de spontané dans la conduite de la guerre, dont la décision pondérée 
– la guerre est toujours un choix – doit suivre la chaîne de commandement établie et des 
procédures politiques et rituelles précises, sans par ailleurs que tous ces dispositifs n’éliminent 
les inévitables aspects aléatoires de tout affrontement. Cette prudence tactique pouvait donner 
l’avantage dans les conflits avec des voisins moins bien armés et organisés, mais face à l’intrusion 
coloniale, le rapport de force s’est vite inversé, de l’initial avantage des guerriers baoulé (le 
nombre, la connaissance du terrain, la défense de leur pays) à une défaite sans appel, grâce non 
seulement à des facteurs matériels objectifs (l’avantage des fusils à tir rapide sur les vieux fusils 
à pierre)62, mais aussi à une difficulté toute politique à interpréter correctement le projet 

 
 

61 J.-P. CHAUVEAU, « La colonisation “appropriée” », op. cit. 
62 Les troupes coloniales étaient dotées de fusils à baïonnette, modèle Gras 1874, puis Lebel 1886, une arme plus 
précise, à la portée de 2 000 mètres, employant la poudre blanche et les cartouches métalliques, capable d’une 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 70 

colonial. Dominateurs de leurs proches, colonisateurs de leur espace, les Baoulé n’ont compris 
que trop tard que les « Blancs » venaient pour rester, venaient pour « finir le monde » (bo mɛ)63. 
  

 
 

cadence de tir de huit à dix coups par minute. En face, les guerriers baoulé disposaient de fusils de traite chargés 
par le canon et dont la recharge était une opération complexe qui pouvait prendre entre une et deux minutes, 
pendant lesquelles le tireur était pratiquement désarmé. 
63 Kpouébo, 23 janvier 2015. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 71 

Résumé / abstract 

La guerre menée par les Baoulé contre leurs 
voisins et entre eux (le monde baoulé est divisé en 
nvle, groupes politiques autonomes) était 
marquée par la retenue, imposée par l’équilibre 
des forces. Cependant, les précautions matérielles 
et rituelles n’empêchaient pas les excès, 
notamment la mutilation de l’ennemi et la 
création de trophées humains. Les nvle Baoulé 
savaient aussi faire la paix. Une institution ad hoc 
– le tukpɛ, une alliance à plaisanterie – permettait 
l’établissement d’un pacte de paix permanent, 
scellé par un serment engageant les anciens 
ennemis à ne plus se combattre. L’affrontement 
avec les troupes coloniales, caractérisé par un 
déséquilibre des forces décisif, divisa les Baoulé 
selon des lignes de fracture préexistantes ou celles 
créées par les autorités françaises. Suite à des 
opérations militaires de plus en plus efficaces, les 
derniers bastions de la résistance baoulé 
tombèrent en 1911. L’asymétrie inhérente à la 
guerre coloniale ne s’exprimait pas seulement dans 
les combats, mais aussi dans la « pacification », 
une paix des vainqueurs qui masquait une défaite 
définitive accompagnée de châtiments infligés aux 
rebelles. Ces sujets sont explorés à travers diverses 
sources, tant orales (Baulé) qu’archivistiques 
(coloniales). 

 e war waged by the Baoulé against their 
neighbors and among themselves (the Baoulé 
world is divided into nvle, autonomous political 
groups) was marked by restraint, imposed by the 
balance of power. However, material and ritual 
precautions did not prevent excesses, notably the 
mutilation of the enemy and the taking of human 
trophies. e nvle Baoulé also knew how to make 
peace. An ad hoc institution – the tukpɛ, a joking 
alliance – enabled the establishment of a 
permanent peace pact, sealed by an oath 
committing the former enemies to no longer fight 
each other. e confrontation with the colonial 
troops, characterized by a decisive imbalance of 
power, divided the Baoulé along pre-existing fault 
lines or those created by the French authorities. 
Following increasingly effective military 
operations, the last bastions of Baoulé resistance 
fell in 1911. e inherent asymmetry of colonial 
warfare was expressed not only in combat, but 
also in "pacification," a peace of the victors that 
masked a definitive defeat accompanied by 
punishments inflicted on the rebels. ese 
themes are explored through various sources, 
both oral (Baulé) and archival (colonial). 

 


