
dossier dirigé par Patrick Dramé

Dossier

Patrick Dramé, Faire la guerre, penser la paix en Afrique

Amélie Chekroun, Derniers échos du jihad éthiopien (xvie siècle) : l’apport de la 
biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī

Cheikh Sène, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (xviie-
xixe siècle)

Fabio V,-,, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, xviiie-xxesiècle)

Esson Alumbugu, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le commandement 
militaire : leçons de l’Afrique précoloniale

 
Atelier de la recherche

Vincent Bolleno-, Une histoire de l’impérialité en métropole est-elle possible ?

 
Débats et perspectives

Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux 
historiographique

 
Actualité de la recherche

François Ca1,ou, Mathias Thura,Valérie Toure,lle, Paul Vo-Ha

ISSN 2818-873X 

n°3 • décembre 2025

Guerre, histoire
BE

L
L
I
C
Aet sociétés

Faire la guerre,
penser la paix en Afrique



 

 
 
 
 
 

BELLICA. Guerre, histoire et sociétés est une re-
vue d’histoire, interuniversitaire et francophone, 
ouverte sur les sciences humaines et sociales. Elle 
se donne pour objet l’étude de la guerre et du fait 
militaire dans toutes leurs amplitudes spatio-
temporelles et thématiques. Bellica paraît deux 
fois par an, en ligne exclusivement, avec pour am-
bition de contribuer à la diffusion du savoir scien-
tifique dans le monde académique et jusqu’au 
cœur de la société. Au travers de problématiques 
et d’approches pluridisciplinaires, Bellica propose 
des perspectives innovantes et globales sur un fait 
social majeur, dont l’étude est indispensable pour 
comprendre la vie, l’organisation et l’évolution des 
sociétés humaines du passé et d’aujourd’hui à 
l’échelle du monde. 
 
Adresse de la rédaction : 
Département d’histoire 
Université du Québec à Montréal (UQÀM) 
C. P. 8888, Succursale Centre-Ville 
Montréal (Québec) H3C 3P8 Canada 
(514) 987-3000 poste 8948 
 
Site internet : https://revue-bellica.uqam.ca 
Adresse de courriel : revue-bellica@uqam.ca 
ISSN 2818-873X 

 Directeur de rédaction : Benjamin DERUELLE. 
 
Comité de rédaction : Simon CAHANIER, Benjamin 
DERUELLE, Émilie DOSQUET, Christopher GOSCHA, 
Guillaume PINET, Quentin VERREYCKEN. 
 
Comité éditorial : Ariane BOLTANSKI, Philippe 
BRAGARD, François CADIOU, Jonas CAMPION, 
Laurent CAPDETREY, Philippe CLANCIER, Emmanuel 
DEBRUYNE, Gaspard DELON, Patrick DRAMÉ, 
Mathieu ENGERBEAUD, Gilles FERRAGU, Bertrand 
FONCK, Stéphane GAL, Pauline LAFILLE, François 
LAGRANGE, Julie LE GAC, Marie-Adeline LE 

GUENNEC, Julien LOISEAU, Claire MIOT, Silvia 
MOSTACCIO, Nicolas PATIN, Valérie SERDON-
PROVOST, Mathias THURA, Laurent VISSIÈRE, 
Mathieu VIVAS, Paul VO-HA, Abes ZOUACHE. 
 
Comité scientifique : Bertrand AUGIER, Nathalie 
BARRANDON, Pierre COSME, Anne CURRY, Catherine 
DENYS, Yves DESFOSSÉS, Herve DRÉVILLON, 
Bernard GAINOT, Xavier HÉLARY, Jean-Vincent 
HOLEINDRE, Anne LEHOËRFF, Aurélien LIGNEREUX, 
Jean-Noël LUC, Christophe MASSON, Stéphane 
MICHONNEAU, Émilie d’ORGEIX, Isabelle 
PIMOUGUET-PÉDARROS, François ROUQUET, Xavier 
ROUSSEAUX, Bertrand SCHNERB, Valérie 
TOUREILLE, Peter WILSON, Olivier WIEVIORKA. 

 
Le texte seul est utilisable sous licence Creative Commons — Attribution — Pas d’utilisation Commerciale — 
CC BY-NC. Les autres éléments (illustrations, fichiers annexes importés) sont Tous droits réservés, sauf mention 
contraire. 
 



SOMMAIRE 

 

Faire la guerre, penser la paix en Afrique 
dirigé par Patrick DRAMÉ  

 

Patrick DRAMÉ, Faire la guerre, penser la paix en Afrique 5 

Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien (XVIe siècle) : l’apport de la 
biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 
9 

Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-
XIXe siècle) 

 
31 

Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 51 

Esson ALUMBUGU, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le 
commandement militaire : leçons de l’Afrique précoloniale 

 
73 

 

Atelier de la recherche 

Vincent BOLLENOT, Une histoire de l’impérialité en métropole est-elle possible ? 87 

 

Débats et perspectives 

Patrick DRAMÉ, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux 
historiographique 

 
99 

 

Actualité de la recherche 

Dirigée par François CADIOU, Mathias THURA, Valérie TOUREILLE et Paul VO-HA 115 

  



 4 

 



Faire la guerre, penser la paix en Afrique 

Patrick DRAMÉ  
Université de Sherbrooke 

patrick.drame@usherbrooke.ca 

Dans le contexte des mouvements de décolonisation, dont le point culminant se situe 
dans la décennie 1960, les éditions Présence africaine publient Soundjata ou l’épopée 
mandingue1. Ce récit épique, issu de la tradition orale des griots mandingues, retrace la 
formation, au XIIᵉ siècle, d’un des royaumes les plus prestigieux de l’Ouest africain précolonial : 
l’Empire du Mali2. Cette épopée, à la fois historique, romanesque et légendaire, telle que 
restituée par l’historien Djibril Tamsir Niane, met en scène la manière dont Soumangrou 
Kanté, roi-forgeron du royaume de Sosso, s’est employé à conquérir militairement et à asseoir 
sa domination politique sur les petits royaumes du Manding de l’Ouest africain3. Il souligne 
encore comment les populations qui subissent l’oppression de Kanté, ce « roi-sorcier », 
obtiennent l’intervention du prince Soundjata Keïta, alors exilé au royaume de Néma où il s’est 
formé à l’art militaire. La bataille de Kirina en 1235 et la défaite retentissante de l’armée de 
Kanté marquent les débuts de l’Empire du Mali4. Afin de consolider les relations 
intercommunautaires entre les différentes entités ethnoculturelles appelées à coexister au sein 
du nouvel espace impérial, Keïta instaure la Charte du Mandé qui fit office de texte 
constitutionnel et garantit la cohésion sociale et la stabilité politique5. 

Le récit proposé par Djibril Tamsir Niane met en lumière le rôle fondamental de la 
guerre, envisagée à la fois comme instrument de conquête, de libération et de restructuration 
politique. Il révèle également la complexité des mécanismes socioculturels et politiques 
mobilisés dans le sillage des sorties de guerre qui lui sont consubstantiels, et qui sont 
indispensables à la résolution des conflits. Penser la guerre et faire la paix sont donc deux 
réalités à la fois antinomiques, imbriquées et interdépendantes dans un continuum historique 

 
 

1 Djibril Tamsir NIANE, Soundjata ou l’épopée mandingue, Paris, Présence africaine, 2000 [1960]. 
2 Sur l’Empire du Mali, voir Youssouf Tata CISSÉ et Wâ KAMISSOKO, La Grande Geste du Mali. Des origines à 
la fondation de l’Empire, Paris, Karthala, 2007 [1988] et François-Xavier FAUVELLE-AYMARD, L’Empire du 
Mali. Les masques et la mosquée (XIIIe-XIVe siècles), Paris, CNRS Édition, 2022.  
3 Francis SIMONIS, « L’Empire du Mali d’hier à aujourd’hui », Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique, 128, 
2015, p. 71-86. 
4 Souleymane SANGARÉ, La bataille de Kirina ou le triomphe de Soundjata, Paris, L’Harmattan, 2018. 
5 Centre d'études linguistiques et historiques par tradition orale (CELHTO), La Charte de Kurukan Fuga : aux 
sources d’une pensée politique en Afrique, Paris, L’Harmattan, 2008. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 6 

et stratégique, où chacune prépare ou succède à l’autre selon des logiques politiques, 
économiques et sociales complexes. Le numéro 3 de la revue Bellica intitulé « Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique » est ainsi consacré à ces trois ordres de fait. Il vise à analyser les buts, 
les objectifs, les finalités et les stratégies mobilisés dans la conduite de la guerre ainsi que dans 
les processus de paix au sein des sociétés africaines6. Les textes qui y sont réunis interrogent la 
mesure selon laquelle les conflits armés, qu’ils soient motivés par des dynamiques religieuses, 
économiques ou politiques, ont contribué à façonner des dispositifs endogènes et exogènes de 
régulation, de pacification et de reconfiguration du pouvoir dans les sociétés africaines 
précoloniales et coloniales. 

Cette réflexion s’appuie sur une série de six articles couvrant diverses périodes 
historiques et régions du continent. Ils permettent ainsi d’adopter une approche à la fois 
approfondie et multidimensionnelle des dynamiques de guerre et de paix. 

Amélie Chekroun propose d’analyser les bouleversements survenus entre 1543 et 1555, 
à la suite du jihad lancé en 1531 par Aḥmad b. Ibrāhīm al-Ghazī contre le royaume chrétien 
d’Éthiopie7. Exploitant une source historique inédite, en l’occurrence la notice biographique de 
l’auteur cairote al-Jazīrī, son article montre que le conflit armé a produit une importante 
affluence de captifs éthiopiens sur les marchés yéménites et égyptiens. La fin du jihad ouvre la 
voie au projet impérial ottoman de contrôle de la Corne de l’Afrique avec la fondation de la 
province ottomane d’Éthiopie. 

Cheikh Sène étudie, de son côté, les relations entre fiscalité, pouvoir politique et 
violence en Sénégambie, dans le cadre de la traite atlantique du XVIIe siècle au XIXe siècle. En 
s’appuyant sur les archives des compagnies de commerce et de l’administration royale française, 
et sur des récits de voyageurs européens, il met en évidence le rôle central des « coutumes » 
– redevances versées aux États africains par les compagnies afin d’avoir un droit de commerce8 – 
dans les tensions et les violences qui se nouent et se dénouent entre les puissances européennes, 
entre les États locaux, au sein de ces sociétés, et entre Européens et Africains. La relation entre 
guerre et paix en situation précoloniale et coloniale au Baulé entre le XVIIIe siècle et le XXe siècle 
est analysée par Fabio Viti. L’auteur mobilise à la fois des sources orales issues d’entretiens de 
terrain et des archives coloniales afin d’étudier l’art de la guerre chez les Baulé (tactiques, armes, 
moyens mystiques). Il montre aussi que « la paix n’est pas une notion clairement identifiée et 
opposée à la guerre ». Faire la paix suppose alors des médiations, des serments, des sacrifices et 
des pactes d’alliance visant à instaurer un « calme général » et à rendre possible l’alliance entre 
les ennemis d’hier. Enfin, il met en lumière la manière dont la conquête coloniale française 

 
 

6 Richard REID, « Warfare in Early Modern Africa, c. 1450–c. 1850 », in David PARROTT et Gábor 
ÁGOSTON (éd.), e Cambridge History of War, Cambridge, Cambridge University Press, 2025, p. 387-408. 
7 Amélie CHEKROUN. La conquête de l’Éthiopie. Un jihad au XVIe siècle, Paris, CNRS Éditions, 2023. 
8 Cheikh SÈNE, « Politique fiscale et traite négrière : le cas des “coutumes” ou taxes en Sénégambie 
XVIIe-XIXe siècle », in Anne COCHON et al. (éd.), Travail servile et dynamiques économiques XVIe-XXe siècle, 
Paris, Institution de la gestion publique et du développement économique, 2024, p. 57-75.  



Patrick DRAMÉ, Faire la guerre, penser la paix en Afrique 

 7 

entraîne la perte de souveraineté du Baulé à travers une guerre asymétrique et des dynamiques 
de pacification9. 

Esson Alumbugu prolonge la réflexion menée par Fabio Viti sur l’art de la guerre dans 
les sociétés africaines précoloniales. Ce jeune chercheur poursuit actuellement une thèse 
d’histoire à l’Académie Nigériane de Défense. À travers une approche comparée, il propose 
d’étudier la place centrale de la professionnalisation des armées et de l’éthique du comportement 
des guerriers chez les Maasai d’Afrique de l’Est et au sein du royaume zoulou d’Afrique du Sud 
au XIXe siècle10. Il avance l’idée selon laquelle ces deux notions ont permis, de prime abord, 
l’édification d’armées rigoureuses et disciplinées, gages de l’affirmation de leurs États respectifs. 
Le déclin de ces deux armées se comprend par la convergence à la fois de l’affaissement du 
professionnalisme et, par contrecoup, de l’éthique traditionnelle. 

Dans les rubriques, Atelier de la recherche et Débats et perspectives, les historiens 
Vincent Bollenot et Patrick Dramé proposent une double réflexion : d’une part, sur les 
modalités d’écriture de l’histoire de l’impérialité en métropole et, d’autre part, sur l’état de la 
production scientifique relative au concept de « pacification ». Partant de l’exploitation 
d’archives migratoires peu exploitées, Vincent Bollenot propose de penser l’impérialité dans une 
perspective documentaire et classificatoire11. Ces archives, bien que marquées par une violence 
raciale normalisée et euphémisée, permettent de saisir les dynamiques de pouvoir entre 
colonisateurs et colonisés, ainsi que les évolutions de l’impérialité en France. Toutefois, leur 
utilisation exige une approche critique et méthodologique rigoureuse. Pour sa part, Patrick 
Dramé montre comment le contexte du début du XXIe siècle a influencé la production 
historiographique des vingt-cinq dernières années. Les guerres en Irak et en Afghanistan ont 
ainsi lancé une réflexion nouvelle sur le concept de « pacification », dont l’histoire et le sens ont 
été réévalués. Les interventions militaires occidentales combinées aux commémorations des 
décolonisations suscitent aujourd’hui la réédition d’ouvrages sur la guerre contre-
insurrectionnelle et la violence armée durant la guerre d’Algérie. D’autres études analysent 
l’action de certains officiers coloniaux français, dans une approche encore tiraillée entre 
hagiographie et critique, mais qui met désormais en lumière, par une approche « par le bas », 
l’agentivité des sociétés africaines dans les résistances anticoloniales. 

En définitive, faire la guerre et penser la paix en Afrique, c’est interroger les dynamiques 
complexes du pouvoir, de la mémoire et de la résilience, au cœur d’une histoire plurielle, 
marquée par les affrontements, les médiations et les recompositions politiques. C’est aussi 
reconnaître que la conflictualité, la guerre et la paix, loin d’être opposées, s’inscrivent dans un 
même continuum historique, révélateur des capacités d’adaptation et de création des sociétés 
africaines. 

 
 

9 Fabio VITI, La guerre au Baoulé : une ethnographie historique du fait guerrier, Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle, 
Paris, Éditions de la Maison des sciences de l’homme, 2023.  
10 Elizabeth A. ELDREDGE, e Creation of the Zulu Kingdom, 1815-1828: War, Shaka, and the Consolidation 
of Power, Cambridge, Cambridge University Press, 2014. 
11 Vincent BOLLENOT, « Surveiller les mobilisations, se mobiliser sous surveillance Articuler histoire du 
renseignement et histoire des mobilisations en situation impériale », Genèses, 120 (3), 2020, p. 112-130. 





Derniers échos du jihad éthiopien (XVIe siècle) : 
l’apport de la biographie 

du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

Amélie CHEKROUN 
Centre national de la recherche scientifique 

amelie.chekroun@cnrs.fr 

Au début de l’année 1543, l’imām Aḥmad b. Ibrāhīm al-Ghazī est tué, à l’est du lac 
Ṭana, en plein cœur du royaume chrétien d’Éthiopie. Une quinzaine d’années plus tôt, il a fédéré 
une vaste armée au sein du sultanat du Barr Saʿd al-Dīn, principal pouvoir islamique de la 
Corne de l’Afrique depuis le début du XVe siècle, et lancé en 1531 un jihad de conquête contre 
son voisin éthiopien. Très vite, l’essentiel des territoires chrétiens passe sous autorité islamique 
et, dès 1535, l’imām Aḥmad installe le siège de son pouvoir dans le Dambya, au nord du lac 
Ṭana. Le roi chrétien, Lebna Dengel, n’est cependant jamais capturé et meurt naturellement en 
1540. Son fils Galāwdéwos (r. 1540-1559) lui succède et les rapports de force s’inversent alors. 
Depuis la conquête ottomane du sultanat mamelouk en 1517, une lutte oppose les Ottomans 
et les Portugais pour le contrôle de l’océan Indien et de la mer Rouge. La guerre éthiopienne 
s’inscrit à la périphérie de ce conflit lorsqu’en 1540-1541, un contingent de soldats portugais 
vient porter renfort à Galāwdéwos1 et, que l’année suivante, le gouverneur ottoman de Zabıd̄ 
envoie à son tour un contingent de soldats soutenir l’armée de l’imām Aḥmad2. C’est au cours 
d’une bataille non loin du Dambya en février ou mars 1543 que l’imām Aḥmad est tué et son 
armée dispersée. Parce qu’il précède une profonde réorganisation territoriale et politique, cet 
événement majeur marque traditionnellement la fin de l’époque médiévale dans la région3. 

La guerre entre les pouvoirs musulman et chrétien de la Corne de l’Afrique des 
années 1530-1540 est principalement connue par le biais du Futūḥ al-Ḥabasha. Mis par écrit 
au milieu du XVIe siècle par un certain faqīh Shihāb al-Dīn Aḥmad dit ʿArab Faqīh, ce récit, en 

 
 

1 Girma BESHAH et Merid Wolde AREGAY, e Question of the Union of the Churches in Luso-Ethiopian 
Relations (1500-1632), Lisbonne, Centro de Estudos Históricos Ultramarinos, 1964, chapitre 6. 
2 Amélie CHEKROUN, La Conquête de l’Éthiopie. Un jihad au 16e siècle, Paris, CNRS Éditions, 2023, p. 291-
297. 
3 Ead. et Bertrand HIRSCH, « e Muslim-Christian Wars and the Oromo Expansion: Transformations at the 
End of the Middle Ages (ca. 1500 – ca. 1560) », in Samantha KELLY (éd.), Companion to Medieval Ethiopia and 
Eritrea, Boston, Brill, 2020, p. 454-476. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 10 

arabe, retrace en détail les événements du point de vue des troupes de l’imām Aḥmad4. Il 
s’interrompt vers 1535 et ne couvre donc pas les dernières années de la guerre. Ces dernières 
ont été les moins étudiées, car si la documentation est certes plus abondante que pour les 
premières années de la guerre, elle est aussi bien moins détaillée : des textes chrétiens en guèze, 
et en tout premier lieu la chronique du règne de Galāwdéwos, mettent en scène la victoire finale 
chrétienne ; et deux Portugais présents dans les rangs de l’armée chrétienne ont laissé des 
comptes rendus plus ou moins romancés de leur voyage5. 

Les événements qui suivent la mort de l’imām Aḥmad au début de 1543 sont, quant à 
eux, très peu documentés. La débâcle de l’armée musulmane qui suit la bataille finale est 
mentionnée à plusieurs reprises, mais sans détails. L’impression qui ressort de la documentation 
éthiopienne est celle d’une défaite soudaine et absolue de l’armée musulmane, et d’une 
reconquête chrétienne rapide et calme. Seule la chronique du règne de Galāwdéwos mentionne 
rapidement la résistance d’une partie de l’armée musulmane. Cette résistance, menée par le 
second de l’armée après l’imām, le vizir ʿAbbās, se concentre sur les territoires frontaliers du 
royaume chrétien et du Barr Saʿd al-Dīn. Sa mort, à la fin de 1544, marque l’anéantissement 
de la résistance musulmane6. 

Malgré son retentissement, ses conséquences dans l’histoire de la Corne de l’Afrique et 
l’implication directe de soldats envoyés par le roi du Portugal et le gouverneur ottoman du 
Yémen, cette guerre éthiopienne n’a eu que de faibles échos en dehors de la région. Toutefois, 
on en retrouve des mentions, brèves, dans les archives d’Aḥmadābād à Constantinople en 
passant par l’Hadramawt. Le présent article en propose un état des lieux dans la documentation 
du monde islamique du XVIe siècle et invite à poursuivre l’identification de nouvelles mentions. 
Mais surtout, il identifie, présente, traduit (en annexe) et commente une nouvelle source 
exceptionnelle, bien plus longue et détaillée que les autres : la notice biographique consacrée au 
fils de l’imām Aḥmad et rédigée par l’auteur cairote al-Jazīrī au milieu du XVIe siècle. Cette 
notice est unique, car il s’agit du seul texte de plus de quelques lignes qui relate la guerre 
éthiopienne et ses suites du point de vue des musulmans, en dehors du Futūḥ al-Ḥabasha qui 
s’arrête comme cela a été dit en 15357. Cette notice est d’autant plus singulière que son auteur 
a eu pour principal informateur le fils de l’imām Aḥmad en personne, dont il était un familier. 
L’ouvrage de al-Jazīrī est connu – la première édition date de 1983, mais les notices concernant 
les Africains n’avaient jusqu’aux récents travaux d’Hadrien Collet été ni identifiées ni étudiées, 

 
 

4 Sur ce texte, voir A. CHEKROUN, La Conquête de l’Éthiopie…, op. cit., p. 19-76. 
5 Chronicle of King Gälawdewos (1540-1559), éd. et trad. par Gebreyes Salomon, Louvain, Peeters, 2019 ; Miguel 
de CASTANHOSO, e Portuguese Expedition to Abyssinia in 1541-1543, as Narrated by Castanhoso, with some 
Contemporary Letters, the Short Account of Bermudez, and Certain Extracts from Correa, trad. par Richard 
Whiteway, Londres, Hakluyt Society, 1902. 
6 Dans une lettre de Galāwdéwos adressée en 1551 au gouverneur portugais de l’Inde, il est dit que le « gozil 
(wazir) Abaaz » est tué au cours de la même bataille qui voit la mort de l’imām, donc dès 1543 (Ibidem, p. 120, 
voir aussi p. 116-117). Sur cet épisode, voir aussi A. CHEKROUN et B. HIRSCH, « e Muslim-Christian 
Wars… », art. cit., p. 464. 
7 À l’exception du récit dans le Ẓafar al-wālih bi-muẓaffar wa-ālih, histoire en arabe rédigée à la fin du XVIe siècle 
par un auteur gujarati, mais qui ne fait que paraphraser le Futūḥ al-Ḥabasha. Voir ci-dessous. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 11 

et encore moins l’unique notice sur un homme originaire de la Corne de l’Afrique, le fils de 
l’imām. De manière plus large, l’enquête dans les sources arabes pour écrire l’histoire médiévale 
et moderne de la Corne de l’Afrique n’en est qu’à ses débuts, ce qui explique l’identification si 
tardive de cette précieuse notice. De plus, dans l’histoire régionale, le XVIe siècle constitue la 
plus grande rupture politique, sociale, économique, religieuse et démographique ; et la décennie 
entre la mort de l’imām Aḥmad en 1543 et la fondation de la province ottomane d’Éthiopie en 
1555 en est le pivot. Or, paradoxalement, cette décennie a été très peu étudiée et est assez peu 
documentée. L’écriture de son histoire et des années qui suivent la guerre est encore captive des 
sources chrétiennes et donc du point de vue du royaume chrétien. La biographie du fils de 
l’imām Aḥmad par al-Jazīrī et l’ensemble du corpus indien, ottoman, yéménite et cairote décrit 
dans le présent article incitent à repenser cette décennie en tenant compte de l’ensemble des 
points de vue des belligérants, et ainsi à complexifier le récit chrétien d’une victoire rapide et 
totale de Galawdéwos. Cela invite également à contextualiser la création de la province 
ottomane d’Éthiopie, souvent considérée comme un événement coupé de toute réalité régionale. 
La biographie d’Aḥmad b. Aḥmad montre en effet, au contraire, des résistances face à la 
reconquête chrétienne et révèle le lien qui unit cette guerre à la fondation, une dizaine d’années 
plus tard, de la nouvelle circonscription ottomane. Repenser cette décennie s’avère enfin 
nécessaire pour mieux appréhender l’importance de la rupture qui suit la fin du jihad dans 
l’histoire des populations de la Corne de l’Afrique. 

ÉTAT DES LIEUX DE LA DOCUMENTATION EXOGÈNE SUR LE JIHAD ÉTHIOPIEN 

L’interlocuteur direct de l’imām Aḥmad au sein du monde islamique est le souverain de 
Zabīd. Les liens entre les territoires islamiques de la Corne de l’Afrique et le sultanat rasūlide 
et ses successeurs sont bien attestés tout au long de l’époque médiévale tout en étant encore peu 
étudiés8. L’enquête sur le jihad éthiopien dans la documentation yéménite n’a pour l’instant pas 
été menée, mais tout laisse à penser que des mentions doivent s’y trouver, comme le montrent 
les extraits de chroniques de l’Hadramawt du XVIe siècle publiées par l’orientaliste britannique 
Robert Serjeant. Dans les années 1940, Serjeant identifie notamment quatre manuscrits du 
Tārīkh al-Shiḥrī de Bā Fāqīh, des annales du Xe siècle H./XVIe siècle dans des bibliothèques 
privées de l’Hadramawt9, inaccessibles aujourd’hui. Il en sélectionne les passages qui parlent 
directement des Portugais et en publie une traduction anglaise. Pour l’année 948 H./1541-
1542, le passage des annales de Bā Fāqīhn exhumé par Serjeant mentionne la guerre menée par 
l’« Imām al-Mudjāhid Aḥmad b. Ibrāhīm al-Mākhiḍī » contre « al-Ḥaṭī, le roi des Ḥabasha » et 
l’arrivée de 500 « Franks » (c.-à-d. Portugais) en soutien aux chrétiens. L’imām demande alors 

 
 

8 Voir notamment Zacharie MOCHTARI DE PIERREPONT, « e Abyssinian Connection? Abyssinian-Related 
Scholars in the Yemeni and Medieval Red Sea Environment (6th-9th/12th-15th Centuries) », Revue des mondes 
musulmans et de la Méditerranée, 153, 2023, p. 153-178. 
9 Robert SERJEANT, « Materials for South Arabian History: Notes on New MSS from Haḍramawt », Bulletin of 
the School of Oriental and African Studies, 13/2, 1950, p. 292-295. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 12 

de l’aide au gouverneur ottoman du Yémen : « l’Imām al-Mudjāhid envoya [une demande 
d’aide] au Bāshā Muṣṭafā Nashshar le Turk de Zabīd, qui lui fournit 500 Turks et leur 
équipement »10. Tout ce qui ne concerne pas les Portugais n’a cependant pas été publié, et nous 
ne savons donc pas ce que disent ces annales de la guerre éthiopienne. Si une note de Serjeant 
précise que le Tārīkh al-Shiḥrī indique la mort de l’imām Aḥmad en 950 H./1543, le passage 
n’est toutefois pas cité11. Tout laisse à penser que ce texte hadrami donne bien plus 
d’informations sur le jihad que les quelques lignes traduites par le Britannique et que ce n’est 
probablement pas le seul texte de la Péninsule arabique du XVIe siècle à mentionner cette guerre. 

Quant à la documentation indienne, elle renseigne bien plus sur la diaspora éthiopienne 
en Inde et sur les circulations au sein de l’océan Indien que sur la situation interne de la Corne 
de l’Afrique. La mention la plus connue se trouve dans l’histoire des sultans du Gujarat et des 
chefs musulmans du nord de l’Inde rédigée à la fin du XVIe siècle par Ḥajjī al-Dābir, le Ẓafar al-
wālih bi-muẓaffar wa-ālih. Cet auteur gujarati (m. 1611), lui-même au service d’un gouverneur 
d’origine éthiopienne, souligne la présence massive de soldats d’origine éthiopienne 
(surnommés les Rūmīkhānī) dans l’armée gujarati comme l’une des conséquences du jihad de 
l’imām Aḥmad. Il lui semble donc nécessaire de parler du jihad éthiopien pour expliquer leur 
présence. Pour ce faire, il s’appuie sur la lecture du Futūḥ al-Ḥabasha, qu’il cite abondamment, 
et pour les dernières années sur la tradition orale, qui circule alors parmi ces descendants 
d’Éthiopiens gujaratis12. Un autre texte indien de la même époque mentionne également l’imām 
Aḥmad. Il s’agit du Nūr al-sāfir ‘an aḫbār al-qarn al-‘āšir, des annales couvrant le Xe siècle de 
l’Hégire, qui traite principalement des grandes figures du monde islamique décédées entre 
901 H./1495 et 1000 H./1592. Achevé en 1603, lui aussi par un auteur gujarati d’Aḥmadābād, 
d’origine haḍramī par son père et indienne par sa mère, nommé ‘Abd al-Qādir b. Šayḫ 
b. ‘Abdallāh al-‘Aydarūs (1570-1628), il mentionne brièvement l’imām Aḥmad à deux reprises. 
Pour l’année 934 H./1527-1528, il évoque sa prise de pouvoir sur Harar et sa « conquête d’une 
grande partie de la terre de al-Ḥabaša », et reprend l’une des visions racontées au début du Futūḥ 
al-Ḥabaša. Cette mention, datée de 934 H., traite en fait en quelques lignes d’une période bien 
plus longue jusqu’au début des années 1540. La seconde mention est une anecdote familiale de 
l’auteur : son grand-père aurait rencontré l’imām Aḥmad lors du Pèlerinage à La Mecque à une 
date inconnue ; il aurait ensuite envoyé son fils, le père de l’auteur, en Éthiopie aider l’imām 
Aḥmad en 939 H./1532-153313. Si ces informations sont très précieuses pour étudier la 
diaspora éthiopienne en Inde et les conséquences du jihad éthiopien en dehors de la Corne de 
l’Afrique, elles apportent peu d’éléments nouveaux sur la guerre et ses conséquences en Éthiopie. 

 
 

10 ID., e Portuguese off the South Arabian Coast, Oxford, Clarendon Press, 1963, p. 102-104. 
11 Ibidem, p. 102, note 5. 
12 Voir Alessandro GORI, « Fame (and Debts) beyond the Sea: Two Mentions of Imām Aḥmad b. Ibrāhīm in an 
Indian Arabic Source », in Alessandro BAUSI, A. GORI et Gianfranco LUSINI (éd.), Linguistic, Oriental and 
Ethiopian Studies in Memory of Paolo Marrassini, Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2014, p. 482-483 ; 
Ulughkhāni Ḥajjī al-Dābir, Zafar ul wālih bi muzaffar wa ālihi, trad. par M.F. Lokhandwala, Baroda, Oriental 
Institute, 1974, vol. 2, p. 475-490. 
13 A. GORI, « Fame (and debts) beyond the sea… », art. cit., p. 477-490. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 13 

Ḥajjī al-Dābir, tout comme al-‘Aydarūs, s’appuie en effet principalement sur le texte du Futūḥ 
al-Ḥabasha et sur des traditions recueillies auprès de personnes ayant quitté l’Éthiopie depuis 
parfois plusieurs générations. 

Les archives ottomanes et égypto-ottomanes se révèlent relativement plus riches. 
Quatre documents connus mentionnent la situation éthiopienne avant la fondation de la 
province ottomane d’Éthiopie en 1555 autour du port de Massawa, en Érythrée actuelle. Dès 
1518, dans un document de correspondance diplomatique officielle adressée au souverain 
Muzaffar Shāh du Gujarat, Qāsim Shirvānī, le premier gouverneur ottoman de Djedda, 
désigne Sélim Ier, le Sultan ottoman, comme souverain de l’Arabie, du Yémen, mais aussi de 
l’Éthiopie et même de Zanzibar, bien qu’à ce moment-là l’autorité ottomane ne dépasse guère 
le port de Djedda, aussi bien dans la péninsule que sur le versant africain du golfe d’Aden14. La 
première mention dans la documentation ottomane de conflits entre les musulmans et les 
chrétiens en Éthiopie se trouve toutefois dans un rapport d’inspection de la flotte à Djedda daté 
de juin 1525. Selmān Re’īs, commandant naval ottoman, s’adresse à Ibrāhīm Pacha, grand vizir 
de Soliman le Magnifique, le Sultan ottoman, à propos de la situation politique et économique 
dans la mer Rouge et l’océan Indien. À l’égard des relations entre le Barr Saʿd al-Dīn et le 
royaume chrétien d’Éthiopie, Selmān Re’īs note : 

Près d’un port connu sous le nom de Zaylaʿ se trouve une ville appelée Janasir15. 
On appelle ses dirigeants Mujahid, et ils sont très pieux. La plupart des livres 
savants sont distribués à partir de Zaylaʿ. Cette province est la frontière de l’Islam. 
Chaque année, des raids sont menés contre les infidèles Habash [c.-à-d. 
éthiopiens], dans la voie d’Allah, par le biais du jihâd, et ils se battent avec 
acharnement16. 

Les spécialistes considèrent que ce document servit de base au programme d’expansion de 
l’Empire ottoman dans la région de la mer Rouge17, mais pour sa rive africaine, il faut attendre 
trente ans, en 1555, pour que des troupes ottomanes créent une province à Massawa. 

Le document suivant est une lettre datée d’environ 1541, identifiée par l’historien turc 
Cengiz Orhonlu dans les archives du Veliyyüddin Efendi Kütüphânesi à Istanbul, dans le cadre 
de son étude pionnière sur la province ottomane d’Éthiopie. Cette lettre, produite par 
l’administration ottomane mais dont on sait par ailleurs peu de choses, reconnaît l’imām 

 
 

14 Jean-Louis BACQUÉ-GAMMONT et Mohammad MOKRI, « Une lettre de Qāsim Širvānī à Muzaffar Šāh du 
Gujarat : les premières relations des Ottomans avec l’Inde », in Rudolf VESELÝ et Eduard GOMBÁR (éd.), Ẓafar 
nāme: memorial volume of Felix Tauer, Prague, Enigma, 1996, p. 35-47. 
15 Cette ville du Barr Saʿd al-Dīn apparaît à plusieurs reprises dans la documentation éthiopienne. Une localité à 
l’est de Harar, à deux kilomètres de Derbiga porte encore ce toponyme. Des vestiges archéologiques y sont visibles. 
16 Salih ÖZBARAN, « A Turkish Report on the Red Sea and the Portuguese in the Indian Ocean (1525) », Arabian 
Studies, 4, 1978, p. 88. 
17 Michel LESURE, « Un document ottoman de 1525 sur l’Inde portugaise et les pays de la Mer Rouge », in Jean 
AUBIN (éd.), Mare Luso Indicum. L’océan Indien, les pays riverains et les relations internationales XVIe-XVIIIe 
siècles, Paris, Société d’histoire de l’Orient, vol. 3, 1976, p. 138 ; Andrei SATAROV, « e Role of Salman Reis in 
the Ottoman Conquests in the Red Sea Area », Izvestiya of Saratov University History International Relations, 
20/2, 2020, p. 195-198. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 14 

Aḥmad comme le chef (ḥākim) de l’Éthiopie18 (« Sultan Ahmed el-hâkim be vilayet-I 
Habeş »). Le contenu exact de cette lettre n’est pas donné par Orhonlu et la lettre n’a pour 
l’instant pas été retrouvée dans les archives. 

Le dernier document provient des archives du Topkapı Palace Museum à Istanbul19. 
C’est une lettre datée du 28 décembre 1544, qui résume deux rapports adressés à 
l’administration égypto-ottomane du Caire traitant de la situation en mer Rouge et dans l’océan 
Indien. Le premier rapport a été envoyé par un corsaire ottoman, Sefer Re’īs (m. 1565), et le 
second par le gouverneur de Djedda. Quelques lignes de cette lettre sont consacrées à la Corne 
de l’Afrique et confirment la résistance du vizir de l’imām Aḥmad, ʿAbbās, à la reconquête 
chrétienne à la suite de la mort de l’imām Aḥmad, décrite dans la chronique en guèze du règne 
du roi chrétien Galāwdéwos : 

En outre, vous nous avez informés que le gouverneur de Jiddah avait annoncé 
qu’Abbas, le neveu de Mujahid (Mücāhid), avait rassemblé une grande armée et 
avait attaqué l’Éthiopie, et que les infidèles avaient été vaincus et s’étaient enfuis 
dans les montagnes. Abbas a maintenant gagné la confiance du peuple et a rétabli 
le contrôle sur les territoires précédemment détenus par Mujahid20. 

Giancarlo Casale, spécialiste de l’expansion ottomane au XVIe siècle, précise que cette 
lettre serait « la plus ancienne connue dans les archives ottomanes à faire largement référence 
aux affaires de l’océan Indien » et plus particulièrement à la guerre éthiopienne. Cela pourrait à 
tort laisser penser que l’Éthiopie et la Corne de l’Afrique ne représentent aucun intérêt pour le 
nouveau pouvoir ottoman d’Égypte ou de Constantinople. La (quasi) absence d’archives 
préservées ne signifie pas pour autant que le pouvoir ottoman n’est pas au courant de la 
situation. Comme le montre G. Casale, les registres de l’administration ottomane « ne 
comprennent que les directives envoyées par le sultan à ses fonctionnaires dans les provinces. 
Les rapports entrants n’ont jamais été recopiés dans les pages des registres […]. En leur absence, 
les historiens sont obligés de se fier aux brefs résumés de leur contenu qui apparaissent dans le 
texte des rescrits envoyés par le sultan »21. 

Les quelques documents que nous venons de mentionner montrent d’ailleurs que les 
affaires éthiopiennes, avant la fondation de la province ottomane sont bien connues de 
l’administration ottomane : ils reconnaissent l’imām Aḥmad comme le chef de la région. La 
mention de la résistance de ʿAbbās semble, par ailleurs, ne nécessiter aucune précision ni mise 
en contexte, comme si le lecteur avait déjà une bonne connaissance de la situation. Malgré la 
certitude que la guerre éthiopienne est connue du pouvoir ottoman, l’absence d’archives 
complique grandement le travail des historiens actuels. 

 
 

18 Cengiz ORHONLU, Osmanli Imparatorluğu’nun Güney Siyaseti. Habeṣ Eyaleti, Istanbul, Turk Tarih Kurumu 
Yayinlari, 1974, p.  27 : « Veliyyüddin Efendi Kütüphânesi, nu. 1970, yp. 39a. ». 
19 Giancarlo CASALE, « An Ottoman Intelligence Report from the Mid-Sixteenth Century Indian Ocean », 
Turkish Studies, 31/1, 2007, p. 181-188 : T.S.M.A.E. 12321 Mühimme Defteri Fol. 55L. 
20 Ibidem, p. 182. 
21 Ibidem, p. 183 et 186 ; C. ORHONLU, Habeṣ Eyaleti…, op. cit., p. 27. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 15 

AL-JAZĪRĪ ET AḤMAD, FILS DE L’IMĀM AḤMAD 

Les trop rares documents traitant de la fin du jihad éthiopien et des années suivantes 
rendent très précieuse l’identification d’une longue notice biographique consacrée à l’un des fils 
de l’imām Aḥmad dans un ouvrage écrit au Caire au milieu du XVIe siècle22. Ce texte détaille 
longuement la guerre, avant et après la mort de l’imām. 

L’auteur de cette notice biographique sur Aḥmad b. Aḥmad est Zayn al-Dīn ʿAbd al-
Qādir b. Muḥammad b. ʿAbd al-Qādir b. Muḥammad b. Ibrāhīm al-Anṣārī al-Jazīrī (1505 - 
c. 1570). De la fin des années 1530 à 1569, cet auteur soufi est le secrétaire du bureau du 
pèlerinage (kātib diwān al-ḥājj) à La Mecque depuis Le Caire. Installé au Caire, il se rend à la 
Mecque chaque année et entretient d’excellentes relations avec l’Emīr de la ville et l’amīr al-Ḥajj, 
l’officier nommé annuellement au cours de la saison du Pèlerinage pour commander la caravane 
des pèlerins en route pour La Mecque23. Al-Jazīrī est notamment connu pour avoir rédigé une 
histoire du pèlerinage à la Mecque, le al-Durar al-farā’iḍ al-munaẓẓama fī akhbār al-ḥājj wa ṭarīq 
Makka al-mu‘aẓẓama (« Les perles uniques enfilées sur l’histoire du pèlerinage et le chemin vers 
la Mecque glorifiée »)24. Il enrichit et complète cette somme tout au long de sa vie, ce qui 
explique qu’il en existe plusieurs versions plus ou moins longues, la plus ancienne en un volume 
datant de 1554 et une version finale en deux volumes. Le premier volume, sous forme d’annales, 
couvre jusqu’à l’année 1561. Le second volume se présente sous la forme de chapitres 
thématiques. La troisième sous-section du dernier chapitre est consacrée aux pèlerinages de 
rois. Parmi ces récits, quelques pages sont dédiées à la vie (et au pèlerinage illégal) de Aḥmad b. 
Aḥmad, le fils de l’imām Aḥmad. Il s’agit de l’unique notice de l’ouvrage consacrée à une figure 
éthiopienne. 

De manière remarquable, comparée aux autres notices de cette section analysées par 
Hadrien Collet dans son article sur les pèlerinages des rois du Takrūr (Afrique de l’Ouest), 
celle-ci est bien plus longue et ne concerne de fait pas un roi : Aḥmad b. Aḥmad est seulement 
le fils d’un chef de guerre, reconnu comme un gouvernement (ḥākim) par les Ottomans. 
Cependant, al-Jazīrī considère que l’imām Aḥmad est le « souverain (ṣāḥib) du royaume du 
Danbyah » et le « roi (mālik) des musulmans », légitimant la place de cette notice dans son 
volume. Plus remarquable encore, l’essentiel du texte ne parle pas d’Aḥmad b. Aḥmad, ni 
d’ailleurs du pèlerinage. Seul un quart du texte lui est consacré et quelques lignes mentionnent 

 
 

22 Je tiens à remercier Robin Seignobos et Hadrien Collet pour m’avoir dirigée vers cette notice. 
23 Sur sa biographie, voir Hadrien COLLET, « Royal Pilgrims from Takrūr According to ʿAbd al-Qādir al-Jazīrī 
(12th-16th Century) », Islamic Africa, 10, 2019, p. 181-203 et ‘Abd al-Qādir Al-Jazīrī, al-Durar al-farā’iḍ al-
munaẓẓama fī akhbār al-ḥājj wa ṭarīq Makka al-mu‘aẓẓama, éd. par Ḥamad al-Jāsir, Riyadh, Dār al-Yamāmah, 
1983, vol. 2, p. 439-442 ; sur la caravane du pèlerinage, voir Jacques JOMIER, Le Maḥmal et la caravane égyptienne 
des pèlerins de La Mecque (XIIIe-XXe siècles), Le Caire, Publications de l’Institut français d’archéologie orientale 
du Caire, 1953. 
24 ‘Abd al-Qādir Al-Jazīrī, al-Durar al-farāʾiḍ al-munaẓẓama fī akhbār al-ḥājj wa ṭarīq Makka al-mu‘aẓẓama, éd. 
Par Ḥasan Ismāʿīl, Beirut, Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 2002, 2 vol. Al-Jazīrī est aussi l’auteur d’une histoire du café, 
qui souligne l’importance de la relation entre l’Éthiopie et le Yémen pour la diffusion du café aux XVe et XVIe siècle 
(cf. ID., De l’origine et du progrès du café – ʿUmdat al-ṣafwa fī ḥill al-qahwa, trad. A. Galland, Paris, Florentin et 
Pierre Delaulne, 1699, repr. Paris, 2013). 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 16 

que peu de temps avant sa mort, alors qu’il est assigné à résidence au Caire et sous la tutelle 
ottomane, il tente sans l’aval des autorités cairotes de quitter la ville pour rejoindre La Mecque. 
Comme pour le pèlerinage du sultan du Borno en 972 H./156525, al-Jazīrī dirige alors 
l’administration en charge de l’organisation du pèlerinage : il a donc directement géré les 
problèmes causés par le pèlerinage illégal d’Aḥmad, mentionné dans la notice. En outre, plus 
encore que pour le sultan du Borno, al-Jazīrī précise qu’il connaissait personnellement Aḥmad 
b. Aḥmad avant sa mort, et qu’il l’appréciait beaucoup. Ces deux éléments expliquent 
l’abondance de détails du texte. La précision des informations sur la situation éthiopienne et le 
déroulement de la guerre est extraordinaire. Tout porte à croire que al-Jazīrī a obtenu certaines 
de ses informations sur les événements, les dates ou l’orthographe de certains toponymes auprès 
d’Aḥmad b. Aḥmad en personne. Il a probablement aussi interrogé certains de ses camarades 
ou d’autres réfugiés éthiopiens au Caire26, après la défaite finale de l’imām. Il précise en effet à 
plusieurs reprises : « J’ai appris d’hommes de confiance venus d’Éthiopie… ». Al-Jazīrī va plus 
loin en parlant de sa propre expérience et de l’impact de la guerre éthiopienne sur sa propre vie : 
il mentionne son achat à bon prix au Caire d’une esclave éthiopienne, victime de la guerre entre 
l’imām Aḥmad et le roi chrétien. La situation en Éthiopie semble l’avoir intéressé et il considère 
important d’en prendre note, car comme Hadrien Collet l’a remarqué pour les notices sur le 
Takrur, « al-Jazīrī propose également à son lecteur des anecdotes dont il a eu connaissance, 
lorsqu’il l’estime pertinent pour son sujet »27, même si cela ne concerne pas directement le 
pèlerinage. 

De ce fils éthiopien décrit par al-Jazīrī, nous ne savons par ailleurs que peu de choses. 
Selon le Futūḥ al-Ḥabasha, l’imām Aḥmad et sa première femme, Dal-Wambarah28, ont deux 
fils. Le premier, Muḥammad, naît en 1528 à Zīfah29. Le second fils se nomme Aḥmad al-
Najāshī, car il naît en 1533, dans le Tigrāy, non loin de la « tombe de Aḥmad al-Najāshī qui 
vivait du temps du Prophète », c’est-à-dire à Nagāsh, une zawiya qui héberge les mausolées 
dédiés au Najāshī et aux compagnons du Prophète morts après la Première Hégire en 61530. Il 
ne s’agit pas de l’Aḥmad mentionné dans la notice, puisque Aḥmad al-Najāshī meurt un an plus 
tard, en 1534, à l’âge d’un an « de la lèpre, dans le pays de Sarāyé »31. Aḥmad b. Aḥmad, 
l’adolescent capturé par les chrétiens en 1543 dont parle la notice d’al-Jazīrī, est soit le 

 
 

25 H. COLLET, « Royal Pilgrims… », art. cit, p. 187. 
26 Un quartier d’habitation pour les musulmans d’Éthiopie (le riwāq al-Jabartiyya) est établi au sein de la 
prestigieuse mosquée al-Azhar du Caire au plus tard à la fin du XVe siècle, voir Julien LOISEAU, « Abyssinia at al-
Azhar: Ethiopian Students in 15th-Century Cairo », Journal of Northeastern African Studies, 19/1, 2019, p. 61-
84. À partir du début du XVIe siècle, le cheikh de ce riwāq est choisi dans la famille de ʿAbd al-Raḥmān al-Jabartī, 
voir D. AYALON, « al-Djabartī », Encyclopédie de l’Islam² (désormais EI²), vol. 2, p. 355-357. 
27 H. COLLET, « Royal Pilgrims… », art. cit, p. 188-189. 
28 Voir A. CHEKROUN, La Conquête…, op. cit., p. 103-104 et 287 ; R. BASSET, Histoire de la conquête…, 
op. cit., vol. 2, p. 51, n°2. 
29 ‘Arab Faqīh, Futūḥ… op.cit., p. 75. 
30 cf. A. GORI, « Nägaš », EAe vol. 3, 2007, p. 1107-1109. 
31 ‘Arab Faqīh, Futūḥ…, op. cit., p. 419 et 449. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 17 

Muḥammad mentionné dans le Futūḥ al-Ḥabasha qui aurait alors 15 ans, soit un autre de leurs 
fils dont on ne sait rien. 

Quoiqu’il en soit, Aḥmad b. Aḥmad apparaît à plusieurs reprises dans la 
documentation en guèze, lorsqu’il est question, après la fin de la guerre, d’une négociation entre 
Dal-Wambarah et la reine mère chrétienne, Sabla Wangel, afin de libérer leurs fils respectifs : 
Aḥmad b. Aḥmad pour Dal-Wambarah et Minās pour Sabla Wangel, frère du roi chrétien 
capturé quelques années plus tôt par les musulmans. Cette négociation aboutit à la libération 
et l’échange des deux fils32, comme le décrit d’ailleurs al-Jazīrī dans sa notice. Cette histoire est 
très présente dans les sources guèzes, car après sa libération à la suite de la négociation entre les 
deux mères, Minās devient roi du royaume chrétien d’Éthiopie, de 1559 à 1563. Concernant 
Aḥmad, il apparaît sous plusieurs noms dans les sources guèzes. Dans la chronique du règne 
de Galāwdéwos, il est nommé tantôt « Mäḫammäd, fils de Imām Aḥmad », tantôt « Məhmäd, 
le fils de Imām Aḥmäd » et il est précisé qu’il est fait prisonnier par les chrétiens après la débâcle 
finale et la mort de l’imām, alors qu’une partie de l’armée a fui avec Dal-Wambarah vers la mer. 
Ce même texte mentionne également un autre fils de l’imām Aḥmad et de Dal-Wambarah, 
nommé « Ali-Gärad », qui est capturé plus tôt au cours de la guerre par le gouverneur du 
Däwaro et livré au roi33. Mais de lui on ne sait rien de plus, et il semble bien s’agir de deux fils 
différents, capturés à deux moments différents ; seul « Mäḫammäd / Məhmäd » semble libéré 
lors de l’échange des fils34. Dans la chronique du règne de Minās tout comme dans le chapitre 
consacré à Minās dans la chronique du règne de Sarṣa Dengel, il est mentionné à plusieurs 
reprises, de sa capture lors de la mort de l’imām jusqu’à son échange contre Minās, mais il n’est 
jamais nommé35. Il ne l’est pas non plus dans les récits portugais. Ainsi, s’il est systématiquement 
mentionné dans les sources chrétiennes pour sa capture puis son échange, rien n’est jamais dit 
de ce qui lui arrive ensuite. 

La notice biographique d’al-Jazīrī est donc à ce titre unique, parce qu’elle documente 
son parcours après sa libération. Une traduction française annotée de cette précieuse biographie 
du fils de l’imām Aḥmad est proposée en annexe de cet article. Je l’ai réalisée à partir de l’édition 
du texte arabe par Ḥasan Ismāʿīl publiée à Beyrouth en 2002, elle-même préparée à partir de 

 
 

32 À propos de la conversion et de la castration de Minās, et de l’échange des fils entre les deux reines, voir mon 
article en préparation en collaboration avec Margaux Herman, « Negotiating after war ». 
33 Dans son histoire de l’Éthiopie, qu’il compose à partir de la lecture des différentes chroniques royales et des 
informations orales qu’il relève lors de son séjour à la cour du roi chrétien d’Éthiopie à la fin du XVIIIe siècle, James 
Bruce note que c’est « Ali-Gärad, fils de Gragne et de Del Wumbarea » qui est libéré en échange de Minās 
( J. BRUCE, Voyage aux sources du Nil, en Nubie et en Abyssynie, Farmington Hills, Cengage Gale, 2009, p. 200), 
mais il semble qu’il ait mal compris ce qui est écrit dans la chronique de Galāwdéwos. 
34 G. SALOMON, Chronique de Galāwdéwos…, op. cit., p. 17, 22 et 23. Ce texte mentionne au cours de la première 
année du règne de Galawdéwos un troisième fils, « Naṣräddin, fils de l’imām Aḥmäd, qui devint roi dans la partie 
orientale de l’Éthiopie, sur une terre nommée Däwaro, sur la volonté de son père » (ibidem, p. 10-11), avant d’être 
battu par les armées chrétiennes. 
35 Francisco Maria Esteves PEREIRA, Historia de Minás Además Sagad rei de Ethiopia, Lisbonne, Imprensa 
Nacional, 1888, p. 38-40 ; Manfred KROPP, Die Geschichte des Lebna Dengel, Claudius und Minās, Louvain, 
Peeters, 1988, p. 57. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 18 

l’édition de 1983 du savant saoudien Ḥamad al-Jāsir du manuscrit de la dernière version de 
l’œuvre, conservée aujourd’hui à la bibliothèque de la mosquée al-Qarawiyyīn à Fès36. 

Les informations sur les dernières années de la guerre et ses suites (mort de l’imām, 
résistance de ʿAbbās, échange des fils entre les mères, difficultés du règne de Minās ou encore 
position des autorités ottomanes vis-à-vis de l’Éthiopie) fournies par al-Jazīrī et mises en 
parallèle avec celles provenant du corpus éthiopien, yéménite, ottoman et portugais connus 
jusqu’à présent sur cette période permettent de repenser à nouveau frais la fin de la guerre 
jusqu’à la création de la province ottomane une dizaine d’années plus tard. 

REPENSER LA FIN DU JIHAD ÉTHIOPIEN 

En apportant le point de vue musulman, la notice d’al-Jazīrī appelle à repenser les 
dernières années du jihad et les années qui suivirent, jusqu’à la fondation de la province 
ottomane d’Éthiopie. Il n’est pas question ici de reprendre entièrement ce dossier. Mentionnons 
toutefois quelques éléments qui illustrent la richesse du texte d’al-Jazīrī et les nombreuses pistes 
de recherche qu’il ouvre. 

La question des Éthiopiens capturés par les troupes de l’imām Aḥmad et vendus 
comme esclaves via le port de Zayla‘ dans l’ensemble du monde islamique mentionnés par al-
Jazīrī vient étoffer un dossier essentiel, dont beaucoup reste encore à écrire37. La circulation des 
esclaves éthiopiens dans le monde islamique est bien plus ancienne que cette guerre38. Parmi les 
nombreux exemples, nous pouvons citer celui de l’officier portugais Duarte Barbosa (m. 1521), 
qui explique dans son récit de voyage que les esclaves éthiopiens « sont tenus en grande estime 
par les Maures [c.-à-d. les musulmans] et valent bien plus que n’importe quel autre esclave »39. 
Comme al-Jazīrī l’explique, la guerre a considérablement augmenté l’offre d’esclaves éthiopiens 
sur les marchés du Yémen et d’Égypte, faisant chuter leur prix. Lors de la capture des premiers 
prisonniers de la guerre d’Éthiopie, ‘Arab Faqīḥ précise dans le Futūḥ al-Ḥabasha que : « L’imām 
manda les prisonniers ; ils comparurent devant lui ; il envoya les uns à Zabīd à l’émir Solaïman 
qui gouvernait cette ville et en fit ses esclaves »40. L’augmentation de leur nombre a des effets 
jusqu’en Inde comme l’indique Ḥajjī al-Dābir, dans son histoire du Gujarat rédigée à la fin du 
XVIe siècle. Il est lui-même au service d’un général d’origine éthiopienne et explique que de 
nombreux Éthiopiens, ou descendants d’Éthiopiens, capturés par l’imām Aḥmad furent 

 
 

36 Al-Jazīrī, al-Durar..., op. cit., 2002, vol. 2, p. 393-396. 
37 Voir Magdalena MOORTHY KLOSS, Unfree Lives. Slaves at the Najahid and Rasulid Courts of Yemen, Boston, 
Brill, 2024 ; et la thèse en préparation de Shahista Refaat, sous la direction de Julien Loiseau à Aix-Marseille 
Université, intitulée « L’esclavage des Éthiopiens au Moyen Âge d’après les sources arabes ». 
38 Marie-Laure DERAT, « Chrétiens et musulmans d’Éthiopie face à la traite et à l’esclavage aux XVe et 
XVIe siècles », in Henri MÉDARD, M.-L. DERAT, omas VERNET et Marie-Pierre BALLARIN (éd.), Traites et 
esclavages en Afrique orientale et dans l’Océan indien, Paris, Karthala, 2013, p. 121-148. 
39 Duarte BARBOSA, e Book of Duarte Barbosa: an Account of the Countries Bordering on the Indian Ocean 
and their Inhabitants, éd. et trad. par Mansel Longworth Dames, Londres, Hakluyt society, 1918, p. 36. 
40 ‘Arab Faqīh, Futūḥ…, op. cit., p. 43-44. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 19 

envoyés comme esclaves au Gujarat, où certains acquirent des positions importantes comme 
seigneur ou commandant de cette région d’Inde à la fin du XVIe siècle41. 

La notice d’al-Jazīrī mais aussi les mentions dans les archives ottomanes permettent 
d’apporter un contrepoint aux sources du camp chrétien (guèzes et portugaises) en présentant 
le point de vue musulman sur la bataille finale, la débâche de l’armée de l’imām et la négociation 
diplomatique entre Dal-Wambarah et Sabla Wengel pour la libération de leurs fils respectifs. 
Les informations fournies par al-Jazīrī sur cet affrontement recoupent sur de nombreux points 
ce que disent les sources guèzes et lusitaniennes. Le lieu, « Wunā Dakā », correspond aux 
descriptions guèzes et portugaises, qui notent que la bataille a lieu à l’est du lac Ṭana, au sud-
est du Dambyā, sur un terrain en pente ou dans une gorge, nommé dans la documentation 
éthiopienne Zäntära ou Wäyna Däga42. Manfred Kropp considère que Zäntära est situé à trois 
kilomètres au sud de Danqaz, à l’est du lac Ṭana43. Certaines versions des Chroniques brèves 
précisent que la pente de Zäntära est aussi appelée « Grañ Bar », en mémoire de la mort de 
l’imām Aḥmad44, en février ou en mars 154345. Les sources guèzes considèrent qu’il est tué par 
un soldat éthiopien46. Les récits portugais affirment quant à eux qu’il est tué par le tir d’un de 
leur soldat, mais qu’un autre, éthiopien, a tenté de s’en attribuer le mérite47. La notice d’al-Jazīrī 
confirme un tir portugais, et le fait qu’un soldat éthiopien lui coupe la tête pour prouver qu’il 
est bien mort. Selon les récits portugais, la tête de l’imām Aḥmad est coupée par un soldat 
éthiopien qui l’apporte au roi chrétien afin de recevoir une récompense. Les Portugais auraient 
été capables de prouver que l’imām avait en fait été tué par l’un des leurs, grâce à une oreille 
prélevée sur son corps juste après sa mort. Castanhoso précise qu’après cet événement, le roi 
chrétien « ordonna que la tête du défunt roi de Zeila [c.-à-d. l’imām Aḥmad] soit fixée sur une 
lance, portée et montrée dans tout son pays, afin que le peuple sache qu’il était bien mort, lui 
qui leur avait infligé de tels maux »48. La tradition de couper la tête du vaincu se retrouve à 
plusieurs reprises dans l’histoire éthiopienne, notamment quelques années plus tard, en 1559, 
lorsque Galāwdéwos est tué par l’armée de l’émir Nūr et sa tête exhibée dans toute la région49. 
Au cours de cette bataille, toutes les sources s’accordent sur la capture du fils de l’imām et la 

 
 

41 Voir note 12. 
42 cf. M. CASTANHOSO, e Portuguese Expedition…, op. cit., p. 76-77 ; M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., 
p. 26 et 32 ; Jules PERRUCHON, « Notes pour l’histoire de l’Éthiopie », Revue Sémitique, 2, 1894, p. 266. En 
Éthiopie, Wäyna Däga désigne également la zone climatique tempérée, entre 1500 et 2300 mètres d’altitude. 
43 M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26 n. 128. 
44 Francesco BEGUINOT, La cronaca abbreviata d’Abissinia, Rome, Tipografia della Casa Editrice Italiana, 1901, 
p. 29 n. 4. 
45 cf. A. CHEKROUN, La conquête…, op. cit., p. 253-257. 
46 G. SALOMON, Chronicle of Gälawdewos…, op. cit., p. 16-17 ; M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26. 
47 M. CASTANHOSO, e Portuguese Expedition…, op. cit., p. 82 et 193. Le récit de sa mort fait par Ḥajjī al-
Dābir confirme l’utilisation d’une arme à feu sans préciser l’origine du tireur (M. F. LOKHANDWALA, Zafar ul 
wālih…, op. cit., p. 486-487). 
48 M. CASTANHOSO, e Portuguese Expedition…, op. cit., p. 82 et 193. 
49 Enrico CERULLI, « Documenti arabi per la storia dell’Etiopia », Memorie della Reale Accademia Nazionale dei 
Lincei, VI/IV, 1931, p. 56. Sur cette pratique dans le monde islamique médiéval, voir Abbès ZOUACHE, « Têtes 
en guerre au Proche-Orient : mutilations et décapitations », Annales Islamologiques, 43, 2009, p. 195-244. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 20 

fuite de Dal-Wambarah, soit vers la rivière Atbarā dans le Dambya, soit vers les territoires du 
Barr Saʿd al-Dīn à l’est50. Si la notice d’al-Jazīrī confirme ces différents événements de la bataille 
finale, elle ne permet guère de mener plus loin l’analyse. Elle amène en revanche des éléments 
essentiels pour étudier le dossier comprenant plus d’une dizaine de documents de nature très 
diverse sur l’échange des fils et la négociation entre Dal-Wambarah et Sabla Wengel, en 
questionnant son impact sur le règne de Minās, le rôle du souverain de Zabīd et la place des 
femmes dans les échanges diplomatiques entre les pouvoirs musulmans et chrétiens de la Corne 
de l’Afrique51. 

Le plus gros dossier que soulève la notice d’al-Jazīrī est la question de la fondation de la 
province ottomane d’Éthiopie (Habeṣ Eyaleti), officiellement créée en juillet 1555, autour de 
Sawākin, avant la conquête du port de Maṣṣawaʿ en 1558. Depuis l’étude pionnière de 
l’historien turc Cengiz Orhonlu parue en turc en 1974, seules quelques pages de l’ouvrage de 
l’historien turc Salih Özbaran de 2009 sur l’expansion ottomane dans l’océan Indien au 
XVIe siècle traitent de l’organisation administrative et fiscale de cette province52. Aucune 
recherche spécifiquement consacrée à cette province, qui domine une partie de la côte du sud 
de la mer Rouge, peut-être un temps jusqu’au golfe d’Aden, n’a été menée. Les quelques 
documents ottomans mentionnés ci-dessus amènent de nouveaux éléments pour étudier sa 
création et appellent à poursuivre l’enquête dans les archives ottomanes. Alors qu’il est 
gouverneur du Yémen de 1547 à 1554, Özdemir Pasha comprend l’importance de la côte 
africaine pour le contrôle de la mer Rouge. Dans le contexte de lutte contre les ambitions 
portugaises, l’un de ses objectifs devient la conquête de la côte éthiopienne. Ce n’est pas la 
première fois qu’un dignitaire ottoman présent au Yémen indique au pouvoir de Constantinople 
l’importance des ports de Suwākin et de Maṣṣawaʿ pour le contrôle de la mer Rouge, comme 
le montre le document ottoman daté de 1525 et rédigé par l’amiral ottoman Selmān Re’īs53. 
C’est la première fois que le pouvoir ottoman semble prendre cette information sérieusement. 
Dans son analyse de la fondation de la province ottomane d’Éthiopie, plus tard reprise par Salih 
Özbaran54, Cengiz Orhonlu insiste sur l’importance de Özdemir Pasha dans la décision de 
Süleyman le Magnifique de lancer une grande expédition terrestre contre le royaume chrétien. 
À partir de la documentation ottomane, il détaille les préparatifs militaires, l’armée égyptienne 
de 3000 soldats confiée à Özdemir par le Sultan, et les premières mesures concernant la 
fondation de la province55. Cependant, cette phase de préparation n’est pas le sujet principal de 
sa recherche et elle n’est traitée qu’en introduction, en quelques pages peu détaillées. C’est bien 
de cette préparation dont parle al-Jazīrī dans sa notice, en notant que « Uzdamir Pasha fut 

 
 

50 M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26 ; G. SALOMON, Chronicle of Gälawdewos…, op. cit., p. 17. 
Aujourd’hui, une tombe est attribuée à Dal-Wambarah dans l’enceinte du mausolée dédié à l’émir Nūr à Harar. 
51 Voir A. CHEKROUN et M. HERMAN, « Negociating after War… », art. cit. 
52 Salih ÖZBARAN, Ottoman Expansion towards the Indian Ocean in the 16th-Century, Istanbul, Bilgi University 
Press, 2009, p. 203-212. 
53 ID., « A Turkish Report… », art. cit. 
54 ID., Ottoman Expansion…, op. cit., p. 205-206 ; ID., « e Ottomans in Africa: A Tribute to Cengiz 
Orhonlu », Studies on Ottoman Diplomatic History, 5, 1990, p. 145. 
55 C. ORHONLU, Habeṣ Eyaleti…, op. cit., p. 33-44. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 21 

envoyé [par le sultan ottoman] combattre les Éthiopiens [pour fonder le Habeṣ Eyaleti] ». Il 
n’intègre pas pourtant le fils de l’imām aux préparatifs, alors même qu’il le réclamait depuis son 
arrivée au Caire plusieurs années auparavant. La vie d’Aḥmad b. Aḥmad se termine peu de 
temps après, à la suite d’une ultime tentative avortée de quitter la ville, sans l’autorisation du 
pouvoir ottoman, pour rejoindre l’Éthiopie via La Mecque. Exclu de l’initiative de Özdemir 
Pasha, qui réussit d’ailleurs très vite à fonder la Habeṣ Eyaleti, dont il devient le gouverneur, le 
fils de l’imām Aḥmad sembla avoir pourtant joué un rôle dans l’émergence du projet ottoman, 
d’après le récit d’al-Jazīrī. Tous deux meurent d’ailleurs la même année, en 967 H./1559-156056. 

* 

Les éléments apportés par la notice d’al-Jazīrī ouvrent ainsi la voie à de futures études 
sur cette période charnière entre 1543 et 1555, prenant en compte non seulement les sources 
éthiopiennes, mais aussi les sources en arabe et en ottoman qui méritent d’être lues à nouveau 
frais. Une enquête approfondie dans la documentation yéménite et surtout ottomane ne pourra 
qu’apporter de nouveaux éléments à ce dossier essentiel pour comprendre les bouleversements 
qui suivirent le jihad de l’imām Aḥmad au sein de l’ensemble de la Corne de l’Afrique. Les 
quelques grandes questions mentionnées ici – l’esclavage, la création de la province ottomane 
d’Éthiopie ou encore la résistance musulmane à la reconquête chrétienne –, ouvrent des 
perspectives pour repenser cette décennie. N’oublions pas que le roi chrétien Galawdéwos est 
tué (et décapité, lui aussi) par l’émir Nūr venu de Harar en 1559, comme cela est attesté aussi 
bien dans les sources chrétiennes que dans les documents produits à Harar57, ultime acte de 
résistance des musulmans du Barr Sa‘d al-Dīn face à la reconquête chrétienne après que la 
province ottomane est consolidée par l’installation définitive de sa capitale à Maṣṣawaʿ. 
L’identification de nouvelles sources documentant cette décennie permettra enfin de mieux 
comprendre ce milieu du XVIe siècle, pivot dans l’histoire éthiopienne. 

ANNEXE N°1 - TEXTE ARABE DE LA BIOGRAPHIE D’AḤMAD B. AḤMAD PAR AL-JAZĪRĪ58 

 فورحلا رخآ ءاھو ةحوتفم ةیتحت ةانثم ءای اھدعب ةروسكم ةدحوم ءابو ةنكاس نون اھدعب ةلمھملا لادلا رسكب
 يطحلا دلاب ازغو منغو ، ىَبسو لتقو ، ىلوتساو ، اھارقو ةشبحلا ندم رثكأ ىلع روكذملا دمحأ دارك بّلغت –
 – دكسو – فاكو فلأ اھدعب ةحوتفم نونو ةمومضم واوب – دَّْكسَ كاَنو ذئنیح كلملا ناكو ، ةشبحلا كلم ينارصنلا
 يطحلا ھیلإ زربو ، ةرم ریغ ماملإا ھیلع َّركف – ةنكاس ةلمھم لادو ةحوتفم ةددشم فاك اھدعب ةلمھملا نیسلا حتفب
   ،ھعومجو هركاسع ةرثكب رھتشاو ، لئاح ُّلك ھب رفطلا نیبو ھنیب لاحو ، لئاطب ھنم زفَی ملف ، ىرخلأا دعب ةرملا ھسفنب
 ، كلامملاو مھارق رئاس يف ، كلذب مھدنع هركذ امَنو ، لطب دعب لطب لكب هرفظو ، لثملا اھب برضی يتلا ھتعاجشو 

 
 

56 Özdemir Pasha meurt en 1560 à Dabārwā et est enterré à Maṣṣawa par son fils et successeur ʿOthmān Pasha ; 
d’après al-Jazīrī, Aḥmad b. Aḥmad meurt près d’al-Azhar en 1559-1560 ; il est enterré « dans l’un des cimetières » 
du Caire. 
57 A. CHEKROUN, La conquête…, op. cit., p. 58-67. 
58 Al-Jazīrī, al-Durar..., op. cit., p. 393-396. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 22 

 ، سانیم وعدملا يشاجنلا دلوب رفظو ، راصملأا ریھاشم ىلإ ، راطقلأا بلاغ نم شوبحلا دلاوأ زھجو ، ىبسو منغو
 ىلع ىَلآ ھنأ مھریغو ةشبحلا تاقث نم ينغلب دقلو – هركذ يتأیس امك – نمیلا ةكلممب ھعابو ، مھنم ةیرس يف هزھجو
 دقل يرمعلو ، رانید سأر لك نمث ریصی ىتح ، راصملأاو راطقلأا ىلإ مھزھجیو مھیرارذ يبسی لازی لا ھنأ ھسفن
 يف مھنم عمتجاو ، سلفم لك شبحلا اذھ ماس ىتح ، هدعبو ھلبقو ، ةئم عستو نیعبرأو فین يف مھنم ثوعبلا نم رثكأ
 بلاج نم تُیرش يننأ ركذتأو ، ةردقلاو ةولاملا يوذب فیكف ، لقأو كلذ نم رثكأو ، ددعلا نم ثلاثلا ةیعَّرلا دِاحَآ دی
  ،لكشلا ةنسح رٌكب يھو نیعبرأو سمخ ماع يف تزَھَاَن وأ غولبلا تبراق دق ةیشبح ةیراج ، يراد باب ىلع ةبرسب رام
 .نمثلا يف َّيلع َّطشَ دق بَّلاجلا َّنأ تُیأرو ، بھذلا نم ةرشعب

 ينفیو ،ُ ھممج ددبیو ھمزھی وھو ، عوفدلا ھتاقلامل رثكیو ، عومجلا ھل عمجی يشاجنلا دَّكسَ كاَنو لزی ملو
 تلاوكأملا نم ھیلإ مدقی ام عضی نأب ، دئاوملاك لكأ اذٳ برحلا يف ىلتقلا داسجأ لعجی ناك ھنأ ينغلب ىتح ، هركاسع
 زربی دَّكسَ كاَنو وعدملا ھشبحلا كلم رمتساو ، ةفصلا هذھ ریغ ىلع ھلثم ھل مَدقتی ملً اغئاسً لاكأ لكأیو، مھداسجأ ىلع
 يف ھب رفظی ملو ، لاتق ةلاح ریغ يف كلھو يفوت نأ ىلإ ، ةبیھلاو عورلا ةرئاد ھتعامجب رودتو ، ةبیخلاب دوعیو ھیلإ

 يف روكذملا دھاجملا دمحأ ھَْیِبنْدِ كلم ھلعف ام ھیلع َّزع دَّكس بانطأ وعدملا هدلو هدعب يلو املف ، لازن لاو برح
 ، جنرفلاو ةشبحلا ىراصن نم عومجلا عمجو ، ھتبراحمو ھلاتقل َّدعتساو ، مھیرارذ نم ىبسَ امو ، ةشبحلا ىراصن
 ضرأب ، سیكرك اَدیْمِلَْدِب مھدنع فورعملا لحملا يف ایقتلاف ، ھتاقرط يف برحلا ران لاعشٳو ، ھتاقلام ىبٳ جرخو
 فورحلا رخآ فلأ اھدعب ةحوتفم ةلمھم لادو ھنكاس ةیتحت ةانثم ءای اھدعب ةروسكم میمو ةنكاس ملاو ةحوتفم لادب  ـولْتكُ
 اشوانتو ، عساش ءاضف ضرَلأا هذھو ـ واو اھدعب ةمومضم مٌلاو ةنكاس ةیقوف ةانثم ءات اھدعب ةمومضم فاكب ولْتكُو ،
 ، ةمومضم واوب ـ اكَد ،اَنوُ اھل لاقی ضرأب فحزلا مھاقلَأ نَأ ىلٳ ، برضلاو نعطلاو برحلا امھنیب لزی ملو ، لاتقلا
 بكرو ، اھب ایسمَأف ـ فلأ اھدعبً اضیأ ةحوتفم فاكو ةحوتفم ةلمھم لادب : اكََدو ، اھدعب فلأب ةلصوم ةحوتفم نونو
ً اعیمج هركسع ىلع ام كلذكو رمحَلأا نوللا نم ھبوكرمو ھسوبلم عیمجو ،ً ارحس نیملسملا كلم دمحأ دارك ماملإا
 رفظلا نوكی نأ داكو ، ھلمش تتشو ھعمج دَدبف ، اھانركذ يتلا ةروصلا ىلع هركاسعب يطحلا ىلع فحزو ، ھلویخو
 ، ام رمَْلأ ، ھنم بضغ مث ، هدنج نمو ماملإا دنعَ أشن ھلصأ ، دیلاك ىعدی صخش يطحلا ءارمأ نایعأ نم ناكو ، ھل
 كنودف نلآاو ، كعابتأ نم تنك يننٳ : ھلً لائاق ذئموی ماملإا لسارف ، ھئارزوُ نم راصف ، ىراصنلا كلم يطحلاب قحلو
 ـ انركذ امك ـ لاتقلا محتلا املف ، ھتمدخ يف ناك املً امیدق اھدھعی ناك يتلا ھتئیھب ماملإا فرعی ناكو ، لازنلاو برحلا
 ، دعُْب نم هاری روكذملا دیلاكو ، لازنلا نطوم يف نعطلا دیجیو ، ىراصنلا نم لاطبَلأا ىلع ُّركی ھسفنب ماملإا مجعو
 ھنم تناح ذٳ ، نعظلاُ دَّدبُیو ، نعطلا دیجی وھو ھیلإ رظان وھ امنیبو ، ھتوطس نمً ابعروً افوخ ، ھنم وندی نأ ردقی لاو
ً اعیرص َّرخف ، ھتینملً اببس تناكو ، ھتباصَأف ، اھب هامرو ، ھقدنبب ماملاا ىلع ررح دقو جنرفلا ةامر ضعب اذüف ةتافتلا
 ھتملاعب ، دیلاكَ لأٳ ھفرعی ملو ، ماملاا ناعجش نم ھنونظی ىراصنلا ركاسع عیمجو يمارلاو ، دحأ ھتومب رعشی ملو ،
 اَّنتمم ةشبحلا كلم ىلا اھب ىتأو ، ھسأر َّزتحاو ، مھنیب عیرص وھو ىلتقلا نم ھعضوم ىلا ىتَأو ، ھسرف دیلاك دھجَأف ،
 حبصلا نم ، ماملاا لتق دعب ھلاح ىلع برحلا رمتساو ، يطحلا ھقدصی ملف ، كودع سأر هذھ : ھلً لائاق ، كلذب ھیلع
 ، سأرلا ةفرعم ىلع مھدھشتساو ، ةشبحلا نایعأ نمً اعمج دیلاك عمجف ركاسعلا نیب يٌح ھنأ مھنم اَّنظ ، رصعلا ىلا
 ناسلب ھتوص ىلعَأب حاصو ، ركاسعلا نیب سأرلاب دیلاك زرب كلذ دنعف ، اھنوفرعی يتلا ةملاعلاب ، يھ اھنأ اودھشف
 تقرفتو ، هركاسع تددبت سأرلا راھشٳ دنعف ؟دمحأ دارك لتق دق نولضانت نَّمعَو ؟ نولتقت اذامل : هانعم ام ةشبحلا

 دارك ةجوز امأو ، ةشبحلا كلم ىلا لمحُو ، قھارم ریغص وھو ةمجرتلا بحاص هدلو كسِمُو )ھقاطو( بَھُِنو ،ً اعیش
 ءابو ةنكاس ةانثم ءاتو ةحوتفم ةزمھب ـ ارَبتأ ىعدت ، نوملسم برع مھلك اھلھأ ، ةدلب ىلا اوقحتلاف هركاسع ةیقبو دمحأ
 دیبز اشابو ، نمیلا ضرأ نم ندع ةنیدم ىلا مھدنع نم تھجوتو ، مھب ةجوزلا تعمتجاو ـ كلذك ةلمھم ءارو ةحوتفم
 رخآ برح ىلاَ ھَّجوتو ، ھظفحب اھاصوأو ، ھمأ ىلإ ھعفد يطحلا نüِف ماملاا دلو دمحأ امأو ، راشنلا ىفطصم ذئنیح
 ریغص يطحلل دَلوب ـ ھلتق لبق ، ةشبحلا يضارأ ھبورح يف ـ رفظ ماملاا َّنّأ ىلاعت الله رودقم نم ناكو ، هركاسعب
 اشاب ىفطصم هارتشاف ، ھعم نمو وھ اھب عابیل ، نمیلا ضرأ ىلا بكرم يف يبسلا عم هزھجف ، سانیم ىعدی ، هدلوك
 نع عجر مث ، ھیصخی نأ دارأو ، نآرقلا نمً اروس ھمّلعو ، ھیلا ھمّضو ھملتساف ، ةشبحلا كلم دلو ھنأ ملعو ، راَّشنلا
 ، يشاجنلا دی نم دمحأ اھدلو صلاخ يف تعمطف ، اشاب ىفطصم دنع يطحلا دلو نأ ماملااُ ةجوز تعمسو ، كلذ
 رافكلا دنع اھدلو رِسْأو ، ماملإل قفتا ام ھیلا تْكشو ، ةریثكً افحتو ةینس ایادھ ھیلا تْدھأو ، اشاب ىفطصم ىلا تْءاجو



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 23 

 ترجف ماملاا دلو ھیلا تزھج نإ سانیم اھدلو زیھجتب اھدعیو ، اھب فطّلتیو ، يطحلا َّمأ بتاكی نأ يف ھتلأسو ،
 اھتلمج نمو ، ایادھ ھعم تلسرأو ، برحلا يف اھدلو ةبیغ يف ماملاا دلو ھیلا تزھج نأ ىلا نیتھجلا نم تابتاكملا

 ھملأ ھعفدو ، ماملاا دلو مَّلستو ، اھل ھطرش امب اشاب ىفطصم اھل ىَفوف ، رفاو ردق اھل ، رمحلأا بھذلا نم كئابس
 رئاس نم ھتاقلامل ةشبحلا ركاسع تجرخ نَْأ دعب ، ھمأ ھتملست نأ ىلا ھظفحل ركسعلا نم عمْج يفً امركم سانیم زھجو
 ىلا يطحلا داع املو ، عئاقولا هذھ اودھش نیذلا تاقثلا نم كلذ ينغلب امكً ادوھشمً اموی ھلوخد ناكو ، ىرقلاو ندملا
 نأ ھنمً افوخ ، تلعف امب اھخّبوو ،ً اركنمً ابضغ بضغف ، قفتا امب ھتربخَأف ماملاا دلو نع ھمأ لأس ھتكلمم يسرك
 روكذملا ذ©كسَ بانطأ هوبأ كلھ نأ ىلا ھملاسإ متكو ، ھیبأ ةكلمم يف رمتساف سانیم امأو ، هِرأثب ذخْأیو ، هدلاوك ریصی
 نیملسملا ةشبحلاب لاتقلا عاقیٳو ، تاراغلا نٌس ىلع ھضرحت ةشبحلا رباكأ تناكو ، هدعب ةشبحلا كلم سانیم يلوو ،
 فویسلا َّلسَُأ لا نأ يسفن ىلع تُیلآ دق يننا : ةشبحلا نم ھصاوخ ضعبل حرصو ،كلذ نم عنتمی وھو ،ماملاا عابتا
 ىرقلا ضعب يف ھنوعدیو ، مھیلع ھضوع ھبراقأ دِحأ ةیلاو نودیری مھنأ تاقثلا نم ينغلبو ، نیملسملا هوجو يف
 .لیق ام اذھ ، كلذل كلملا نعً لاوزعم

 ىتأو ، نمیلا ةكلمم نم لزعُ نأ ىلا ،ً امركم راشنلا ىفطصم دنع رمتساف ھَیبندِ كلم ماملاا نبا دمحأ امأو
 هدلاو ھیلع ناك امو ، ھتلزنم نع ھفرعی ناطلسلا ىلاً اضورع ھل بتكو ، دواد اشابلا لباقف ، ھتبحصب وھو ةرھاقلا ىلا
 دلاوأ يف ناطلسلا ةداعك ، ھب قیلی ام ةفولعلا نم ھل بترُو ، هاقتلم نسحُو ، مركأف ، بابلا ىلا اشابلا ةبحص ھجوتو ،
 ةنازخلا نم ةررقملا ةفولعلا ھل تفرِصُو ، لیفلا ةكرب ىلع فرشی لزنمب نكسو ةیرصملا رایدلا ىلا داعو ، كولملا
 نامو ، كارتَلأاُ دیبعلا ھباكر يف تْشمو ، ةضفلا لسلاسلاو ، ةلاحملا جورسلاب كولملا هدلاوأك بكرو ، ةیرصملا

 ، ةسائرلا لیاخم ھظحلتو ، ةداعسلا امیس ھیلع ، ھیْضراعب تابن لا ، لازغلاك قنعب ، دقلاو تمسلاو لكشلا نسح اَّباش
 ھل مََّدَقَت ناكو ، ھعم بحطصا نمب ھترشع نسح يف فطّلتو ، رباكلأاب فََّرعتو ، بدأو ةفرعمو ، قوذو لقع ھیدلو
 ھعم زھجی ، ھیبأ رْأثب ذخلأاو ىراصنلا ةشبحلا لاتق ىلع ھمزع يَوقو ، ةدم ةرھاقلاب سلج اَذٳ ھنأ ةنطلسلا نمُ دعولا

 ھلام فرص ىوس ةلاح ھل تسیل ، نینس ةدع ةرھاقلاب ماقَأف ، هدلاوك ریصیو ، ھب قیلت ، برحلل ةَبھُْأو ، ةوقو ركاسع
 هردص قاضو ھسفن تمئسف ، ھتبحص زَّْھجَُی ملو ، ةشبحلا لاتقل اشاب رمدزأ زَھجُو ، رادلا يف سولجلاو ، رامثلا نم
 رافكلا وزغو ، كلملا نم هوبأ ھیف ناك ام ركذتو ، ةلاطبلاو غارفلا لھأك ، ةلاح ریغ ىلع هرادب ھتماقٳ نم فَِنأو ،
 ىلا اكشو ، لفاح رٌدق نیَدلا نم ھیلعَ دَّمجتو نَاَدتساف ھتقفن تقاضو ،ً لایھْأت كلذل مھنم رََی ملف ، رْأثلابَ ذخَلأْا ىَّنمَتو
 ، ةماعلاب ذئنیح طلتخاو ، ھلام َّلقو ھلاح قاضف نیدللً ارفاوً اردق )ھتیكماج( نم رّفوف ، نیدلا ببسب اشاب ردنكسإ
 ھیف وھ امع كلذب لغاشتیل ، ملعلا بتك نم ءِيش ةءارقل رھزلأا عماجلا ىلا ددرتی راصو ، ھب ھبؤی لا نمَ ھیلع عمتجاو
 رضخ ةیلاو يف ، جاحلا بكر يف جرخف ،ً ارٌتسََتمًُ اركَنَتمُ ، قیتعلا تیبلا ىلا جحلا ىلع مزعو ، قیضلاو رصحلا نم
 هدقفو ، دحأ ھب رعشی ملف ، طیبغب ةقان ىلعً ابكار ، ةیعرلا داحآك ةئم عستو نیتسو تس ماع ، بكرلا ىلع الله دبع نب
 ، ةكمب ھنع صحفی نأ جاحلا ریمأ رضخ ىلا بتكف ، ناطلسلا نم موللا ھقحلی نأ يشخو ، ةرھاقلا نم اشاب ردنكسإ
 مزع ناكو ،ً اركنتم ةفرشملا ةكمب ھیلع ضبق نأ ىلا ، دصارملاو نویعلا ھیلع لعجف ، ھتبحصب هدریو ھیلع ضبفیو
 ھب دتشاف )شیواج( ةبحصً لاقتعم ةرھاقلا ىلا دیْعُِأف ، ھتیشاحو ھلھأ ىلا بكارملا ضعب يف جحلا دعب ھجوتی نأ ىلع
 عماجلا طخب نیتسو عبس ماع يف يفوتو ، َّلتعاف ، رادقلأا ةدعاسم مدعو ، مومھلا ھیلع تلاوتو ، ھنس رغص عم فسلأا
 اذا انعم ةبحصلا نسحأو ، انب فََّرَعَت ناكو ، ىلاعت الله ھمحر رباقملا ضعب يف لسغُو نفُدو نفكُو ،ً ابیرغَ رھزلأا
 .ھب انعمتجا



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 24 

ANNEXE 2 – TRADUCTION ANNOTÉE DE LA BIOGRAPHIE D’AḤMAD B. AḤMAD PAR AL-
JAZĪRĪ À PARTIR DE L’ÉDITION DE 200259 

Aḥmad fils de al-Imām Karād60 Aḥmad – avec le kāf emphatique avec le « a » tirant sur 
le « i »61 – b. Muḥammad62, roi des Éthiopiens musulmans (mālik al-ḥabasha al-muslimīn), le 
combattant pour le jihad (al-mujāḥid), le guerrier de la foi (al-murābiṭ), celui qui mène des raids 
contre les infidèles (al-ghāzī). Son père était le souverain (ṣāḥib) du royaume du Danbyah63 – 
avec le dāl sans point diacritique marqué de la voyelle kasra (i) suivi d’un nūn sans voyelle et 
d’un bā’ marqué d’un seul point diacritique et de la voyelle kasra (i) ; suivi de yā’ marqué de deux 
points diacritiques placé en dessous et de la voyelle fatḥa (a) ; un hā’ est la dernière lettre. Karād 
Aḥmad que l’on vient de mentionner vainquit la plupart des villes et des villages des Éthiopiens 
(al-ḥabasha). Il en devint maître et il tua, fit des prisonniers et pilla. Il fit une campagne contre 
le pays du Ḥaṭī64 chrétien, roi des Éthiopiens (malik al-ḥabasha). Le roi était alors Wanāk 
Sakkad65 – avec un wāw marqué de la voyelle ḍamma (u) et un nūn marqué de la voyelle fatḥa 
(a) suivi d’un alif et d’un kāf : et Sakkad avec un fatḥa (a) sur le sīn sans point diacritique suivi 
d’un kāf avec une shadda et la voyelle fatḥa (a) et un dāl sans point diacritique et sans voyelle. 
L’Imām ne simula jamais la retraite avant de le charger. À chaque fois, le Ḥaṭī parut en personne 
contre lui. Avec courage, il ne prit pas la fuite face à lui. Il fut toujours vainqueur. Il devint 
célèbre pour beaucoup de ses soldats et de son armée. Sa bravoure au combat était un exemple. 
Il le vainquit toujours héroïquement. Grâce à cela, sa renommée grandit auprès d’eux, dans tous 
les villages et le royaume. Il fit du butin et des prisonniers et expédia les enfants des Éthiopiens 
(al-ḥubūsh) dans la plupart des régions (al-aqṭār), vers les célèbres régions66 (al-amṣār). Il s’est 
emparé du fils du Najāshī, nommé Mīnās67. Il l’expédia à l’un de leurs détachements de cavalerie 
(sarriyya) et le vendit dans le royaume du Yémen, comme on le mentionnera. J’ai appris 
d’hommes de confiance d’Éthiopie (al-Ḥabasha) et d’autres (régions) qu’il s’était promis de 
continuer à faire prisonniers leurs enfants et à les expédier vers les régions et les pays, jusqu’à ce 
que le prix de chaque tête tombe à un dīnār. Par ma vie ! Le plus grand de ces convois [de 
prisonniers de guerre] atteignit le nombre de 940 [prisonniers], mais il y en eut d’autres avant 
et après lui, jusqu’au point où chaque indigent désœuvré fut capable de s’offrir un de ces 

 
 

59 Al-Jazīrī, al-Durar..., op. cit., p. 393-396. L’orthographe des noms propres et toponymes respecte 
scrupuleusement l’orthographe arabe d’al-Jazīrī. 
60 Déformation de gärad (en guèze) / jarād (en arabe), titulature éthiopienne portée par des chefs locaux, aussi 
bien dans les territoires sous autorité chrétienne que musulmane. 
61 C’est bien al-Jazīrī qui détaille l’orthographe de certains noms propres et toponymes, selon une pratique courante 
chez les auteurs arabes médiévaux. 
62 Selon le Futūḥ al-Ḥabasha, le nom du père de l’Imām Aḥmad est Ibrāhīm. 
63 Toutes les sources mentionnent qu’aux environs de 1535, l’imām Aḥmad installe sa résidence dans la région du 
Dambyā, au nord du lac Ṭana, au cœur du royaume chrétien. 
64 Le roi chrétien d’Éthiopie est connu dans les sources arabes médiévales sous le nom de Ḥaṭī (du guèze Aṣe) ou 
Najāshī (du guèze Nägaśi ou Nəguś). 
65 Lebna Dengel, dont les noms de règne sont Wanāg Sagad et Dāwit, est le roi d’Éthiopie de 1508 à 1540. 
66 Sur l’esclavage, voir note 37. 
67 Né entre 1526 et 1529, Minās est le troisième fils de Lebna Dengel et Sabla Wangel. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 25 

Éthiopiens. Il en mettait trois à la fois dans les mains des gens de ses sujets (ra’iyya), parfois 
plus, parfois moins. Cela réjouit également les riches bien portants. Je me souviens avoir acheté, 
pour dix d’or, à un marchand d’esclaves (jallāb) qui passait avec une troupe (surba) [d’esclaves] 
devant la porte de ma maison, une esclave éthiopienne (jāriya ḥabashiya) qui approchait de la 
puberté ou y touchait en l’an 45 [c.-à-d. 945 H./1538-39]. Elle était vierge et jolie. Je m’aperçus 
que le marchand d’esclaves me l’avait vendu trop cher. 

Wanāk Sakkād al-Najāshī ne cessait de rassembler des troupes contre lui [c.-à-d. 
l’imām Aḥmad]. Il multipliait les escarmouches pour le confronter. Mais il le mettait en 
déroute, dispersait ses troupes et faisait périr ses soldats au point qu’il m’est parvenu qu’ils 
faisaient des corps des morts à la guerre des tables pour manger, pour servir la nourriture sur 
leurs corps ; il mangeait de la nourriture appétissante ; rien de semblable ne s’était jamais 
produit auparavant. Le roi des Éthiopiens (malik al-Ḥabasha), le dénommé Wanāk Sakkād, 
continua à sortir (pour combattre) contre lui ; et il revenait avec la défaite. Il fit tourner ses 
compagnons dans le cercle de la peur et de la crainte, jusqu’à ce qu’il meure. Les circonstances 
de son trépas n’eurent rien à voir avec le combat68. Il n’eut jamais le dessus sur eux pendant la 
guerre ou la bataille. Après sa mort, son fils nommé Aṭnāb Sakkadh69 lui succéda ; il était très 
en colère de ce que le roi du Danbyah Aḥmad al-Mujāḥid que l’on a mentionné faisait aux 
chrétiens d’Éthiopie (al-Ḥabaša) et du fait qu’il faisait prisonnières leurs progénitures. Il se 
prépara à le combattre et à lui faire la guerre. Il rassembla des foules de chrétiens d’Éthiopie (al-
Ḥabasha) et de Francs (Faranj ; c.-à-d. Portugais) et il partit à sa rencontre. Il envoya de tous les 
côtés ses troupes pour ravager le pays. Puis ils se rencontrèrent dans un lieu connu sous le nom 
de Bi-Dalmīdā Kirkīs, dans la terre de Kutlū – avec un dāl marqué de la voyelle fatḥa (a) et un 
lām sans voyelle suivi d’un yā’ marqué de deux points diacritiques placés au-dessous sans 
voyelle ; et un dāl sans point diacritique marqué de la voyelle fatḥa (a) suivi d’un alif en dernière 
lettre ; et Kutlū avec un kāf marqué de la voyelle ḍamma (u) suivi d’un tā’ avec deux points 
diacritiques placés au-dessus sans voyelle et un lām marqué de la voyelle ḍamma (u) suivie d’un 
wāw. Cette terre est très vaste. Le combat s’amorçât et ne se terminèrent ni la guerre, ni les jets 
de lances, ni les coups jusqu’à ce que le combat les jetât dans la terre nommée par eux Wunā 
Dakā70 – avec un wāw marqué d’un ḍamma (u), un nūn marqué de la voyelle fatḥa (a) lié avec 
un alif qui les suit ; et Dakā : avec un dāl sans point diacritique et avec la voyelle fatḥa (a) et kāf 
avec la voyelle fatḥa (a) également, suivi d’un alif. Ils y passèrent la nuit. L’imām Karād Aḥmad, 
roi (mālik) des musulmans, chevaucha au point du jour. Tous ses vêtements et sa monture 
étaient de couleur rouge, de même que tous ses soldats et ses chevaux. Il s’avança vers le Ḥaṭī 
avec ses soldats sous l’apparence que nous avons mentionnée. Il repoussa ses troupes et dispersa 
son assemblée. Il fut sur le point d’avoir la victoire. Il y avait parmi les principaux émirs du Ḥaṭī 
un individu nommé Kālīd. Il avait grandi aux côtés de l’imām et parmi son armée. Puis il s’était 

 
 

68 Lebna Dengel meurt en 1540, à Dabra Damo, de mort naturelle. 
69 Galāwdéwos, de son nom de règne Aṣnaf Sagad, est né en 1521-1522. Il est le second fils de Lebna Dengel et 
Sabla Wangel. Il règne après la mort de son père, à partir du 3 septembre 1540, son frère aîné Fiqṭor, l’héritier 
naturel, ayant été tué en 1539. 
70 Wäyna Däga en guèze ; voir note 42. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 26 

fâché contre lui pour quelque chose. Il rejoignit le Ḥaṭī, le roi des chrétiens et il devint l’un de 
ses vizirs71. Ce jour-là, il écrivit à l’imām en lui disant : « J’étais l’un de tes partisans. Et 
maintenant, tiens, voilà ce qui est pour toi, la guerre et l’affrontement. » Il connaissait l’imām 
sous son apparence dont il avait connaissance quand il était à son service. Lorsque le combat 
devint acharné, comme nous l’avons mentionné, l’imām en personne chargea de nouveau les 
braves parmi les chrétiens après avoir simulé d’abord la retraite, magnant excellemment sa lance 
qui blessait à chaque coup au cœur de la bataille. Et Kālīd que l’on a mentionné le vit de loin. Il 
ne pouvait pas s’en approcher, apeuré et effrayé par son assaut impétueux (satwa). Tandis qu’il 
l’observait transpercer de toutes parts avec sa lance, dispersant ceux qui avaient pris part à 
l’expédition, ses yeux se posèrent par hasard sur un des tireurs francs qui pointa son canon en 
direction de l’imām avec son fusil (bunduq). Il tira et la balle l’atteignit. Elle fut la cause de son 
trépas. Il tomba raide mort et gît par terre72. Personne ne s’aperçut de sa mort. Le tireur et 
l’ensemble des soldats chrétiens crurent que c’était l’un des braves de l’imām. Personne ne le 
connaissait sauf Kālīd grâce à son signe distinctif. Kālīd pressa sa monture. Il vint jusqu’à sa 
position parmi les morts où il gisait avec eux. Il coupa sa tête73 et la remit gracieusement au roi 
des Éthiopiens (malik al-Ḥabasha), qui lui en fut reconnaissant, en lui disant : « Ceci est la tête 
de ton ennemi ». Mais le Ḥaṭī ne le crut pas et la guerre continua de la même manière après la 
mort de l’imām du matin jusqu’au soir (‘aṣr). Ils croyaient qu’il était encore vivant parmi les 
soldats, alors Kālīd rassembla une assemblée de notables éthiopiens (aʿyān al-Ḥabasha). Il les 
appela comme témoins pour reconnaître la tête. Ils attestèrent que c’était la sienne grâce au signe 
distinctif qu’ils lui connaissaient. Sur ces entrefaites, Kālīd parut au grand jour avec la tête 
parmi les soldats, et cria de sa voix la plus forte dans la langue des Éthiopiens (bi-lisān al-
Ḥabasha) : « Pourquoi continuez-vous à vous battre ? Pour qui combattez-vous alors qu’est 
mort Karād Aḥmad ? » Lorsque la tête fut divulguée, les soldats se dispersèrent. Ils se 
séparèrent immédiatement. Son campement fut pillé et son fils fut saisi, celui dont ceci est la 
biographie, qui était alors un jeune adolescent. Il fut envoyé en présent au roi d’Éthiopie (malik 
al-Ḥabaša). 

Quant à la femme de Karād Aḥmad74 et le reste de ses soldats, ils rejoignirent un pays, 
appelé Atbarā75 – avec un hamza avec la voyelle fatḥa (a) et un tā’ avec deux points diacritiques 
sans voyelle, un bā’ avec la voyelle fatḥa (a) et un rā’ sans point diacritique également. Ses 
habitants sont tous des Arabes musulmans. L’épouse se trouvait avec eux. Elle quitta leur 
présence pour se rendre dans la ville d’Aden sur la terre du Yémen. À l’époque, le Pacha de Zabīd 

 
 

71 Le Futūḥ al-Ḥabasha mentionne de nombreux déserteurs des deux camps, dont d’anciens musulmans proches 
du roi chrétien (cf. A. CHEKROUN, La Conquête…, op. cit., p. 261-268). 
72 Sur la mort de l’imām Aḥmad, voir Ibid., p. 253-257. 
73 Sur cette pratique, voir note 49. 
74 Dal-Wanbarah, voir note 28. 
75 Rivière qui prend sa source dans le Dambyā. Le Maṣḥāfa Seddat indique également qu’une partie de l’armée et 
Dal-Wambarah s’enfuient vers Atbarā (M. KROPP, Die Geschichte…, op. cit., p. 26). 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 27 

était Muṣṭafā al-Nashshār76. Quant à Aḥmad le fils de l’imām, le Ḥaṭī le donna à sa mère. Il lui 
en confia la tutelle avant de partir pour une autre guerre avec ses soldats. 

Il avait été destiné par Dieu le Très Haut que, au cours de ses guerres dans les territoires 
éthiopiens, avant d’être tué au combat, l’imām mette la main sur un jeune fils du Ḥaṭī, du même 
âge que le sien, du nom de Mīnās. Il l’expédia avec les femmes captives (al-sabī) sur un navire 
pour la terre du Yémen afin que lui et ceux qui étaient avec lui y soient vendus. Muṣṭafā Pāshā 
al-Nashshār l’acheta. Il apprit qu’il était le fils du roi d’Éthiopie, alors il le reçut77 (istalama) et 
le fit conduire auprès de lui. Il lui apprit des sourates du Coran et exigea qu’on le castre avant 
d’y renoncer. La femme de l’imām apprit que le fils du Ḥaṭī était chez Muṣṭafā Pāshā. Elle 
désirait que son fils Aḥmad soit délivré des mains du Négus (Nağāshī). Elle se rendit auprès de 
Muṣṭafā Pāshshā. Elle lui offrit des présents magnifiques et de nombreux objets précieux. Elle 
lui fit part de sa souffrance à propos de ce qui était arrivé à l’imām et de la captivité de son fils 
chez les infidèles. Elle lui demanda d’écrire à la mère du Ḥaṭī. Il agit avec bonté à son égard en 
lui accordant cela. Il lui promit d’envoyer son fils Mīnās si elle envoyait le fils de l’imām. Des 
lettres circulaient entre les deux côtés, jusqu’à ce qu’elle lui envoyât le fils de l’imām en l’absence 
de son fils [c.-à-d. le Ḥaṭī] parti à la guerre. Elle envoya avec lui des présents, dont des lingots 
(saba’ik) d’or rouge d’une grande valeur. Muṣṭafā Pāshā tint la promesse qu’il lui avait faite, 
selon les conditions convenues, et reçut le fils de l’imām et le rendit à sa mère. Mīnās fut envoyé 
avec respect avec un groupe de soldats pour le garder jusqu’à ce que sa mère le reçoive. Les 
soldats éthiopiens sortirent à sa rencontre dans toutes les villes et tous les villages. Son entrée 
fut une journée remarquable, comme me l’ont appris ceux parmi les hommes de confiance qui 
ont été témoins de ces faits. Quand le Ḥaṭī revint sur le trône de son royaume, il interrogea sa 
mère à propos du fils de l’imām, et elle lui fit savoir ce qui s’était passé. Il fut furieux et 
désapprouva. Il la réprimanda pour ce qu’elle avait fait, redoutant qu’il ne devînt comme son 
père et qu’il ne prît sa revanche. 

Quant à Mīnās, il demeura dans le royaume de son père. Il cachait sa conversion à 
l’islam jusqu’à ce que son père Aṭnāb Sakkadh, qui a été mentionné, ne mourût78. Mīnās lui 
succéda comme roi des Éthiopiens79 (malik al-Ḥabasha). Les grands parmi les Éthiopiens 
(akābir al-Ḥabasha) le poussèrent à poursuivre les attaques et à mener des combats contre les 
musulmans d’Éthiopie (bi-l-Ḥabasha al-muslimīn), partisans de l’imām. Il refusa. Il déclara à 
certains de ses proches Éthiopiens : « Je me suis engagé de ne pas sortir l’épée contre les 
musulmans ». J’ai entendu dire par des hommes de confiance qu’ils voulaient mettre au pouvoir 

 
 

76 Gouverneur ottoman du Yémen de 1540 à 1546. Voir J. R. BLACKBURN, « Muṣṭafā Pasha al-Nashshār », EI², 
vol. 7, p. 46. 
77 L’auteur joue délibérément sur les mots : le sens premier de cette forme VIII est « recevoir », mais pourrait 
également être traduit par « se convertir à l’islam » compte tenu de la racine. 
78 De fait, Galāwdéwos est son frère. Il meurt en 1559. 
79 Ses noms de règne sont Admas Sagad et Wanag Sagad. Il règne de 1559 à 1563. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 28 

à sa place un membre de sa famille. Dans certains villages, ils le nomment le « roi fantoche80 », 
à cause de cela81. Voilà ce qui a été dit. 

Quant à Aḥmad b. al-Imām roi du Danbyah, il demeura honoré chez Muṣṭafah al-
Nashshār, jusqu’à ce que ce dernier fût destitué (’uzila) du royaume du Yémen et revienne au 
Caire82. Aḥmad l’y suivit. Il rencontra le Pasha Dā’ūd83 qui écrivit pour lui une lettre au sultan84 
pour l’informer de son statut et de qui était son père. Il se rendit à la Porte en compagnie du 
Pasha. Le sultan se montra généreux, l’accueillit et fixa pour lui une solde (ʿalūfa) seyant à son 
statut, selon la coutume du sultan pour les enfants des rois. Il retourna en Égypte et s’installa 
dans une demeure dominant l’Étang de l’Éléphant85 (Birkat al-Fīl). La solde (ʿalūfa) promise, 
prélevée sur le trésor égyptien, lui fut envoyée. Il chevauchait comme les fils des rois sur des 
selles décorées et des chaînes d’argent. Dans son cortège marchaient des esclaves turcs (al-ʿabīd 
al-ātrāk). C’était un jeune homme de belle figure, de bonne conduite, et de bonne taille, avec un 
cou de gazelle. Aucun jeune homme ne lui ressemblait. Sa physionomie était une félicité. On 
observait chez lui les signes de la royauté. Il y avait chez lui de l’intelligence et le goût des arts, 
la connaissance et la culture générale de l’esprit qui met un homme au-dessus du commun. Il 
était connu comme l’un des grands. Il était généreux avec ceux qui l’accompagnaient depuis 
longtemps. Le sultanat lui avait promis que s’il restait longtemps au Caire et qu’il avait une forte 
détermination à combattre les chrétiens d’Éthiopie et à venger son père, il lui fournirait des 
soldats, des renforts et des armes pour la guerre. Cela lui convint. Il devint comme son père. 
Alors il resta au Caire plusieurs années. Il n’avait pas d’autre occupation que de dépenser son 
argent et de rester à la maison. 

Uzdamir Pasha86 fut envoyé combattre les Éthiopiens87 (al-Ḥabasha), mais il [Aḥmad] 
ne fut pas équipé pour joindre la compagnie (du Pasha) (sahbathu). Alors, ils se lassèrent de 
lui, et il éprouva du chagrin. Il fut incommodé et se plaignit de sa résidence dans sa maison, 
sans n’avoir rien à faire, comme les gens désœuvrés et oisifs. Il se rappelait que son père avait du 
pouvoir et qu’il faisait la guerre aux infidèles : il rêvait de se venger mais ne voyait de leur part 
aucun préparatif pour cela. Son allocation diminua, alors il emprunta et eut beaucoup de dettes. 

 
 

80 Litt. « le déchu du pouvoir ». 
81 Malgré la brièveté de son règne, Minās fait face à de nombreuses oppositions internes, notamment de la part de 
seigneurs puissants, tels que le baḥər nägaš Yəsḥaq qui va jusqu’à proclamer le neveu de Minās roi à sa place au 
cours de sa deuxième année de règne. Les sources éthiopiennes attestent de ses problèmes de légitimité liés à sa 
conversion à l’islam dans son enfance. Il meurt en 1563 dans l’Amḥara, d’une « maladie légère » (voir 
Michael KLEINER, « Minas... », in Siegbert UHLIG, Encyclopaedia Aethiopica, vol. 3, Wiesbaden, Harrassowitz, 
2007, p. 970-971). 
82 En 1545-1546, Muṣṭafā Pasha al-Nashshār est relevé de ses fonctions de gouverneur du Yémen et retourne en 
Égypte. Il est de nouveau nommé gouverneur du Yémen en 1554-1555 pour quelques mois, avant sa mort en 1555. 
83 Gouverneur ottoman d’Égypte de 1538 à 1549. 
84 Le Sultan ottoman Süleyman Ier Le Magnifique (r. 1520-1566), à Constantinople. 
85 Au sud de Bāb Zuwayla, à l’ouest de la citadelle du Caire, proche du Canal (al-Khalīj). 
86 Gouverneur ottoman du Yémen de 1547 à 1554 ; fondateur puis gouverneur de la province ottomane d’Éthiopie 
(Habeṣ Eyaleti) de 1555 jusqu’à sa mort en 1560. Voir J. R. BLACKBURN, “Özdemir Pasha”, EI² vol. 8, p. 235-236. 
87 Pour fonder le Habeṣ Eyaleti. 



Amélie CHEKROUN, Derniers échos du jihad éthiopien : l’apport de la biographie du fils de l’imām Aḥmad par al-Jazīrī 

 29 

Il s’en plaignit à Iskandar Pasha88. Il lui offrit beaucoup de richesses de son propre coffre pour 
[éponger] les dettes. Mais sa situation continua à se dégrader, et son argent à diminuer. Il devint 
un homme du peuple. Les gens avaient oublié qui il était. Il allait fréquemment à la mosquée al-
Azhar pour lire des livres de science89, afin de distraire son esprit de l’angoisse et de la tristesse 
qui l’affligeaient. 

Il se résolut à entreprendre le Pèlerinage pour la « Maison Antique » [c.-à-d. la Ka’aba], 
déguisé et caché. Il partit dans la caravane du Ḥājj sous le patronage de Khidr b. ʿAbd Allāh en 
l’an 966 [1558-1559] comme un sujet parmi les autres, en chevauchant avec une selle de 
chameau pour femme90. Personne ne le reconnut. Iskandar Pasha s’aperçut de son absence au 
Caire. Il craignit d’être blâmé par le Sultan. Il écrivit à Khidr l’émir du Pèlerinage (al-amīr al-
ḥajj) pour qu’il le recherchât à La Mecque, qu’il s’en saisît et le ramenât avec ses compagnons. Il 
plaça contre lui des espions et des points de contrôle jusqu’à ce qu’on arrêtât à La Mecque 
l’Auguste alors qu’il était déguisé. Il avait pris la résolution, après le Pèlerinage, de s’enfuir dans 
quelques navires chez ses gens et ses adhérents. Il fut ramené au Caire, entravé, en compagnie 
d’un sergent (jāwīsh). Il était rongé par le remord, malgré son jeune âge. Les peines le 
poursuivirent, Dieu n’intervint pas dans sa destinée pour lui porter secours. Il tomba malade. 
Il mourut en l’an 67 [1559-1560] dans les environs de la mosquée d’al-Azhar, comme un 
étranger. Il fut enveloppé dans un linceul, et enseveli et lavé dans l’un des cimetières – que Dieu 
lui fasse miséricorde. Nous le connaissions : c’était un bon compagnon lorsque nous le 
rencontrions.  

 
 

88 Gouverneur ottoman d’Égypte de 1556 à 1559. 
89 Voir note 26. 
90 Est-ce une indication qu’il est déguisé en femme ? 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 30 

Résumé / abstract 

Cet article présente et traduit la biographie de l’un 
des fils de l’imām Aḥmad b. Ibrāhīm al-Ghazī, 
chef de l’armée du sultanat du Barr Sa‘d al-Dīn, 
qui mena un jihâd contre le royaume chrétien 
d’Éthiopie dans les années 1530-1540. Rédigée 
par un auteur cairote au milieu du XVIe siècle, 
nommé al-Jazīrī, dans une histoire du pèlerinage 
à la Mecque depuis le Caire, ce document se révèle 
être un témoignage de première main de cette 
guerre et de ses conséquences : il relate en détails 
la fin de la guerre et la mort de l’imām Aḥmad en 
1543, puis la vie de son fils Aḥmad b. Aḥmad et 
ses tentatives de poursuivre l’œuvre de son père, 
jusqu’à sa mort au Caire en 1559-1560. En 
recontextualisant cette source au sein du corpus 
de documents qui mentionnent cette guerre 
africaine produits dans le monde islamique 
(Hadramawt, Gujarat, Le Caire, Constantinople) 
au XVIe siècle, cet article amène à repenser la 
décennie qui suit la mort de l’imām Aḥmad et la 
fin du jihâd, jusqu’à la création de la province 
ottomane d’Éthiopie en 1555. 

 is article presents and translates the biography 
of one of the sons of Imām Aḥmad b. Ibrāhīm al-
Ghazī, commander of the army of the Sultanate 
of Barr Sa‘d al-Dīn, who led a jihad against the 
Christian kingdom of Ethiopia in the 1530s and 
1540s. is document was written by a Cairo-
based author, al-Jazīrī, in the mid-16th century in 
a history of the pilgrimage to Mecca from Cairo. 
It provides first-hand testimony of this war and 
its consequences: it recounts in detail the end of 
the war and the death of Imām Aḥmad in 1543, 
then the life of his son Aḥmad b. Aḥmad and his 
attempts to continue his father’s legacy, until his 
death in Cairo in 1559-1560. By contextualizing 
this source within the corpus of documents about 
this African war produced in the Islamic world (in 
places such as Hadramawt, Gujarat, Cairo and 
Constantinople) in the 16th century, this article 
allows us to reconsider the decade following the 
death of Imam Aḥmad and the end of the jihad, 
up to the establishment of the Ottoman province 
of Ethiopia in 1555. 

 



Fiscalité, guerres et traite atlantique 
des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

Cheikh SÈNE 
e Harvard University, Center for Italian Renaissance Studies  

Bonn Center for Dependency and Slavery Studies 

L’étude des guerres liées à la traite atlantique des captifs a suscité des controverses 
historiographiques. En effet, certains travaux avancent l’idée que les guerres et la militarisation 
des royaumes africains entre le XVe et le XIXe siècle furent les conséquences politiques et 
économiques de la traite atlantique des captifs ainsi que de l’importation massive d’armes à feu 
(gun-slave cycle) et de chevaux (horse-slave cycle) qui l’accompagne1. D’autres soutiennent le 
contraire et affirment que la présence européenne en Afrique ainsi que la demande européenne 
en captifs et africaine en armes à feu et en chevaux ne furent pas nécessairement à l’origine de 
l’instabilité politique des sociétés africaines2. Warren C. Whatley se situe entre ces deux 
positions avec sa théorie « des armes contre des esclaves en production » (guns-for-slaves-in-
production). Il soutient en effet que la technologie de la poudre à canon importée en Afrique a 

 
 

1 Robin LAW, e Slave Coast of West Africa, 1550-1750: e Impact of the Atlantic Slave Trade on an African 
Society, Oxford, Oxford University Press 1991 ; Patrick MANNING, Slavery and African Life: Occidental, 
Oriental, and African Slave Trades, New York, Cambridge University Press, 1990 ; Paul LOVEJOY, 
Transformations in Slavery: A History of Slavery in Africa, Cambridge, Cambridge University Press, 1983 ; 
Joseph E. INIKORI (éd.), Forced Migration: e Impact of the Slave Trade on African Societies, New York, 
Africana Publishing Company, 1982 ; W. A. RICHARDS, « e Import of Firearms into West Africa in the 
Eighteenth Century », Journal of African History, 1-21, 1980, p. 43-59 ; Joseph E. INIKORI, « e Import of 
Firearms into West Africa 1750-1807: A Quantitative Analysis », Journal of African History, 3-18, 1977, p. 339-
386 ; Jean BAZIN, « Guerre et servitude à Ségou », in Claude MEILLASSOUX (éd.), L’Esclavage En Afrique 
Précoloniale, Paris, F. Maspero, 1975, p. 135-181 ; Boubacar BARRY, Le Royaume Du Waalo. Le Sénégal Avant 
La Conquête, Paris, F. Maspero, 1972 ; Walter RODNEY, How Europe Underdeveloped Africa, Londres, Bogle-
L’Ouverture Publications, 1972 ; Basil DAVIDSON, Black Mother: the Years of the African Slave Trade, Boston-
Toronto, Little, Brown and Company, 1961. 
2 Voir David NORTHRUP, Africa’s Discovery of Europe, Oxford, Oxford University Press, 2002 ; James F. 
SEARING, “God Alone is King”: Islam and Emancipation in Senegal, Portsmouth, Heinemann, 2002 ; John 
K. THORNTON, Africa and Africans in the Making of the Atlantic World, 1400-1800, New York, Cambridge 
University Press, 1998 [1992] ; David ELTIS, Economic Growth and the Ending of the Transatlantic Slave Trade, 
New York, Oxford University Press, 1987 ; Philip D. CURTIN, Economic Change in Precolonial Africa: 
Senegambia in the Era of the Slave Trade, Madison, University of Wisconsin Press, 1975 ; Ray A. KEA, « Firearms 
and Warfare on the Gold and Slave Coasts from the Sixteenth to the Nineteenth Centuries », Journal of African 
History, 2-12, 1971, p. 185-213. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 32 

augmenté la « productivité » des captifs et de leur acheminement vers la côte atlantique3. Ses 
travaux, ainsi que d’autres plus récents, démontrent que les guerres de résistance à l’esclavage4, 
l’enrichissement des élites africaines par la violence et la réduction en esclavage des populations 
d’Afrique de l’Ouest furent indissociables de la traite atlantique5. 

Au cours des XVe et XVIe siècles, lorsque les premières relations commerciales solides 
avec l’Europe furent établies, plusieurs royaumes bien développés existaient le long de la côte 
atlantique. Les plus grands d’entre eux étaient le Bénin et le Kongo, dont les relations étaient 
mauvaises. Leurs guerres permirent aux puissances européennes d’exploiter plus facilement 
l’Afrique, en particulier sa côte atlantique6. La généralisation de la guerre, liée à la présence 
européenne sur les côtes africaines, est mise en évidence dans l’ouvrage de Toby Green, A 
Fistful of Shells7. Celui-ci montre à quel point les guerres et le commerce atlantique des esclaves 
étaient liés, et comment ces deux éléments ont contribué à l’évolution des royaumes et des 
sociétés ouest-africaines durant quatre siècles de relations commerciales avec l’Europe. La 
Sénégambie, une région située entre les fleuves Sénégal et Gambie et constituée de plusieurs 
entités politiques (fig. 1) plus ou moins impliquées dans le commerce atlantique, n’était pas à 
l’abri de la violence engendrée par ce dernier. Cet article étudie la manière dont la fiscalité, 
constituée de redevances annuelles appelés « coutumes » et de droits de douane, réglée en 
nature par les commerçants européens auprès des souverains locaux, représenta un enjeu 
économique et politique majeur qui alimenta une série de conflits intermittents survenus en 
Sénégambie. Le contrôle du commerce de la gomme et des captifs fut en effet la principale cause 
des guerres entre les puissances maritimes européennes. Dans ces conflits armés, les chefs 
locaux s’allièrent aux nations européennes qui leur procuraient le plus de richesses et qui leur 
versaient les droits de commerce les plus élevés. La fiscalité constitua ainsi un enjeu central des 
conflits armés non seulement entre les Européens, mais aussi entre ces derniers et les chefs 
locaux, et parmi ces derniers. 

La Sénégambie n’était pas une grande productrice de captifs destinés au monde 
atlantique, en comparaison des États situés sur la côte des Esclaves. La fiscalité fut donc le 
principal moyen d’enrichissement des chefs locaux en marchandises de traite, notamment en 
armes à feu et en munitions, indispensables pour maintenir leur pouvoir, la chasse à l’homme 
et la pratique de la guerre. Il s’agit de comprendre comment les guerres entre les nations 

 
 

3 Warren C. WHATLEY, « e Gun-Slave Hypothesis and the 18th Century British Slave Trade », Explorations 
in Economic History, 67, 2018, p. 81. 
4 Makhroufi O. TRAORÉ, Slavery, Resistance, and Identity in Early Modern West Africa: e Ethnic-State of 
Gajaaga, Cambridge, Cambridge University Press, 2024 ; Sylviane A. DIOUF (éd.), Fighting the Slave Trade: West 
African Strategies, Oxford, Ohio University Press, 2003. 
5 James FRENSKE et Namrata KALA, « 1807: Economic Shocks, Conflict and the Slave Trade », Journal of 
Development Economics, vol. 126, 2017, p. 66-76 ; Levi BOXELL, « Droughts, Conflict, and the African Slave 
Trade », Journal of Comparative Economics, vol. 47, no 4, 2019, p. 774-791. 
6 Igor JOSIPOVIĆ et Marko VUJEVA, « Economic Aspects of Slavery in the Triangular Trade in the Early Modern 
Period », Gazi Akademik Bakış, vol. 14, n° 28, 2021, p. 183. 
7 Toby GREEN, A Fistful of Shells: West Africa from the Rise of the Slave Trade to the Age of Revolution, 
Chicago, University of Chicago Press, 2019. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 33 

européennes (guerre de la gomme, guerre de Sept Ans) ont permis aux souverains locaux de 
bénéficier de droits de douane élevés. Comment la fiscalité a-t-elle permis aux pouvoirs locaux 
de se ravitailler en armes et en munitions ? Comment l’impact fiscal de la traite atlantique a-t-
il accentué les guerres entre les États locaux, mais aussi les guerres civiles ? Ultimement, cela 
éclaircira les raisons qui décidèrent la France à déclencher la guerre de la fiscalité et à imposer 
sa souveraineté en Sénégambie. 

L’histoire militaire et l’histoire de la guerre sont intimement liées. Cependant, il est 
important de faire la distinction entre l’histoire militaire et l’économie politique de la guerre. 
Les objectifs et les préoccupations de l’histoire militaire traditionnelle étaient essentiellement 
techniques : batailles, guerres, organisation militaire, tactique, structure de commandement ou 
logistique. L’économie politique de la guerre s’intéresse principalement au rôle de la guerre dans 
le contexte plus large de sa relation avec l’État, l’organisation sociale et les structures 
économiques. L’histoire militaire de la Sénégambie précoloniale est très peu étudiée8, 
contrairement à l’histoire de l’économie politique de la guerre, imbriquée dans l’histoire 
économique de l’esclavage et de l’évolution des États de la Sénégambie. En 1972, Boubacar 
Barry publie Le Royaume du Waalo, qui retrace les contacts politiques et économiques de ce 
royaume – nombreux grâce à sa position géographique à l’embouchure du fleuve Sénégal et 
grâce à son ouverture sur l’océan Atlantique – avec les Européens9. Il s’agit de l’une des 
premières études monographiques sur la violence de la traite atlantique des esclaves dans le 
royaume sénégambien. En 1975, l’historiographie de la Sénégambie connaît de profondes 
mutations avec la publication de l’ouvrage Economic Change in Precolonial Africa. 
Senegambia in the Era of the Slave Trade de Philip D. Curtin10. Même si l’ouvrage minimise 
l’impact de la fiscalité sur les guerres et le rôle de la région comme productrice de captifs 
destinés à la traite atlantique, il reste une référence pour comprendre les enjeux du commerce 
atlantique dans cette zone. Dans les années 1980, l’historiographie des sociétés 
sénégambiennes des époques moderne et contemporaine s’est orientée vers les études 
monographiques. Poussés par un attachement historique et culturel, ainsi que par la volonté de 
répondre à la question du faible nombre de captifs fournis par la Sénégambie qu’a soulevée 
Curtin, la plupart des historiens de la région se sont tournés vers l’étude de leur territoire 
d’origine11. 

 
 

8 Pour la période médiévale, voir les travaux de Lamine FAYE, « Guerre et art de la guerre dans l’Ouest africain au 
temps des grands empires : Des dynamiques contrastées », thèse, Université Cheikh Anta Diop, 2020. Pour la 
période moderne, voir Sarah D. WESTWOOD, « Military Culture in Senegambia and the Origins of the Tirailleurs 
Sénégalais Army, 1750-1910 », thèse, Boston University, 2009. Pour la région du Fouta-Djalon, voir l’ouvrage 
récent de Mustafa ALLOUSH, ierno W. DIALLO LÂRIYA, Alpha M. LÉLOUMA et Bernard SALVAING, Écrire la 
guerre au Fouta-Djalon : récits en vers arabes d’expéditions militaires au XIXe siècle, Paris, Geuthner, Académie 
des sciences d’outre-mer, 2023. En ce qui concerne l’Afrique de manière générale, voir J.  THORNTON, Warfare in 
Atlantic Africa, 1500-1800, Londres, University College London, 1999 ; Robert S. SMITH, Warfare and 
Diplomacy in Pre-Colonial West Africa, Madison, University of Wisconsin Press, 1989 [1976]. 
9 B. BARRY, Le royaume du Waalo..., op. cit. 
10 P. D. CURTIN, Economic Change in Precolonial Africa…, op. cit. 
11 Mamadou DIOUF, « Le Kajoor au XIXe siècle. La conquête coloniale », thèse, Université Paris 1 Panthéon-
Sorbonne, 1980 ; Rokhaya FALL, « Le royaume du Bawol du XVIe au XIXe siècle : pouvoir wolof et rapports avec 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 34 

Parmi tous ces travaux, seule la thèse d’Oumar Kane, publiée en 2004, aborde les 
conflits entre les Européens et les autorités du Fuuta-Tooro engendrés par la fiscalité12. Oumar 
Kane et les autres historiens, tels que Mamadou Diouf, Rokhaya Fall, Boubacar Barry, Sékéné-
Mody Cissoko et Abdoulaye Bathily, n’évoquent que brièvement les retombées fiscales 
découlant des guerres entre nations européennes, dont les chefs locaux tiraient profit. Ils ne 
mentionnent pas plus le rôle central joué par la fiscalité dans les conflits, notamment dans le 
contexte plus large de sa relation avec l’État, son organisation sociale et ses structures 
économiques13. En examinant les enjeux de la fiscalité dans toutes les guerres majeures 
survenues en Sénégambie, cet article comble les lacunes de l’historiographie des conflits liés à 
la fiscalité du commerce atlantique. 

Une telle étude, qui privilégie la documentation des compagnies de commerce et de 
l’administration royale française conservée aux Archives nationales d’outre-mer 
(correspondances, rapports administratifs et commerciaux), ainsi que les récits de voyage 
européens, souvent partiels et orientés par les intérêts économiques et coloniaux des puissances 
étrangères, nécessite une lecture critique de ces sources eurocentrées. Les sources secondaires, 
composées d’études historiques et anthropologiques, fournissent des cadres analytiques 
permettant d’interpréter les transformations sociopolitiques de la Sénégambie entre le XVIIe et 
le XIXe siècle. Elles révèlent une fiscalité active, négociée et ancrée dans les logiques de guerre, 
d’alliance et de souveraineté. La combinaison des sources primaires et secondaires permet 
d’analyser les interactions entre fiscalité, guerres et commerce atlantique sur trois plans. Nous 
commencerons par examiner les guerres entre nations européennes et leur répercussion sur la 
fiscalité sénégambienne. À travers l’analyse des relations entre États voisins et des guerres civiles, 
nous étudierons ensuite les conflits locaux. Enfin, nous analyserons l’impact de la fiscalité sur 
les guerres qui se jouent entre Européens et États locaux. 

 
 

les populations sereer », thèse, Université de Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 1983 ; Oumar KANE, « Le Fuuta-Tooro 
des Satigi aux Almaami (1512-1807) », thèse, Université Cheikh Anta Diop de Dakar, 1986 ; Boubacar BARRY, 
La Sénégambie du XVe au XIXe siècle. Traite Négrière, Islam et Conquête Coloniale, Paris, L’Harmattan, 1988 ; 
Sékéné-Mody CISSOKO, Le Khasso face à l’Empire toucouleur et à la France dans le Haut-Sénégal, 1854-1890, 
Paris, L’Harmattan, 1988 ; Abdoulaye BATHILY, Les portes de l’or. Le royaume de Galam (Sénégal) de l’ère 
musulmane au temps des négriers (VIIIe-XVIIIe siècle), Paris, L’Harmattan, 1989. 
12 Oumar KANE, La première hégémonie peule, Le Fuuta-Tooro de Koli Tenelle à Almaami Abdul, Dakar, 
Karthala et Presses universitaires de Dakar, 2004. 
13 Richard L. ROBERTS, « Production and Reproduction of Warrior States: Segu Bambara and Segu Tokolor, 
c. 1712-1890 », e International Journal of African Historical Studies, 3-13, 1980, p. 389. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 35 

Figure n°1 : La Sénégambie 

LES RETOMBÉES FISCALES DES GUERRES EUROPÉENNES : LA GUERRE DE LA GOMME ET LA 

GUERRE DE SEPT ANS 

Les pouvoirs locaux ont toujours tiré profit des rivalités européennes et la fiscalité a 
toujours été au cœur de ces rivalités. En effet, les nations européennes impliquées dans la guerre 
de la gomme, comme dans la guerre de Sept Ans, comptaient sur le paiement de fortes 
redevances aux chefs locaux pour acquérir le monopole de la gomme arabique et contrôler les 
marchés. Depuis 1633, les Néerlandais étaient présents de façon presque ininterrompue sur la 
côte de l’Émirat du Trarza, dans l’actuelle Mauritanie. Grâce à leurs places fortes, sur l’île 
d’Arguin et à Portendick, ils créèrent un contrepoids aux prétentions française au monopole 
sur la gomme arabique du Trarza14. Les Néerlandais, eux, s’appuyèrent sur les taxes 
commerciales pour s’assurer le soutien de leurs partenaires locaux. Dans le monde de la 
concurrence du capitalisme mercantile, les marchands, qui payaient des prix et des taxes élevés, 
avaient en effet l’avantage de contrôler les marchés. La Westindische Compagnie (WIC), ou 
Compagnie néerlandaise des Indes occidentales, paya des droits de douane importants aux 

 
 

14 Till P. KOLTERMANN et Ulrich REBSTOCK, « Les plus anciennes lettres des Emirs du Trarza (Mauritanie), 
Témoin de la politique Maure d’Alliances avec la Hollande et l’Angleterre 1721-1782 », Collection l’Ouest 
Saharien, « Pages d’histoire de la côte mauritanienne XVIIe-XVIIIe siècles », Hors série, 6, 2006, p. 5. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 36 

Maures du Trarza, parfois considérables. En 1698, Addi, émir du Trarza (1660-1703), fut reçu 
par André Brüe, directeur de la Compagnie française des Indes depuis 1697. Ce dernier 
souhaitait chasser les Hollandais de Portendick afin d’y contrôler le trafic de la gomme. Lors 
de la rencontre, Addi fit l’éloge des Hollandais, vantant les présents et les taxes qu’ils lui 
versaient, estimés à « cent fusils, cent pistolets, quatre barils de poudre, quatre de balles, et cent 
écus pour chaque quintal de gomme ; sans compter une grosse quantité de biscuit blanc, de 
miel, de prunes, de miroirs et d’autres merceries »15. Les Hollandais offraient également des 
présents considérables au souverain du Fuuta-Tooro afin de le convaincre d’arrêter de 
commercer avec les Français16. Addi misait sur les rivalités européennes pour accroître ses 
sources de revenus. Ne prêtant guère attention à son propos, André Brüe lui répondit avec 
diplomatie, l’assurant que « quand les François seroient rentrez dans leur bien, ce qui ne 
tarderoit pas d’arriver, il auroit sujet d’être content de leurs bonnes manieres, qui luy feroient 
bientôt oublier les Hollandais »17. En 1717, André Brüe tenta d’établir un monopole sur le 
commerce de la gomme vers l’Europe en concluant un accord avec l’émir du Trarza, 
Alichandora. Ce dernier s’engageait à exclure les autres nations du commerce à Portendick18, 
mais il viola le traité en continuant ses échanges avec les Néerlandais. En 1722, il faillit leur 
livrer le fort français de Saint-Louis19. 

Le litige entre la France et la Hollande marqua le premier épisode de la « guerre de la 
gomme », qui dura de 1717 à 1727. La Compagnie des Indes avait en effet l’intention de chasser 
les Hollandais de la côte mauritanienne, où les Français détenaient l’exclusivité commerciale en 
vertu du traité de 171720. Une guerre éclata alors entre les deux puissances pour la possession 
des escales d’Arguin et de Portendick, où les commerçants du Trarza livraient leur récolte de 
gomme21. L’année 1720 marqua un tournant décisif dans le conflit. En effet, Nicolas Desprès 
de Saint-Robert venait de succéder à André Brüe à la tête de la Compagnie des Indes. Dès sa 
nomination, sa stratégie consista à installer une patrouille de vaisseaux de croisière à Portendick 
pour obtenir la suprématie sur le trafic22. La Compagnie fit également construire à Saint-Malo 
une petite frégate de 14 canons pouvant accueillir 80 hommes, afin de surveiller l’espace 
maritime mauritanien contre les Hollandais23. En janvier 1721, elle « fit armer à l’Orient 
[Lorient] près le Port Lous en Bretagne, et au Havre de grace, trois vaisseaux de guerre, une 
frégate & trois barques, sur lesquels elle fit embarquer les troupes, les munitions et les attirails 

 
 

15 C. A. WALCKENAER, Collection des relations de voyage par mer et par terres, en différentes parties de l’Afrique 
depuis 1400 jusqu’à nos jours, vol. 3, Paris, chez l’Éditeur, 1842, p. 189. 
16 Ibidem, p. 304. 
17 Jean-Baptiste LABAT, Nouvelle relation de l’Afrique Occidentale, vol. 3, Paris, Guillaume Cavalier, 1728, p. 128.  
18 Archives nationales d’outre-mer (ANOM), 131 MIOM 1, traité carton 1, Sénégal, traité avec les Trarza 
29 juillet 1717. 
19 ANOM, C6 7, Rapport de Julien Dubellay, le 28 décembre 1722. 
20 ANOM, 131 MIOM 1, traité carton 1, Sénégal, traité avec les Trarza, 29 juillet 1717. 
21 André DELCOURT, La France et les établissements Français au Sénégal entre 1713 et 1763, Dakar, IFAN, 1952, 
p. 45.  
22 ANOM, C6 6, 26 août 1720. 
23 ANOM, C6 6, 26 août 1720 ; ANOM, C6 6, le 14 octobre 1720. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 37 

nécessaires à l’expedition qu’elle projettoit »24. Sous le commandement d’Antoine Alexis de 
Perier de Salvert, la Compagnie occupa le fort d’Arguin pendant une courte durée, le 10 mars 
172125. En effet, les Hollandais, repliés à Portendick, avaient réussi à obtenir le soutien 
d’Alichandora par le biais de présents, ce qui s’avéra déterminant pour la reconquête du fort 
d’Arguin le 18 janvier 172226. 

Le 8 décembre 1722, la Compagnie des Indes « fit armer à L’Orient [Lorient] une 
Escadre de quatre frégates et une galliote, dont elle donna le commandement au Sieur Froger 
de la Rigaudière »27. Nicolas Desprès de Saint-Robert embarqua 40 laptots bambaras (soldats 
autochtones) sur les bateaux qui devaient rejoindre l’escadre de Rigaudière au cap Blanc28. 
Cependant, le mauvais temps força les quatre frégates à retourner à Lorient. Seule la galiote 
poursuivit sa route vers le cap Blanc29. Le 13 janvier 1723, une seconde expédition partit de 
Lorient30. Entre-temps, la Compagnie des Indes rechercha l’alliance du beetyo Malixuri, 
kangam (notable) de la province de Roos Beecio, dans le Waalo. Cette alliance visait à 
contraindre Alichandora à remettre le fort d’Arguin aux Français. Beetyo Malixuri et 
Alichandora avaient respectivement reçu une prime de 100 et 200 livres de la part de la 
Compagnie31. Les chefs locaux profitaient de leur statut politique pour intervenir dans les 
relations intereuropéennes, soutenant la nation européenne qui leur accordait le plus de 
présents. Entre le 17 février et le 6 mars 1723, les forts d’Arguin et de Portendick furent 
reconquis par la France32. Au nom d’Alichandora, Boulay, chef de l’escale de Portendick, 
promit que les commerçants du Trarza ne traiteraient qu’avec les Français33. Après dix ans de 
conflit, le traité de La Haye de 1727 mit fin à la guerre entre la France et la Hollande, qui 
abandonna toute prétention sur Arguin et Portendick. 

Après le départ des Hollandais, la France et l’Angleterre se disputèrent la domination 
commerciale de la Sénégambie. Des tensions navales éclatèrent au large de la Mauritanie dans 
les années 1730, menaçant d’embraser la région34. Une accalmie intervint en 1740, aboutissant 
à un accord entre les deux puissances : la France devait livrer de la gomme du Sénégal en 
échange de captifs fournis par l’Angleterre35. Ce compromis répondait aux intérêts 
commerciaux de chacun. La France contrôlait la traite de la gomme et l’Angleterre dominait la 
traite des captifs en Gambie. Bien que la Compagnie des Indes payât de fortes taxes et offrît des 

 
 

24 J. B. LABAT, Nouvelle relation..., vol. 1, op. cit., p. 95. 
25 T. P. KOLTERMANN et U. REBSTOCK, « Les plus anciennes lettres », art. cit., p. 13. 
26 J. B. LABAT, Nouvelle relation..., vol. 1, op. cit., p. 131 ; T. P. KOLTERMANN et U. REBSTOCK, « Les plus 
anciennes lettres », art. cit., p. 14. 
27 J. B. LABAT, Nouvelle relation..., vol. 1, op. cit., p. 132.  
28 A. DELCOURT, La France et les établissements Français..., op. cit., p. 130-131. 
29 Ibidem, p. 244. 
30 J. B. LABAT, Nouvelle relation..., vol. 1, op. cit., p. 134. 
31 ANOM, C6 7, Rapport de Julien Du Bellay, le 28 décembre 1722. 
32 J. B. LABAT, Nouvelle relation..., vol. 1, op. cit., p. 141-163. 
33 ANOM, C6 8, Lettre de Du Bellay aux directeurs, le 18 juin 1724. 
34 A. DELCOURT, La France et les établissements Français..., op. cit., p. 50. 
35 ANOM, C6 12, « Copie du traité de fait par Mr David avec les Anglois du fort Jacques en Gambie, le 
25 may 1740 ». 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 38 

présents aux chefs du Trarza, ces derniers continuaient de vendre une partie de leur gomme aux 
interlopes anglais présents sur la côte de Portendick36. La correspondance de la compagnie 
confirme que les Anglais payaient des droits de douane aux chefs du Trarza, sans préciser 
toutefois leur montant37. Les chefs du Trarza tiraient profit de la rivalité européenne pour 
augmenter leur prix de vente, le montant des taxes et les gratifications. N’envisageant pas de 
partager le commerce avec les Anglais, la Compagnie décida de faire surveiller la côte de 
Portendick par une patrouille de la Marine38. Cette surveillance, qui semblait efficace pour le 
commerce français entre 1754 et 1756, fut remise en cause par les Anglais, qui profitèrent de la 
guerre de Sept Ans (1756-1763) pour occuper la Sénégambie et contrôler les activités 
commerciales. 

La guerre de Sept Ans étendit le conflit franco-britannique aux colonies, notamment 
africaines, qui furent un enjeu essentiel. Les deux puissances maritimes cherchaient à établir 
leur domination sur des territoires souvent mal connus39. Les Anglais attaquèrent les positions 
françaises, bombardant le fort d’Albréda en 1758, puis occupèrent l’île de Gorée entre 1758 et 
1763, puis entre 1779 et 1783, et l’île de Saint-Louis entre 1758 et 1779. En 1765, 
l’administration anglaise créa la Province of Senegambia, dont Saint-Louis devint la capitale, 
afin d’asseoir sa domination sur le Sénégal et la Gambie. Pratiquant déjà la traite des captifs à 
grande échelle, au fort Saint-James en Gambie, les Anglais visaient le marché sénégalais de la 
gomme arabique40. 

Qu’ils soient anglais ou français, les gouvernements exigeaient de leurs représentants 
qu’ils entretiennent de bonnes relations avec les souverains sénégambiens, en leur versant les 
coutumes annuelles41. En 1758, John Fulton Mason, gouverneur britannique de Sénégambie, 
envoya une coutume annuelle au roi du Fuuta-Tooro pour obtenir la protection des navires 
commerçant sur le fleuve Sénégal42. En 1759, Richard Worge versa près de 3 000 livres au 
satigi43 au nom de la Compagnie des Indes pour l’année 175744. L’administration anglaise 
utilisa également la fiscalité pour contrôler les mines d’or du Bambouk. Depuis le XVIIe siècle, 
les Anglais y exploitaient l’or et d’autres ressources comme l’ivoire et la cire45. En 1767, leur 

 
 

36 Cheikh SÈNE, « Commerce colonial français et diplomatie en Sénégambie au XVIIIe siècle », in Eric 
SCHNAKENBOURG et François TERNAT (éd.), Une diplomatie des lointains. La France face à la mondialisation 
des rivalités internationales XVIIe-XVIIIe siècles, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2020, p. 285. 
37 ANOM, C6 14, Documents divers, 1757. 
38 ANOM C6 14, Au Sénégal, le 3 juin 1754. 
39 François TERNAT, Partager le monde. Rivalités impériales franco-britanniques 1748-1756, Paris, Presses de 
l’Université Paris-Sorbonne, 2015, p. 9. 
40 Nathalie REYSS, « Saint-Louis du Sénégal à l’époque précoloniale, l’émergence d’une société Métisse 
originale 1658-1854 », thèse, Université de Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 1983, p. 62. 
41 Léonce JORE, Les Établissements Français sur la petite côte Occidentale d’Afrique de 1758 à 1809, Paris, Société 
Française d’Histoire d’Outre-Mer, 1965, p. 339. 
42 O. KANE, « Le Fuuta-Tooro des Satigi aux Almaami (1512-1807) », op. cit., p. 618.  
43 Titre du roi du Fuuta-Tooro. 
44 ANOM, C6 14, Documents divers, 1759. 
45 A. BATHILY, Les portes de l’or. Le royaume de Galam..., op. cit., p. 293. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 39 

installation au pays de Galam coïncida avec la découverte d’une mine d’or particulièrement 
riche46. 

Entre 1765 et 1775, le gouverneur britannique Charles O’Hara eut la tâche de 
surveiller les activités françaises en Sénégambie, d’empêcher leurs liens avec Saint-Louis et 
d’évaluer la situation politique locale47. L’Angleterre craignait une attaque française et la perte 
de ses alliances locales, d’autant que le traité du 5 août 1773, conclu entre l’abbé Demanet 
– directeur général de la Société de commerce de l’Afrique occidental – et les notables du 
Trarza, accordait à la France l’exclusivité commerciale sur la côte mauritanienne48. Les Français 
comptaient également sur les droits de douane pour attirer les commerçants du Trarza, aux 
chefs desquels les Anglais payaient un droit de « deux pièces de toiles bleüe, un fusil et une 
barre de différentes marchandises pour une mesure de gomme de huit à neuf cent pesant »49. 
Les Français proposèrent un droit de douane plus intéressant : « Pour huit cent mesures pesant 
chaque mesure sept cents livres de gomme, une coutume aux souverains soixante pièces de 
guinées, soixante fusils, un baril de cent livres de poudre, un de cent livres de balles & aux deux 
chefs souverains, une pièce de chaque marchandise de l’assortiment de traitte »50. En 
augmentant les droits de douane versés, la France visait le monopole de la gomme et le retour 
de l’importance commerciale qui avait été la sienne durant la première moitié du XVIIIe siècle. 
En 1783, le traité de Versailles mit fin à cette guerre franco-anglaise, attribuant à la France le 
contrôle du commerce sur le fleuve Sénégal, depuis son embouchure jusqu’au comptoir de Fort 
Saint-Joseph à Galam51. 

Les rivalités intenses entre puissances européennes – entre la France et la Hollande, 
puis entre la France et l’Angleterre – pour le contrôle du commerce de la gomme arabique en 
Sénégambie, en particulier sur la côte du Trarza, ainsi que la logique du capitalisme mercantile, 
fondée sur la concurrence, les droits de douane et les présents diplomatiques, ont révélé le rôle 
central des souverains locaux dans l’arbitrage des rapports de force entre les puissances 
maritimes européennes. Loin d’être passifs, les chefs locaux tirèrent parti des rivalités 
européennes pour accroître leur pouvoir et leurs revenus, en jouant de surenchère. La guerre de 
la gomme et la guerre de Sept Ans ont illustré la manière dont les enjeux économiques 
pouvaient rapidement se transformer en conflits militaires, affectant durablement l’équilibre 
régional. 

 
 

46 Ibidem, p. 298. 
47 H. DODWELL, « Le Sénégal sous la domination anglaise », Revue de l’Histoire des colonies françaises, 
Quatrième année, 3e trimestre, 1916, p. 278. 
48 ANOM, C6 16, « Copie du traité que l’Abbé Demanet a passé avec les souverains d’Arguin, de Portendic et de 
la Côte depuis le Cap blanc jusques à la pointe de Barberie », Au Havres, le 5 août 1773. 
49 ANOM, C6 16, « Gorée traite de la gomme », 1773. 
50 ANOM, C6 16, « Copie du traité que l’Abbé Demanet a passé avec les souverains d’Arguin, de Portendic et de 
la Côte depuis le Cap blanc jusques à la pointe de Barberie », Au Havres, le 5 août 1773. 
51 Pernille RØGE, Economists and the Reinvention of Empire: France in the Americas and Africa, c. 1750-1802, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2019, p. 193. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 40 

LES GUERRES LOCALES : GUERRES ENTRE ÉTATS VOISINS ET GUERRES CIVILES AUX 

FRONTIÈRES 

Les guerres en Sénégambie, qu’elles aient opposé des États voisins ou des factions 
internes, apparaissent comme des instruments majeurs de contrôle des ressources fiscales dans 
un contexte dominé par l’économie de traite. L’essor de cette dernière, notamment du trafic de 
captifs et de gomme arabique, a profondément modifié les équilibres politiques et économiques, 
incitant les élites locales à militariser leurs sociétés pour capter les revenus liés aux coutumes 
annuelles, aux droits de douane et aux alliances avec les puissances européennes. Ces conflits, 
souvent attisés par les interventions étrangères, notamment françaises, anglaises et maures, ont 
transformé les enjeux dynastiques en luttes pour l’accès aux circuits du commerce international. 
La guerre devient ainsi un moyen non seulement de conquête territoriale ou de légitimation 
politique, mais surtout d’appropriation des flux fiscaux et commerciaux structurant l’économie 
régionale. 

Jusqu’au XVe siècle, l’empire du Joolof dominait la Sénégambie, mais l’arrivée des 
Portugais bouleversa l’ordre établi. Les États autonomes nés de l’éclatement de la confédération 
privilégièrent le commerce avec les Européens52. Dès le XVIIe siècle, Anglais, Hollandais et 
Français rejoignirent les Portugais, faisant du commerce des captifs l’activité principale de la 
côte ouest africaine53. Chaque État sénégambien cherchait alors à tirer profit de ce commerce 
en vendant des produits et en percevant des taxes annuelles ainsi que des droits de douane payés 
en nature, notamment en armes et en munitions, afin de se militariser. La militarisation des 
États fut répandue et leur permit de se défendre, mais aussi de mener des raids et des razzias 
qui alimentaient le commerce atlantique. Avant la Révolution Toorodo de 1776, le régime 
ceedo, symbole de tyrannie anarchique à caractère guerrier et arbitraire, prévalait dans les États 
wolofs (Kajoor, Bawol et Waalo), sérères (Siin et Saalum) et dans le Fuuta-Tooro. Les ceedo 
étaient soit des jaami-buur, esclaves de la maison royale dans les États wolofs, soit des hommes 
libres incorporés dans l’armée royale en raison de leur bravoure et de leur dévouement envers 
leurs chefs54. Selon Charles Becker, le nombre de ceedo suivait le développement de la traite, 
souvent associée aux redevances habituelles et exceptionnelles dont ils assuraient la 
perception55. Les ceedo étaient dirigés par des princes qui, grâce au système des coutumes, 
bénéficiaient d’armes à feu, de munitions et d’alcool, indispensables à leurs activités guerrières. 

 
 

52 Boubacar BARRY, La Sénégambie…, op. cit., p. 305 ; ID., « Émiettement politique et dépendance économique 
dans l’espace géographique sénégambien du XVe au XVIIe siècle », Revue française d’histoire d’outre-mer, 250-253, 
1981, p. 37-52. 
53 I. JOSIPOVIĆ et M. VUJEVA, « Economic Aspects of Slavery », art. cit., p. 184. 
54 Cheikh SÈNE, « Le décret de l’émancipation des esclaves de 1848 : une application difficile au Sénégal (1848-
1905) », Esclavages & Post-esclavages, 10, 2024 [En ligne : journals.openedition.org/slaveries/10752 ; consulté 
le 30/11/2024]. 
55 Charles BECKER, « La Sénégambie à l’époque de la traite des esclaves. À propos d’un ouvrage récent de Philip 
D. Curtin: Economic Change in Precolonial Africa Senegambia in the Era of Slave Trade », Revue Française 
d’Histoire d’Outre-Mer, vol. 64, n° 235, 1977, p. 217. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 41 

La guerre en Afrique de l’Ouest fut l’une principales raisons pour lesquelles la réduction 
en esclavage de millions d’Africains et leur transport en Amérique entre le XVe et le XIXe siècle 
furent possibles56. À la fin du XVIIe siècle, c’est au nom de la lutte contre la traite négrière et 
l’autorité oppressive des chefs locaux qu’un prédicateur islamique de l’ethnie berbère Zawaya, 
originaire de Mauritanie et nommé Ashfaga, prit le nom de Nasr al-Din, le « défenseur de la 
foi », et se lança dans le djihad contre les États ceedo et négriers, comme le Fuuta-Tooro, le 
Joolof, le Kajoor et le Waalo57. La naissance du mouvement de Nasr al-Din était liée à la crise 
politique, économique et sociale engendrée par la traite négrière. Installés à Saint-Louis depuis 
1659, les Français détournaient vers la côte les captifs et le mil produit dans la vallée du Sénégal, 
qui constituaient la force du commerce transsaharien et de la société foutankaise (Fuuta-Tooro) 
et maure (Trarza et Brackna)58. D’ailleurs, le triomphe du mouvement de Nasr al-Din, à partir 
de 1673, suscita aussitôt la réaction du commerce français de Saint-Louis, qui s’était allié aux 
aristocraties wolofes et peules déchues afin d’éliminer le mouvement djihadiste dès la fin de 
l’année 167759. L’évolution des États de la Sénégambie et l’introduction de nouveaux 
instruments de guerre (armes à feu, chevaux, fer) furent liées au développement de la traite 
atlantique. Charles Becker et Victor Martin ont montré que les mutations sociopolitiques 
profondes survenues au XVIIIe siècle au Kajoor et au Bawol découlèrent de l’essor du trafic 
européen et des conditions particulières de la traite sur la côte sénégambienne60. La perception 
des coutumes annuelles et des droits de douane constituait un ressort important des conflits de 
succession et des tentatives d’unification du Kajoor et du Bawol61. Entre 1697 et 1790, le Kajoor 
conquit son voisin, le Bawol, à six reprises62. L’union entre ces deux territoires renforça le 
pouvoir politique et commercial de son souverain, le damel-teeñ63, qui portait la couronne des 
deux royaumes. Cette alliance permit au damel-teeñ de mieux s’imposer dans la compétition 
entre la France et l’Angleterre, de commercer avec les Anglais et de recevoir plus de droits de 
douane et de taxes annuelles. 

La Compagnie des Indes fut opposée à cette union des États du Kajoor et du Bawol, 
car celle-ci portait préjudice à son commerce. C’est ce qu’indique une lettre du Conseil de Gorée 
de 1737 : « Il seroit bien essentiel que le Royaume de in [teeñ] dont Damel vient de faire la 
conqueste fust possédé par un autre, pour en éloigner les anglois : on pourroit parvenir à l’en 

 
 

56 J. K. THORNTON, Warfare…, op. cit., p. 3. 
57 B. BARRY, « Émiettement politique », art. cit., p. 46. 
58 Idrissa BA, « Le commerce transsaharien et ses logiques d’accommodation par rapport au commerce 
transatlantique entre le XVe et le XIXe siècle », Varia Historia, 71-36, 2020, p. 353. 
59 B. BARRY, « Émiettement politique », art. cit., p. 46. 
60 Voir Charles BECKER et Victor MARTIN, « Kayor et Baol, royaumes sénégalais et traite des esclaves au 
XVIIIe siècle », Revue française d’histoire d’outre-mer, 226-62, 1975, p. 270-300. 
61 Ibidem, p. 284. 
62 C. A. WALCKENAER, Collection des relations de voyage…, vol. 6, op. cit., p. 15-16 ; ANOM, C6 11, Rapport 
De la Brüe, Gorée, mai 1737 ; C. BECKER et V. MARTIN, « Kayor et Baol… », art. cit., p. 274 ; Tanor L. FALL, 
« Recueil sur la Vie des Damel, introduction, bibliographie et note par C. Becker et V. Martin », Bulletin de 
l’Institut Fondamental d’Afrique Noire, 1-36, 1974, p. 111-123. 
63 Damel, titre du roi du Kajoor, teeñ, titre du roi du Bawol, et damel-teeñ, titre du souverain du Kajoor-Bawol, 
un État unifié. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 42 

chasser en fournissant des armes et des munitions à son concurrent qui est très porter à 
recommencer la guerre »64. Dans le cadre de son ambition expansionniste, la Compagnie 
n’hésita pas à fomenter des conflits entre États ainsi que des guerres civiles qui lui permirent 
d’étendre son influence commerciale au-delà des comptoirs situés sur la côte atlantique. 

Au XVIIIe siècle, les États riverains du fleuve Sénégal (Waalo, Galam, Fuuta-Tooro) 
furent confrontés aux Maures Trarza et Brakna, aidés de Marocains appelés Hormans ou 
Salétins65. En 1722, le Waalo était en guerre contre les Hormans, alliés à Alichandora, émir du 
Trarza. Cette guerre empêcha le brak, titre que porte le roi du Waalo Yerim Mbanyik, de 
recevoir la taxe annuelle que lui devait la Compagnie des Indes66. Cette présence marocaine était 
sans doute liée au commerce de l’or et des captifs achetés ou pillés dans le Galam. En 1724, les 
Hormans réclamèrent aux chefs du Galam « 13 000 macallé d’or qui font 19 500 gros d’or » 
pour racheter 1 300 captifs Sarakolé67. Les mercenaires marocains s’enrichirent par le recours à 
la violence, agissant en toute indépendance dans la vallée du Sénégal et contribuant à la 
déstabilisation géopolitique de la vallée.  

Le Fuuta-Tooro fut durement touché par les guerres civiles et par les invasions des 
Hormans, qui avaient pour habitude de déposer fréquemment les satigi du Fuuta-Tooro. 
Jusqu’au début de la guerre de Sept Ans, la région fut ainsi le théâtre de guerres civiles entre 
satigi déchus et régnants, sous l’arbitrage des Maures. En mai 1721, les Marocains déposèrent 
Bubakar Sire, qu’ils avaient installé au pouvoir en 1718. Son successeur, Bubu Musa, fut chassé 
du pouvoir avant la fin de la première année de son règne, au profit de Bubakar Sire. Le Fuuta-
Tooro était le fief d’une armée d’occupation permanente de 500 hommes composée d’Hormans 
et de Maures du Brakna, qui destituaient et nommaient les rois. Le 18 décembre 1723, Bubakar 
Sire fut de nouveau destitué au profit de Bubu Musa, qui fut lui-même détrôné le 28 mars 1724 
au profit de Samba Sire avant d’être rétabli le 18 décembre 172468. Les rapports français 
indiquent que de 1726 à 1733, « le pays de Foult [Peuls] est toujours troublé par deux syratiks 
[satigi] qui se chassent tour à tour, ayant chacun des Maures dans leur party »69. La lutte entre 
ces deux souverains, Boumoussa et Saamba Guelague70, dura jusqu’à la fin de l’été 1733, date à 
laquelle le premier fut assassiné par les Maures du Brackna, corrompus par son rival Saamba 
Guelague71. Dans ce contexte de troubles politiques, Conco fut nommé satigi du Fuuta-Tooro. 
L’un de ses premiers objectifs fut la militarisation de l’État, qui devait permettre de sécuriser 
son pouvoir contre Saamba Guelague et ses alliés maures. Dans le cadre de sa coutume annuelle, 
Conco requit de la Compagnie des Indes « 22 fusils, 4 pistolets, 1 sabre, 3 pièces de toile noire, 

 
 

64 ANOM, C6 11, Lettre du Conseil de Gorée, 1737. 
65 O. KANE, « Les Maures », Cahiers d’études africaines, 54-14, 1974, p. 241-245. 
66 A. DELCOURT, La France et les établissements Français..., op. cit., p. 143. 
67 ANOM, C6 8, « Projet de Gaïdy chef des Ormans ou Salsins de faire payer la coutume au fort de Saint-Joseph 
de Galam… », 20 juin 1724. 
68 O. KANE, « Les Maures », art. cit., p. 245. 
69 ANOM, C6 10, Suite du Journal Historique, le 25 août 1731. 
70 Ibidem, le 10 juin 1731. 
71 O. KANE, La première hégémonie peule..., op. cit., p. 417. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 43 

1 livre d’ambre, 20 livres de poudre, 20 livres de plomb en balles et 100 pierres à fusil »72. En 
1741, Saamba Guelague reprit le pouvoir, qu’il conserva dix ans, avant que Jayé Hola ne soit 
rétabli à la tête du royaume par l’intervention des Maures73. 

Les pays en proie à la guerre civile subirent la pression de leurs voisins et des autorités 
de la Compagnie des Indes ou de la Royal African Company, qui n’hésitèrent pas à les piller et 
à s’emparer de leurs revenus. De 1717 à 1719, le contexte de guerre civile en Fuuta-Tooro 
permit à la Compagnie des Indes de ne pas payer les coutumes annuelles74. Le brak Naatogo 
Aram profita de la vulnérabilité du Kajoor, territoire miné depuis sept ans par un conflit interne, 
pour revendiquer le contrôle de la région proche située à l’embouchure du fleuve Sénégal. 
L’objectif était de s’emparer des taxes annuelles que les Anglais, présents à Saint-Louis depuis 
1758 à la suite de la guerre de Sept Ans, avaient l’habitude de verser au damel du Kajoor75. 
Entre 1766 et 1786, le Waalo fut également  touché par une guerre civile. Payées par les Anglais, 
les coutumes annuelles furent à l’origine d’une guerre civile entre les clans de Nyak Xuri et de 
Mambodje Kumba, qui se disputaient ardemment le pouvoir. En juillet 1777, le gouverneur 
anglais décida, sans donner de raison, de ne pas payer les taxes du Waalo76. Dans d’autres 
configurations, il arrivait que les Européens payassent les coutumes d’un État qui était en guerre 
civile. Durant la guerre entre Yerim Mbangnik et beethio Malixuru, dans le Waalo, la 
Compagnie des Indes françaises paya les taxes annuelles pour préserver ses intérêts 
commerciaux.77. Julien Du Bellay, directeur de la Compagnie, soutenait Yerim Mbangnik pour 
maintenir l’accès au commerce fluvial : 

Si j’avais secouru Béquio, déjà secouru par les Maures, dit Du Bellay, comme l’ont 
risqué les mauvais conseillers de la Compagnie, je perdais entièrement le commerce 
de Galam et de la rivière, parce que Siratic [satigi] était du parti de Brac78. 

Même lorsque les Maures du Trarza et du Brackna ne remplissaient pas leur rôle de 
protection, ils continuèrent de percevoir leurs taxes, en raison de leur importance stratégique et 
économique dans le commerce de la gomme de la vallée du fleuve Sénégal79. Après l’interdiction 
de la traite des captifs en 1815, ils devinrent les principaux fournisseurs de gomme arabique, 
renforçant encore leur place dans les échanges régionaux. 

Au cours de la période de la traite atlantique des esclaves, la Sénégambie connut 
d’importantes transformations politiques, économiques et militaires, liées à l’expansion du 
commerce atlantique et de la traite des captifs. La dissolution des grands empires précoloniaux, 
comme celui du Joolof, a permis l’émergence d’États autonomes militarisés dont les élites 

 
 

72 ANOM, C6 10, « Lettres de Delvaux 30 aoust 1733 ». 
73 O. KANE, « Les Maures », art. cit., p. 249. 
74 ANOM, C6 14, Mémoire général sur le commerce du Sénégal, 1761. 
75 B. BARRY, Le Royaume Du Waalo..., op. cit., p. 203. 
76 Ibidem, p. 189. 
77 ANOM, C6 8, Lettre de Du Bellay aux directeurs, le 18 juin 1724. 
78 Ibidem. 
79 Georges HARDY, La mise en valeur du Sénégal de 1817 à 1854, Paris, Émile Larose, 1921, p. 14. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 44 

tirèrent profit, en nouant des relations avec les puissances européennes. Dans ce contexte 
instable, les chefs locaux et les commerçants européens utilisèrent les guerres civiles pour 
asseoir leur pouvoir, soutenant des factions rivales et manipulant les alliances. L’intervention de 
groupes tels que les Maures et les Hormans dans les conflits internes illustre l’imbrication des 
enjeux locaux et impériaux, les luttes étant alimentées par la demande extérieure en captifs et 
en ressources, qui permet l’intégration durable de la région dans les dynamiques du commerce 
atlantique et de la rivalité européenne. 

LA FISCALITÉ AU CŒUR DES GUERRES ENTRE EUROPÉENS ET CHEFS LOCAUX 

La fiscalité fut au cœur des relations entre les Européens et les souverains locaux. 
Plusieurs conflits eurent pour enjeu les coutumes, qui constituaient une équation difficile à 
résoudre pour les Européens. L’administration française avait deux motivations. D’une part, elle 
souhaitait continuer à verser aux chefs locaux des coutumes annuelles et des droits de douane 
exorbitants pour préserver ses intérêts économiques. D’autre part, elle cherchait à contrôler les 
agissements des dirigeants locaux, qui devaient en retour leur assurer la protection. Ce fut le 
cas en 1722, lorsque le tonca, titre porté par le roi de Galam, Nyaame, réclama une hausse de 
sa coutume annuelle de 1 000 livres, afin de l’aligner avec celle du satigi du Fuuta-Tooro, fixée à 
4 000 livres80. Face au refus de la Compagnie des Indes, le roi imposa un embargo sur le 
commerce français. En réponse, la Compagnie bombarda le village de Maxanna afin de 
contraindre le roi à renoncer à ses exigences81. 

Selon son intérêt, la Compagnie des Indes n’hésitait pas à réduire le montant des taxes 
annuelles sans l’accord des chefs locaux, qui répondaient par la violence. En 1731, le montant 
des droits de passage du satigi Conco et du brak Yerim Mbanyik fut réduit par Grosbert, 
commis de la Compagnie des Indes82. En réaction, Conco prit en otage le commis de la 
Bechardière. Le conflit entre la Compagnie des Indes et Conco s’envenima lorsque, en 1735, le 
directeur de la Compagnie des Indes refusa de payer la coutume annuelle du Fuuta-Tooro, car 
Conco lui devait de l’argent. Le 1er octobre 1736, les hommes de Conco pillèrent L’Intrépide, 
navire de la Compagnie des Indes, tuant les commis français Lagrancourt et Lecordier ainsi que 
trois agents français83. En réponse, la Compagnie promit la somme de 2 000 barres de 
marchandises à Samba Guelaajo Jeegi s’il parvenait à tuer Conco, son principal rival84. 

Durant l’occupation anglaise de Saint-Louis, les droits de passage furent à l’origine de 
guerres entre le Fuuta-Tooro et les Anglais. Ce conflit conduisit à la mort du capitaine Sharp, 
tué le 19 octobre 1759 par les autorités locales alors qu’il tentait de forcer le passage du fleuve 
sans en payer les droits85. À la fin de l’occupation anglaise, en 1779, ces derniers furent au cœur 

 
 

80 ANOM, C6 7, Rapport de Julien Du Bellay, le 28 décembre 1722. 
81 Ibidem. 
82 ANOM, C6 10, Rapport de Lejuge, du 23 août 1732. 
83 ANOM, C6 10, Lettre de Saint-Adon du 2 décembre 1736. 
84 ANOM, C6 11, « Au Sénégal ce 14 May 1738 ». 
85 O. KANE, « Le Fuuta-Tooro », op. cit., p. 619. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 45 

des relations entre les nouveaux dirigeants islamistes issus de la Révolution Toorodo du Fuuta-
Tooro de 1776 et les autorités françaises de Saint-Louis. Les deux partis étaient en désaccord 
constant, malgré le traité de paix conclu le 31 mars 1785 et fixant le montant de ces droits. 
Entre 1776 et 1797, l’almami – titre des rois du Fuuta-Tooro – Abdul imposa son autorité sur 
la vallée du Sénégal et défia la France en lui dictant ses conditions. En 1786, le Fuuta-Tooro 
profita en effet de l’instabilité dans le pays des Maures, notamment de la guerre entre le Trarza 
et le Brackna, pour devenir l’État le plus puissant et le mieux organisé de la vallée86. Dès 1787, 
l’almami Abdul se réserva le droit d’augmenter les droits de passage pour les bâtiments français, 
comme le décrit Lamiral : « le Chef des Peuls, est le plus puissant d’entr’eux ; les droits que nous 
lui payions ci-devant ne s’élevoient pas à plus de 30 à 40 liv. par bateaux, aujourd’hui se montent 
à plus de 300 liv. »87. Au début du XIXe siècle, cette domination fut contestée par les autorités 
françaises, notamment par Blanchot de Verly, le gouverneur français de Saint-Louis, ce qui 
entraîna des conflits armés perturbant le commerce régional et l’accès à Galam. 

Entre 1802 et 1806, de vives tensions opposèrent Blanchot à l’almami Abdul, qui 
bloquait la navigation sur le fleuve Sénégal pour réclamer le paiement des coutumes annuelles 
dues depuis 1793. Le 1er octobre 1804, Blanchot lança une expédition punitive après l’échec des 
négociations menées par Charbonnier, médiateur de Saint-Louis88. Elle détruisit plusieurs 
villages du Fuuta-Tooro, causa la mort de près de 200 personnes et aboutit à la capture de 
centaines de prisonniers, essentiellement des femmes et des enfants89. Malgré cette répression, 
l’almami continua à revendiquer ses droits. En 1805, il ordonna l’attaque d’un convoi 
commercial français, qui causa la mort de 36 personnes90, à laquelle la France répondit par une 
nouvelle expédition militaire91. Mais les marchands et la population de Saint-Louis, privés de 
mil, souhaitaient que le conflit prenne rapidement fin92. À ce propos, Jean-Baptiste-Léonard 
Durand, ex-directeur de la Compagnie de la gomme en 1785, écrit : « Rien n’est plus pressant 
que de terminer cette guerre ; et pour y parvenir, il faut en venir à ce qu’on aurait dû faire dès le 
début : négocier avec l’Almamy »93. La France cherchait à tout prix une paix indispensable à son 
économie de traite dans la région. Il en allait de même pour le Fuuta-Tooro, affaibli par des 
années de conflits. C’est dans cette perspective que les deux parties conclurent un traité de paix 
le 4 juin 180694. 

 
 

86 C. SÈNE, « Les traités entre le Fuuta-Tooro et Saint-Louis : commerce, taxes et sécurité à l’intersection (1785-
1808) », Afriques, 15, 2024 [En ligne : journals.openedition.org/afriques/5093, consulté le 11/08/2025]. 
87 Dominique LAMIRAL, L’Affrique et le peuple affricain considérés sous tous leurs rapports avec notre commerce 
et nos colonies…, Paris, chez Dessenne, 1789, p. 21. 
88 ANOM, C6 30, 16 ventôse an 12 (7 mars 1804). 
89 ANOM, C6 22, Sénégal le 28 ermidor an 13 (16 août 1805). 
90 ANOM, C6 22, Ibidem. 
91 ANOM, C6 22, « Extrait des lettres de M. Louis Manneron, actuellement établi au Sénégal », daté du 21 août 
1805. 
92 ANOM, C6 22, Lettre de Durand « À son excellence, le Ministre de la marine et des colonies », le 27 avril 1806. 
93 ANOM, C6 22, 21 août 1805. 
94 ANOM, C6 22, Copie du traité de paix conclu avec le Sénégal et le pays des Foules le 4 juin 1806. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 46 

En 1815, l’interdiction de la traite des captifs marqua le début du commerce dit 
« légitime » et la reconfiguration politique et économique des États de la vallée du fleuve 
Sénégal. Signé le 8 mai 1819 entre le Waalo et la France, le traité de Ndyaw donna à cette 
dernière la jouissance de terrains pour la réalisation d’un projet de culture de rente (café, tabac, 
coton et canne à sucre), en échange d’une assistance militaire et du paiement d’une importante 
coutume annuelle de 11 715 livres95. Ce traité bouleversa la paix sociale dans la région. En effet, 
les fortes coutumes annuelles versées aux dignitaires du Waalo suscitèrent la convoitise des 
peuples voisins, jaloux des relations renouvelées entre la France et le Waalo. Le Trarza menaça 
d’attaquer ce dernier96. Le 21 septembre 1819, il brûla le village de N’Tiaggar, où se trouvait le 
brak, et réduisit plusieurs de ses habitants à la captivité97. Le 24 février 1820, une lettre de 
Dupont, commandant du poste de Bakel, informait que le Waalo avait été attaqué par une 
coalition composée de ses voisins (Fuuta-Tooro, Kajoor, Brackna et Trarza)98. Les autorités 
françaises étaient obligées de protéger le Waalo, protectorat français à la suite du traité de 
Ndyaw, en bombardant plusieurs villages du Fuuta-Tooro99. Entre 1827 et 1830, elles firent 
face aux attaques répétées de l’armée du Trarza. En 1830, un « prophète » nommé Mohamet 
Amar sema la terreur au Waalo. Arrêté à Dagana par les troupes françaises, il fut pendu au 
poste de Richard Toll par les chefs du Waalo100. Un an après cet événement dramatique, en 
1831, la France mit fin à la colonisation agricole. 

Après cet échec, le commerce de la gomme resta la seule activité lucrative. Chaque 
commerçant chercha à tirer profit de cette activité, sans se rendre compte qu’elle était déjà 
saturée et risquait de connaître une crise101. Dans les années 1840, la saturation du secteur de 
la gomme et l’afflux de monnaie (la guinée102) furent la cause d’une crise économique. Les 
traitants de Saint-Louis, ne pouvant plus supporter la crise, les violences, les abus fiscaux et les 
tracasseries quotidiennes, demandèrent aux autorités françaises de Saint-Louis d’appliquer une 
politique ferme vis-à-vis des chefs locaux. Le gouverneur Louis-Édouard Bouët-Willaumez 
(1843-1844) souhaitait les satisfaire en mettant en place une réglementation sur les droits de 
douane, notamment sur le commerce de la gomme. Il envisagea également la réduction 
progressive, puis la suppression au plus tôt des coutumes de l’État, tant auprès des Maures que 
des chefs noirs, et de proportionner la quotité des coutumes du commerce à la traite effectuée, 
et non au tonnage des embarcations103. Ce programme ne fut pas soutenu par la métropole. Son 

 
 

95 Archives Nationales du Sénégal (ANS), 13G 16, État général des coutumes 1819, 3 bis 3, dossier 5. 
96 ANS, 2B 4, « A son Excellence le ministre d’état au departemens de la marine & des colonies », Saint-Louis, le 
9 juillet 1819. 
97 B. BARRY, Le Royaume du Waalo, Paris, Karthala, 1985, p. 223-224. 
98 ANS, 2B 4, Correspondance de Monsieur Dupont commandant à Bakel, Dagana, le 24 février 1820. 
99 ANS, 2B 5, Correspondance Générale au Ministre, 27 mars 1820. 
100 Prosper CULTRU, Les origines de l’Afrique Occidentale. Histoire du Sénégal du XVe siècle à 1870, Paris, Émile 
Larose, 1910, p. 309. 
101 Anne RAFFENEL, Nouveau voyage dans le pays des nègres, vol. 2, Paris, Imprimerie et Librairie centrales des 
chemins de fer, 1856, p. 80. 
102 Cotonnades teintes en bleue de l’indigo fabriquée en Inde ou contrefaites en Europe pour le commerce des 
captifs et de la gomme arabique de l’Afrique. 
103 G. HARDY, La mise en valeur..., op. cit., p. 325-326. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 47 

successeur, Auguste Léopold Protet (1850-1853 et 1854), voulut imposer aux marchands de 
gomme un droit de douane d’une pièce de guinée pour un millier de gomme traitée, payable par 
l’administration. Il maintint les droits surérogatoires appelés « soupers », « bagatelles » et 
« charroi »104. Cependant, les traitants bordelais, qui lui préféraient un droit de douane unique 
et fixe, s’opposèrent au paiement de droits supplémentaires105. Ce désaccord fut à l’origine du 
rappel de Protet en France et de son remplacement par Louis Faidherbe en 1854. 

Le lendemain de sa prise de fonction à Saint-Louis, Faidherbe lança une vaste 
campagne de répression sanglante contre plusieurs chefs locaux des États de la vallée du fleuve 
Sénégal, marquant ainsi le début d’une période de conflits intenses dans la région. En décembre 
1855, le Waalo fut conquis par les armes. Il devint alors la première colonie française sur le 
continent africain au sud du Sahara106. Des querelles et des divisions internes minèrent le 
Trarza et le Brackna, qui abdiquèrent respectivement en mai et en juin 1858. Après la 
suppression des coutumes annuelles versées par le gouvernement français aux chefs du Fuuta-
Tooro en 1854, du Galam (Gadiaga) et du Bundu en 1855, puis du Trarza et du Brackna en 
1858, et enfin du Kajoor et des Maures Douaïch en 1857107, les droits de douane, qui causaient 
le plus de difficultés aux négociants français, s’élevaient à une pièce de guinée pour 500 kg de 
gomme traitée, soit environ 3 %, en 1858108. La « guerre des coutumes », initiée par Faidherbe 
en 1854, marqua le début de la colonisation du Sénégal. 

* 

La fiscalité fut au cœur des guerres en Sénégambie. Les nations européennes impliquées 
dans la guerre de la gomme et la guerre de Sept Ans montrèrent que les rivalités européennes 
ont profondément modifié les dynamiques économiques et politiques de la région. Loin d’être 
de simples spectateurs, les souverains locaux ont su tirer habilement profit de ces conflits en 
utilisant la fiscalité comme levier de négociation. En imposant des coutumes annuelles et des 
droits de douane élevés et en exploitant la concurrence entre les puissances européennes, ils ont 
renforcé leur pouvoir tout en jouant des rapports de force. 

La perception de ces taxes contribua à la destruction des tissus politiques et sociaux des 
États locaux, provoquant des rivalités et des conflits entre États voisins et au sein d’un même 
État. L’instabilité chronique, alimentée par la traite atlantique, la militarisation des États et les 
rivalités de pouvoir, fut une conséquence des enjeux fiscaux. Les guerres locales, qu’elles soient 
interétatiques ou civiles, ont profondément influencé les dynamiques politiques, économiques 
et sociales des États de la Sénégambie. Elles affaiblirent les États locaux, facilitant les ingérences 

 
 

104 ANOM, Sénégal VII, 26 Bis, Conseil d’Administration, séance du 26 mai 1854. 
105 ANOM, Sénégal XIII, Pétition adressée à Mr le gouverneur, Saint-Louis, le 8 décembre 1851. 
106 B. BARRY, Le Royaume du Waalo, op. cit., 1985, p. 283. 
107 Louis FAIDHERBE, Notice sur la colonie du Sénégal et sur les pays qui sont en relation avec elle, Paris, Arthus 
Bertrand, 1859, p. 14-17. 
108 Traité de paix avec le roi des Trarza, 20 mai 1858, et Traité de paix avec les Brackna, 10 juin 1858, dans 
ANONYME, Annales sénégalaises de 1854 à 1885, Paris, Ministre de la Marine, 1885, p. 397, 402-403. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 48 

étrangères et contribuant à une recomposition régionale au service des intérêts commerciaux 
européens. 

Plus qu’un simple enjeu financier, les droits de douane et les coutumes annuelles 
représentaient un levier de pouvoir, de résistance ou de négociation pour les chefs locaux109, 
mais aussi une source constante de tensions pour les Européens. Des embargos aux blocus, en 
passant par les attaques militaires et les guerres diplomatiques, les conflits naquirent souvent 
du refus de verser ou de modifier ces droits. En réagissant par la force ou par des politiques de 
suppression progressive de ces droits, les puissances coloniales ont tenté d’imposer leur autorité, 
marquant ainsi une rupture entre l’ère des traités négociés et celle de la domination directe. La 
« guerre des coutumes », initiée par le gouverneur Louis Faidherbe en 1854, a cristallisé cette 
logique et marqué le passage de la traite à la colonisation de la vallée du fleuve Sénégal, puis 
dans le reste de la Sénégambie. La colonisation française en Afrique de l’Ouest découle en partie 
de la suppression des droits de douane et des coutumes annuelles. 
  

 
 

109 Dans son nouvel ouvrage consacré au royaume de Gajaaga (ou Galam), Makhroufi O. Traoré affirme que les 
autorités politiques de ce royaume avaient recours à des barrières tarifaires élevées pour lutter contre la traite des 
esclaves et dissuader les marchands d’esclaves d’entrer dans leur territoire, ce qui n’était pas le cas des autres 
royaumes sénégambiens, pour qui les coutumes constituaient la principale source de revenus. L’utilisation de la 
fiscalité comme moyen de résistance à l’esclavage semble donc être une piste de recherche prometteuse, voir 
M. O. TRAORÉ, Slavery, Resistance, and Identity in Early Modern West Africa..., op. cit. 



Cheikh SÈNE, Fiscalité, guerres et traite atlantique des esclaves en Sénégambie (XVIIe-XIXe siècle) 

 49 

Résumé / abstract 

Loin d’être un simple enjeu économique, la 
fiscalité liée au commerce atlantique en 
Sénégambie s’impose comme un facteur central 
dans la dynamique des conflits qui se jouent, dans 
cette région de l’Afrique, entre les puissances 
européennes, entre les États locaux, entre ces 
derniers et les Européens, et au sein des sociétés 
locales. En analysant les interactions entre 
fiscalité, pouvoir politique et violence, cet article 
met en lumière l’importance stratégique des 
coutumes et des droits de douane dans les 
alliances, les rivalités et les guerres. Il souligne 
ainsi la nécessité de réévaluer le rôle de la 
Sénégambie dans l’histoire de la traite atlantique, 
non seulement comme zone de commerce, mais 
aussi comme espace d’affirmation d’autorité, de 
négociation et de lutte pour le contrôle fiscal. 
L’auteur soutient que la « guerre de la fiscalité » 
est à l’origine de la colonisation française du 
Sénégal et de l’Afrique de l’Ouest. Cette 
perspective vient enrichir l’historiographie en 
comblant certaines lacunes et en offrant une 
lecture plus fine de la « guerre de la fiscalité » en 
Afrique de l’Ouest à l’époque de la traite 
atlantique des esclaves. 

 Far from being a simple economic issue, taxation 
linked to Atlantic trade in Senegambia is a central 
factor in the dynamics of conflicts in this region 
of Africa among European powers, local states, 
between the latter and Europeans, and within 
local societies. By analyzing the interactions 
between taxation, political power and violence, 
this article highlights the strategic importance of 
customs and tariffs in alliances, rivalries, and wars. 
is article highlights the need to reassess the role 
of Senegambia in the history of the Atlantic trade, 
not only as a trading area, but also as a space for 
asserting authority, negotiating and fighting for 
fiscal control. e author argues that the ‘tax war’ 
is at the origin of the French colonisation of 
Senegal and West Africa. is perspective 
enriches the historiography by filling in certain 
gaps and offering a more detailed reading of the 
‘tax war’ in West Africa at the time of the Atlantic 
slave trade. 

 





La guerre et la paix au Baoulé 
(Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

Fabio VITI 
Aix-Marseille Université 

Institut des Mondes Africains 
fabio.viti@univ-amu.fr 

LE TERRAIN ET L’ARCHIVE 

Le concours de sources de nature et d’origine diverses permet une connaissance 
rapprochée et une analyse fine des pratiques guerrières touchant au monde baoulé. Des 
enquêtes de terrain, menées par intermittence à partir de 1981, puis plus régulièrement entre 
1986 et 2019, ont permis une collecte systématique des sources et des traditions orales, par des 
entretiens individuels ou collectifs avec des chefs et des notables dans plus de 100 villages de 
différentes régions baoulé1. Ces récits donnent une riche description de l’art de la guerre baoulé 
(pratiques, tactiques, armes, moyens « mystiques », rôle des guerriers). En revanche, la « guerre 
des Blancs » constitue une rupture et fait plutôt l’objet de silences et de réticences embarrassées, 
les divisions internes et la défaite étant moins « mémorables » que les conflits, à l’issue 
globalement favorable, contre des ennemis proches. Quant aux sources écrites coloniales, elles 
sont très précises et détaillées, notamment au sujet des groupes et des chefs qui ont le plus 
obstinément résisté à l’occupation de leurs domaines. Trop nombreuses pour être citées ici, elles 
sont dispersées dans différents fonds d’archives2. Ces sources, jamais neutres et globalement 
hostiles, recèlent toutefois la voix des ennemis, à lire en creux. Les nécessités de la guerre 
obligent en effet à toujours prendre en compte les agissements et les motivations de l’adversaire, 
surtout dans les échanges les plus immédiats, sur le vif de l’affrontement ; en revanche, des tons 
condescendants et un certain triomphalisme peuvent caractériser la production écrite coloniale 
après les faits, une fois le danger écarté3. 

 
 

1 Dans les références aux sources orales, les entretiens collectifs sont indiqués avec le seul nom du village. 
2 ANCI, Archives nationales de Côte d’Ivoire, Abidjan ; ANS, Archives nationales du Sénégal, Dakar ; AN, 
Archives nationales, Paris-Pierrefitte sur Seine ; ANOM, Archives nationales d’Outre-Mer, Aix-en-Provence ; 
SHD, Service historique de la défense, Vincennes ; CHETOM, Centre d’Histoire des Troupes d’Outre-Mer, 
Fréjus. 
3 Pour une analyse conjointe des sources orales et écrites, voir Fabio VITI, « Un terrain d’archive. Pour une 
ethnographie historique de la société Baoulé (Côte d’Ivoire) », in Alessandro BAUSI, Andrea CAMPLANI et 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 52 

GUERRE ET POLITIQUE 

Les Baoulé ont pratiqué la guerre bien avant la rencontre, fatale à plus d’un titre, avec 
les troupes coloniales (1891-1911), qui marqua la fin de leur souveraineté politique4. Depuis 
l’implantation dans leur territoire actuel au centre-sud de la Côte d’Ivoire – compris entre les 
bassins des fleuves Bandama à l’Ouest et N’zi-Comoé à l’Est, et caractérisé par un milieu de 
transition entre forêt et savane très propice à l’établissement humain (fig. 1) –, les noyaux de 
populations akan5 ayant donné naissance au monde baoulé (Waore man) se sont constamment 
confrontés à la guerre (alɛ), portée ou subie. 

Le peuplement baoulé à l’intérieur de la Côte des Quaqua, correspondant à la moitié 
orientale de l’actuel littoral ivoirien, a été largement déterminé par la traite atlantique des 
esclaves, très active sur la voisine Côte de l’Or (ou Gold Coast, actuel Ghana), mieux pourvue 
de ports, lieux d’amarrage et sites fortifiés. Leur nouvel emplacement protégeait les Baoulé des 
pires ravages de la traite négrière, au point que l’on peut considérer leur implantation comme 
une sorte de refuge, à distance de sécurité de la côte. Cela n’a pas empêché que des esclaves aient 
pu être acheminés le long du bassin du Bandama jusqu’à son embouchure en proximité de 
Lahou, comme l’attestent certains ethnonymes présents dans les Caraïbes6. Tout en protégeant 
l’accès à l’intérieur de leur pays, l’ouverture maîtrisée sur le commerce atlantique permettait aux 
Baoulé de disposer d’armes à feu et autres marchandises européennes achetées en échange 
d’esclaves, d’or en poudre et de tissus artisanaux destinés au marché africain. 

L’origine même de la population baoulé est en rapport direct avec les conflits nés de la 
traite des esclaves et des rivalités politiques et dynastiques qui ont intéressé l’arrière-pays de la 
Gold Coast tout le long du XVIIIe siècle. Plusieurs vagues de réfugiés, venant principalement 
des États Denkyira, après 1701, et Asante, après 17207, ont investi les régions moins densément 

 
 

Stephen EMMEL (éd.), Time and History in Africa / Tempo e storia in Africa, Milan, Biblioteca Ambrosiana, 
2019, p. 211-236. 
4 Pour une analyse fouillée de la guerre au Baoulé, à l’époque précoloniale et durant la conquête française, basée sur 
une multiplicité de sources baoulé (orales, sonores et matérielles) et coloniales (écrites, cartographiques et 
iconographiques), voir F. VITI, La guerre au Baoulé. Une ethnographie historique du fait guerrier. Côte d’Ivoire, 
XVIIIe-XXe siècles, Paris, Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 2023. 
5 Les populations akan du Ghana et de la Côte d’Ivoire constituent un vaste ensemble ethnolinguistique, 
caractérisé par des traits culturels communs (langue, religion, institutions politiques, système de parenté, 
calendrier et onomastique) et une histoire partagée. Au sens étroit, le terme Akan se réfère aux populations de la 
forêt du Ghana actuel : Asante, Akyem, Kwahu, Akwapim, Wassa, Twifo, Assin, Fante et Gomoa. L’usage le plus 
courant du terme est toutefois extensif et comprend d’autres populations ghanéennes et ivoiriennes (Aowin, 
Sehwi, Nzema, Abron, Anyi, « lagunaires » et Baoulé). À tout point de vue, les Baoulé constituent le groupe le 
plus périphérique, à la limite de la frontière occidentale avec les populations Krou et Mandé, celui qui partage le 
moins de traits communs. Voir Georges NIANGORAN-BOUAH, « Les Akan », Atlas de Côte d’Ivoire, Abidjan, 
ORSTOM-Université, 1971 ; Adu BOAHEN, « Who Are the Akan ? », in Les populations communes de la Côte 
d’Ivoire et du Ghana, Actes du Colloque Inter-Universitaire Ghana Côte d’Ivoire, Bondoukou, 4-9 janvier 1974, 
document ronéotypé, 1974, p. 64-81 ; Ivor WILKS, « e State of the Akan and the Akan States: A Discursion », 
Cahiers d’Études africaines, 22, 3-4 (87-88), 1982, p. 231-249. 
6 F. VITI, « L’esclavage au Baoulé précolonial », L’Homme, 152, 1999, p. 53-88. 
7 Margareth PRIESTLEY et Ivor WILKS, « e Ashanti Kings in the Eighteenth Century: A Revised Chronology », 
e Journal of African History, 1, 1, 1960, p. 83-96. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 53 

peuplées de l’intérieur de la Côte des Quaqua, où elles se sont imposées ou superposées aux 
noyaux de populations antérieurement établies (Gouro, Gban, Sénoufo et d’autres groupes 
mineurs)8. 

La défaite subie lors d’un conflit de succession dans la capitale de l’Asante, Aha 
(Kumase), datable autour de 1720, est en particulier à l’origine de la fuite vers l’ouest de la 
faction vaincue des Asabu, un épisode historique, connu sous la forme mythique de l’exode 
d’Aura Poku (la reine Pokou)9. Par vagues successives, ceux qui allaient devenir les Baoulé ont 
donc « colonisé » leur territoire actuel10, par la force, la menace, la ruse, le stratagème ou 
l’alliance, politique et matrimoniale. On retrouve ainsi la guerre tout à fait à l’origine du 
peuplement baoulé, d’abord comme facteur d’expulsion du territoire originaire, ensuite comme 
un moyen parmi d’autres d’établir l’hégémonie akan sur la région nouvellement investie. Les 
Baoulé sont issus d’une faction défaite, certes, mais en mesure de s’imposer aux populations 
autochtones, puisque mieux dotée en armes à feu et porteuse d’une culture politique étatique. 
Le peuplement du Baoulé n’a toutefois pas été une conquête. L’imposition d’une hégémonie 
politique et culturelle des noyaux akan sur les autochtones s’est accomplie de manière 
progressive et à travers plusieurs moyens. Les sources orales rapportent aussi bien des conflits 
armés localisés que des pactes d’alliance et de cohabitation pacifique avec les occupants 
antérieurs. Ceux-ci étaient poussés à quitter l’espace disputé sans plus de conséquences ; en 
alternative, des alliances étaient possibles, sans toutefois donner lieu à un partage de 
responsabilités – comme ailleurs en Afrique de l’Ouest – entre gens du pouvoir et gens de la 
terre11, entre vainqueurs étrangers détenteurs du pouvoir politique et vaincus autochtones 
demeurés en charge du culte de la terre ; cet état de choses permit la résorption progressive des 
noyaux originaires sans quasiment laisser de traces. Ces « guerres d’établissement » 
demeuraient davantage assimilatrices que destructrices. 

Des exceptions à l’absorption complète des occupants antérieurs sont toutefois 
attestées ; il s’agit de cas dans lesquels des noyaux isolés de peuplement autochtone gardent la 
mémoire d’une origine différente, quoique désormais intégrées au monde baoulé. C’est le cas 

 
 

8 Sur le peuplement du Baoulé, voir Timothy C. WEISKEL, « e Precolonial Baule: A Reconstruction », Cahiers 
d’Études africaines, 18, 4 (72), 1978, p. 503-560 ; Jean-Pierre CHAUVEAU, Notes sur l’histoire économique et 
sociale de la région de Kokumbo (Baoulé-sud, Côte d’Ivoire), Paris, ORSTOM, 1979 ; F. VITI, « La construction 
de l’espace politique baulé. Le cas de l’Aïtu nvle (Côte d’Ivoire) », in Claude-Hélène PERROT (éd.), Lignages et 
territoires en Afrique aux XVIIIe et XIXe siècles. Stratégies, compétition, intégration, Paris, Karthala, 2000, p. 113-
151. 
9 Voir F. VITI, « Les ruses de l’oral, la force de l’écrit. Le mythe baule d’Aura Poku », Cahiers d’Études africaines, 
49, 4 (196), 2009, p. 869-892. 
10 En fait, il s’agit du territoire que les Baoulé occupaient lors des premiers contacts avec les autorités coloniales, 
qui ont réalisé le quadrillage ethnique de la colonie de la Côte d’Ivoire au tout début du XXe siècle. La cartographie 
de la distribution des populations ivoiriennes serait différente aujourd’hui, voir ID., « Luoghi comuni : 
appartenenza politica e identità locale. La costruzione dell’etnia Baule (Costa d’Avorio) », in Pier Giorgio SOLINAS 
(éd.), Luoghi d’Africa. Forme e pratiche dell'identità, Roma, Nuova Italia Scientifica, 1995, p. 205-279. 
11 Michel IZARD, Gens du pouvoir, gens de la terre. Les institutions politiques de l’ancien royaume du Yatenga 
(Bassin de la Volta Blanche), Paris et Cambridge, Cambridge University Press et Éditions de la Maison des 
Sciences de l’Homme, 1985. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 54 

des Bomi, dont la domination a été établie par la ruse : un défi sous forme de pari avait vu 
s’affronter un chef baoulé et le chef des Bomi, autour de l’amende à payer en cas d’adultère entre 
les deux communautés. Le Bomi exigeait une panthère vivante, tandis que le Baoulé demandait 
un éléphanteau, également vivant ; face à l’impossibilité de satisfaire la demande des Baoulé, les 
Bomi se plièrent à subir leur domination12. Ce genre de récit, assez répandu, occulte le rapport 
de force et euphémise le recours à la violence, en rendant plus acceptable une domination fondée 
sur une supériorité d’ordre moral et intellectuel : proposer ou accepter un défi expose à un 
risque d’échec, davantage admissible – et mémorable – qu’une défaite en guerre13. 

Aux guerres d’établissement, qui ont caractérisé les premières phases de l’implantation 
baoulé, ont succédé des « guerres de la maturité », non plus liées à des enjeux territoriaux, mais 
causées plutôt par des rivalités politiques internes : querelles de prestige, concurrence pour le 
contrôle des places aurifères et des voies de communication vers le littoral. Ces affrontements 
impliquaient les différents groupes (nvle) baoulé et leurs alliés, mais n’ont pas déterminé la 
domination de l’un sur les autres, empêchée par l’équilibre des forces. 

Leur nouvelle implantation a confronté les migrants akan à des populations avec 
lesquelles les rapports de force ont été globalement à leur avantage, sans avoir à craindre non 
plus des menaces externes une fois éloignés de la sphère d’influence de l’Asante, qui s’arrêtait au 
fleuve Comoé14. Cette situation a contribué à déterminer une forme « faible » de pouvoir, du 
moins au point de vue institutionnel, sans donner lieu à un État centralisé ; en l’absence de 
pressions proches ou éloignées, le résultat du processus de peuplement a été une forme de 
« centralisation périphérique » : le monde baoulé est ainsi caractérisé par la division en une 
pluralité de nvle, un trait originaire et singulier. Il s’agit de formations politiques autonomes et 
souveraines, des micro-États dotés d’un territoire, d’une capitale, d’un appareil politique, à la 
tête duquel se trouve un souverain, le famiɛn, entouré de la mi-bla (reine-mère), de ses 
dignitaires (sran dan) et des chefs (kpɛngbɛn) des provinces (akpaswa) et des villages (klo)15. 
D’autres figures liées au pouvoir complètent l’appareil politique, parmi lesquelles le chef de 
guerre (alɛ kpɛngbɛn), toujours distinct du souverain, occupe une place importante. 

Une dizaine de ces formations politiques s’est partagé l’espace, non sans des frictions et 
des conflits entre elles et avec leurs voisins16. Ce processus de peuplement a connu, à partir du 

 
 

12 Sources orales : Kondeyaokro, 28 avril 1988 ; Aounyassou, 4 mai 1988 ; Bomizambo, 14 septembre 1988. 
13 Un pari perdu est souvent évoqué comme explication du conflit intervenu à Aha, à l’origine de l’exode baoulé 
(Boka Yao Baud Prosper, Lomo Nord, 8 mars 1987 ; Assembo, 30 avril 1988 ; Bouniankoro, 9 mai 1988 ; Konan 
Djahan, Taki-Salekro, 16 août 1988 ; Dibi Okou, Lomo Sud, 23 août 2000). 
14 I. WILKS, « On Mentally Mapping Greater Asante: A Study of Time and Motion », Journal of African History, 
33, 2, 1992, p. 175-190. 
15 F. VITI, Il potere debole. Antropologia politica dell’Aitu nvle (Baule, Costa d’Avorio), Milan, Franco Angeli, 
1998 ; ID., « Un pouvoir contre l’État. Anthropologie politique du Baule (Côte d’Ivoire) », in Pierluigi 
VALSECCHI et F. VITI (éd.), Mondes Akan/Akan Worlds, Identité et pouvoir en Afrique occidentale/Identity 
and Power in West Africa, Paris et Montréal, L’Harmattan, 1999, p. 289-314. 
16 Pour les Baoulé, la frontière (anyalie, littéralement « là où on se rencontre ») s’établit au lieu où l’expansion d’un 
groupe en rencontre un autre déjà établi ; pour éviter des contacts trop proches, sources d’incidents, les nvle 
laissaient entre eux et les autres populations une bande de terrain inoccupé de quelques dizaines de kilomètres de 
large. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 55 

début du XIXe siècle, une réplique ; ainsi, les nvle, établis d’abord au Nord Baoulé (le Waore au 
sens strict), se sont implantés au Sud (le Ngonda, ou carrefour) par des appendices initialement 
subordonnés, mais qui se sont progressivement détachés, grâce aux possibilités 
d’enrichissement que le nouvel espace leur permettait, par l’appropriation des placers aurifères 
et le contrôle des voies de communication vers le littoral, y compris à travers des formes 
violentes (banditisme de grand chemin, capture et rançonnage des voyageurs)17. 

Le monde baoulé, relativement hétérogène, présente ainsi une organisation politique 
lâche, proche d’un « État segmentaire »18 ou d’une « structure segmentaire complexe »19, 
composée de nvle rivaux ou alliés, divisés à l’intérieur en akpaswa, fractions localisées parfois 
tentées de se rendre autonomes. L’instabilité interne au Baoulé, qui prendra des formes 
particulièrement soutenues pendant la conquête coloniale, était donc déterminée par des 
dynamiques de division propres, constitutives, et par un contexte extérieur qui limitait les 
dangers et, par conséquent, l’impératif à s’unir, du moins jusqu’à l’apparition d’un ennemi 
jusqu’alors inconnu. 

 
 

17 Les villages – notamment ceux appartenant aux nvle N’gban et Ouarébo – situés le long des pistes reliant le 
Baoulé au littoral se sont particulièrement illustrés dans ces activités pourvoyeuses de biens et marchandises, 
jusqu’à s’en prendre directement aux troupes et aux convois de la « colonne de Kong », la première expédition 
coloniale à avoir traversé le pays en 1894-1895, T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples: 
Resistance and Collaboration, 1889-1911, Oxford, Clarendon Press et Oxford University Press, 1980  ; F. VITI, 
La guerre au Baoulé, op. cit., p. 92-98. 
18 Aidan W. SOUTHALL, Alur Society. A Study in Processes and Types of Domination, Cambridge, Heffer & 
Sons, 1954. 
19 Edward E. EVANS-PRITCHARD, « e Zande State », in ID., e Position of Women in Primitive Societies 
and Other Essays in Social Anthropology, Londres, Faber and Faber, 1965, p. 102-132. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 56 

Figure n°1 : Territoire des Baoulé 

 

En effet, jusqu’à la fin du XIXe siècle, la conformation géographique de l’espace politique 
baoulé leur avait permis de limiter les intrusions étrangères dans leur territoire ; au Nord, le 
début de la zone de forêt les protégeait des incursions venant des savanes, tandis que la limite 
méridionale se situait à une centaine de kilomètres à vol d’oiseau du littoral. Ainsi, en mars 
1891, les deux premiers commerçants français qui osèrent s’aventurer vers Tiassalé, principale 
plaque tournante des échanges Nord-Sud et Est-Ouest, furent massacrés sur les rapides du 
Bandama, et leurs corps furent dépecés et distribués auprès des participants à l’opération, une 
pratique tout à fait courante à l’époque. À la suite de cet incident, en décembre 1892, un traité 
de soumission et protectorat – le seul concernant le Baoulé – fut proposé aux chefs de la région 
de Tiassalé, mais resta lettre morte. Le choix des autorités coloniales fut alors l’emploi de la 
force, qui débuta en mai 1893 par la prise de la cité marchande considérée comme le verrou du 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 57 

Baoulé20. Commencées dans le sang, les relations directes entre Français et Baoulé furent 
caractérisées par un recours à la force constant mais intermittent entre 1891 et 1911. 

Ces deux décennies de contacts, tantôt violents, tantôt pacifiques, ont été marquées par 
des attitudes des Baoulé très variées et changeantes au fil du temps, pouvant aller de la résistance 
à la collaboration active, en passant par la soustraction, l’évitement, l’accommodement et 
l’arrangement, et où les revirements, les délations et les trahisons n’ont pas manqué. En effet, les 
Baoulé, pourtant familiers de la guerre, se sont présentés de manière très désunie face à un 
adversaire inédit, aux intentions initialement incompréhensibles et manifestement plus fort sur 
les plans matériel et militaire. 

FAIRE LA GUERRE 

La nature de la formation politique baoulé, caractérisée par le fractionnement, les 
rivalités internes et les querelles avec les voisins, a contribué à un recours fréquent et constant à 
la guerre, bien avant l’intrusion coloniale, en particulier sous la forme de conflits de proximité21, 
globalement peu meurtriers mais exigeant une organisation spécifique. L’espace possible de la 
guerre s’est étendu à l’extérieur aussi bien qu’à l’intérieur du monde baoulé, les nvle n’étant pas 
exemptes de conflits intestins, qui ont éclaté au grand jour, le long de lignes de fracture 
préexistantes lors des affrontements contre les forces coloniales. 

Les sources orales baoulé sont riches de détails concernant les moyens de la guerre 
(hommes et armes), ses causes, son déroulement et ses issues, notamment à propos des conflits 
qui ont précédé l’agression coloniale. Cela permet une description proprement ethnographique, 
détaillée, rapprochée, au ras du sol, du fait guerrier. 

Tout d’abord, la guerre baoulé peut être classée comme une « guerre d’hommes », 
catégorie opposée à la « guerre mécanique » ; le guerrier était l’instrument principal de la guerre, 
acteur et cible, même si le recours aux armes à feu, des fusils de traite à l’efficacité limitée, était 
généralisé dès les premières phases du peuplement du nouveau territoire. La qualification de 
guerre d’hommes se fonde sur le relatif équilibre de moyens matériels dans les affrontements 
entre Baoulé ou avec leurs voisins, où la force, la ruse, la préparation, le courage, la détermination 
et l’endurance des guerriers pouvaient faire la différence et déterminer l’issue de chaque combat 
singulier. 

Idéalement, le guerrier (alɛfue) ne devait pas être trop vieux ni trop jeune. On 
combattait avec l’intelligence (n’gwlɛlɛ), ce qui excluait les jeunes non expérimentés qui 
pouvaient ne pas être à la hauteur malgré leur prestance physique22 ; les vieux pouvaient être 

 
 

20 T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples, op. cit., p. 33-46 ; F. VITI, Il potere debole, op. cit., 
p. 156-160. 
21 En l’absence de chevaux ou de bêtes de somme, tout déplacement se faisait à pied, ce qui limitait nécessairement 
la vitesse et le rayon d’action des guerriers. 
22 « C’est quand la tête n’est pas là, que le jeune porte le chapeau » (Nana Yao Kouamé, Taki-Salekro, 
21 janvier 2015). 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 58 

des guides précieux de par leur expérience, mais non plus en mesure de se battre23. La préférence 
allait donc aux hommes adultes, mûrs, dotés d’un bon discernement ; la ruse l’emportait sur la 
force (fanga). 

Le guerrier devait savoir faire preuve de prudence, d’astuce et d’habiletés, d’abord 
comme chasseur, connaisseur de la brousse, de sa faune et de ses êtres invisibles. La 
connaissance des « choses » (liké ou ningué) occultes était fondamentale ; la maîtrise dans ce 
domaine était tout aussi importante que les armes et les adresses personnelles. Pour leur 
protection, les guerriers baoulé disposaient de nombreuses amulettes (amuɛn), portées au doigt, 
à l’avant-bras, au cou, à la taille, à la cheville ; ils endossaient des gilets ou des camisoles censés 
les rendre invulnérables aux coups ; d’autres amulettes déviaient les balles ennemies, rendaient 
ceux qui les endossaient invisibles ou capables de se déplacer instantanément. Ces « choses » 
pouvaient provenir d’autres populations, notamment celles des forêts situées plus à l’ouest ; les 
Baoulé ont aussi adopté, sans leur signification religieuse, des amulettes musulmanes fournies 
par les populations des savanes du Nord. Toutes ces « choses », accompagnées de formules 
incantatoires et de gestes rituels appropriés, donnaient confiance et courage ; le corps individuel, 
biologique du guerrier, incomplet et imparfait sans leur apport, s’en trouvait « augmenté ». La 
préparation des guerriers prévoyait aussi une condition de pureté rituelle : séparation des 
femmes, abstinence sexuelle, bain purificateur, absorption d’eau lustrale, respect des interdits 
alimentaires ou d’autre nature, exécution de sacrifices et d’offrandes à l’esprit personnel (kla) et 
aux êtres de la forêt (asiɛ oussu). 

Au retour du combat, d’autres rituels de remerciement et de purification devaient être 
exécutés, notamment par les hommes qui avaient tué un ennemi, la condition du meurtrier 
étant toujours entachée de la souillure de la mort donnée, considérée être dangereuse pour lui 
et ses proches. Le meurtrier qui revenait du combat était « comme un chien enragé » qu’il fallait 
maîtriser ; on devait le purifier pour « enlever l’odeur de la mort », « laver ses yeux » pour qu’il 
ne revoie pas la scène du meurtre et que sa tête, habitée par l’esprit (wawe) de sa victime, « ne 
tourne pas », le rendant agressif envers les siens24. L’importance du guerrier était reconnue par 
sa communauté, mais sa personne était entourée d’une certaine crainte et de précautions en lien 
avec son pouvoir de nuisance et de destruction, une violence nécessaire mais dangereuse qu’il 
fallait domestiquer pour que le sang n’appelle pas d’autre sang25. 

« Ceux qui aimaient trop faire la guerre » n’étaient pas spécialement aptes aux charges 
politiques, et le guerrier était toujours subordonné à la sphère du pouvoir, davantage encline à 
la retenue, à la médiation, à la prudence. Les souverains (famiɛn) étaient préservés et exclus des 
combats. Ils pouvaient toutefois être présents lors des affrontements, entourés et protégés par 
leur garde rapprochée, une attitude non exempte de risques, mais nécessaire pour donner du 

 
 

23 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014. 
24 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; Koffi Kouassi Joseph, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; 
Sènmlèn Adjé, Lomo Nord, 22 janvier 2014 ; Nana Kouamé Yao, Taki-Salekro, 21 janvier 2015 ; Koffi Pokou, 
Lomo Sud, 13 janvier 2016 ; N’guessan Tano, Moronou, 15 janvier 2016 ; Assakra, 2 août 2019. 
25 F. VITI, « Le corps du guerrier et de son ennemi (mort) (Baoulé, Côte d’Ivoire, XIXe-XXe siècles) », Africa. 
Rivista semestrale di studi e ricerche, n.s., 3, 1, 2021, p. 25-47. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 59 

courage aux hommes qui se battaient. La capture ou la mort du chef entraînait immédiatement 
la reddition de ses hommes : « Un roi […] est comme un drapeau, si le roi tombe, c’est fini »26. 

Une autre mesure inspirée par la prudence prévoyait une sélection des hommes qui 
devaient se battre : les guerriers frottaient fort leurs mains dans une bassine contenant des 
morceaux de lames de fer aiguisées, rendus invisibles par de l’eau traitée avec des feuilles 
écrasées ; ceux qui se blessaient étaient exclus des combats27. Cette pratique préservait une 
partie des hommes, qui restaient défendre le village et ses habitants. Le principe était de ne pas 
se battre en mobilisant en même temps tous les hommes disponibles. La guerre baoulé était 
une guérilla menée par petits groupes, faite d’attente, d’affût, d’embuscades. Un grand nombre 
de guerriers n’était pas toujours requis, la relative pénurie d’armes à feu et de poudre ne 
permettant pas non plus de déployer de gros effectifs. 

La guerre était une affaire d’hommes, mais les femmes pouvaient y jouer une part 
importante : d’abord, un rôle politique dans la chaîne de commandement, lorsqu’elles 
occupaient des positions apicales. Ensuite, non moins important, un rôle rituel dans l’exécution 
de danses et de chants d’encouragement pour les hommes au combat et de défi envers les 
ennemis ; l’adjanu, danse féminine interdite au regard masculin, devait être exécutée au moment 
précis où les hommes étaient censés se battre, toute mauvaise interprétation pouvant être 
reprochée aux femmes comme cause de la défaite28. Elles exerçaient aussi des fonctions d’appui 
logistique. Les femmes pouvaient enfin faire l’objet de capture au cours des conflits, même si 
cela n’était pas le but principal de la guerre, contrairement à ce qui se passait dans la plupart des 
sociétés segmentaires des forêts ouest-africaines. 

Les Baoulé disposaient de fusils de traite, de vieux mousquets à pierre importés 
d’Europe, achetés dans les comptoirs du littoral contre de l’or ou d’autres marchandises, y 
compris des esclaves jusqu’à l’abolition de la traite. Les Baoulé pouvaient réparer leurs armes, 
mais pas les fabriquer ; ils savaient en revanche produire une poudre noire artisanale, à base de 
charbon végétal et de salpêtre, avec ou sans le soufre acheté29 ; elle était utilisée seule ou 
mélangée avec la poudre d’importation, plus performante mais plus chère, dont 
l’approvisionnement pouvait subir les aléas du marché et des interdictions administratives. Les 
projectiles étaient également fabriqués sur place, à partir de barres de plomb achetées ou de 
morceaux de fer martelés ; en l’absence de ces matériaux, les fusils pouvaient être chargés avec 
de la pierraille, ce qui en diminuait ultérieurement l’efficacité. Ces armes à feu « non 
perfectionnées » étaient dangereuses aussi pour ceux qui s’en servaient, pouvant exploser si 
défectueuses ou mal chargées. 

 
 

26 Koffi Kouassi Maurice, Bouaké, 15 août 2000. 
27 Kimoukro, 3 août 2002 ; Dida-Blé, 1er août 2019. 
28 Pour des textes des chants accompagnant la danse de l’adjanu et d’autres pratiques rituelles féminines liées à la 
guerre, voir F. VITI, La guerre au Baoulé, op. cit., p. 113-118. 
29 Kouassi Kla, Douakankro, 16 août 2000. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 60 

Guerrier n’gban (carte postale, 1910 ca., coll. E.T.W.C)30 
 
En plus des fusils, les Baoulé disposaient de nombreuses armes blanches, de coupe, de 

pointe, de jet, d’estoc ou de percussion : couteaux, machettes, épées, sabres, haches, lances, 
piques, sagaies, massues, gourdins, bâtons, frondes et lance-pierres. Tout objet lourd ou 
tranchant pouvait à l’occasion se transformer en arme par destination. Filets et cordes étaient 
employés à la fabrication de pièges. D’autres moyens de destruction naturels, comme le feu ou 
différentes sortes de poison, d’origine végétale ou animale, étaient largement utilisés. L’emploi 
de l’arc n’est pas attesté, sinon pour un temps révolu, et ne figure déjà plus dans les premières 

 
 

30 Les initiales E.T.W.C. désignent le sergent Étienne aï Wan Chanh, infirmier major de 2e classe. Il avait été 
affecté au camp militaire de Dimbokro à compter du 12 janvier 1910 ; ici, il avait commencé sa production de 
cartes postales, dont une cinquantaine a été identifiée et répertoriée. Étienne aï Wan Chanh se trouvait alors au 
milieu des mouvements des troupes dirigées contre les Abbey, les N’gban et les Agba, et c’est là qu’il a pu 
photographier, entre autres sujets, des (anciens) guerriers en pose pour le portrait. Voir F. VITI, « Sur quelques 
images de chefs baoulé. La photographie en guerre (Côte d’Ivoire, 1893-1910) » Cahiers d’Études africaines, 58, 
2 (230), 2018, p. 349-371. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 61 

sources coloniales de la dernière décennie du XIXe siècle. 
Dans les affrontements entre villages proches, nés de différends territoriaux, de 

meurtres, de vols ou d’adultères, les combats prenaient une forme régulée. En face, il n’y avait 
pas des inconnus ou des populations ennemies, mais des fractions du même regroupement ou 
de nvle associés à travers de nombreux échanges, matrimoniaux, commerciaux ou d’autre 
nature, et destinés tôt ou tard à rétablir entre eux des relations pacifiques. Après un premier 
épisode déclencheur, les combats étaient programmés, se déroulaient en temps et lieu convenus 
et avec des règles d’engagement que les deux parties étaient tenues de respecter ; ils cessaient au 
premier sang et il était rare qu’ils fassent des morts31. L’esprit du duel à armes égales et du défi 
loyal dominaient ces heurts, qui avaient lieu à l’intérieur d’un périmètre d’alliances possibles, 
n’avaient jamais une issue définitive et débouchaient sur une réconciliation sous les auspices 
d’une partie neutre. Le camp qui avait le dessous se rendait et reconnaissait, sinon les raisons 
des autres, du moins leur supériorité. 

Dans les combats contre les « étrangers », y compris entre nvle rivaux, la tactique usuelle 
évitait l’affrontement direct, en terrain ouvert. Les guerriers combattaient principalement sous 
le couvert végétal de la forêt, le long des sentiers parsemés de pièges, à l’abri d’un arbre ou d’un 
trou creusé dans le sol. L’embuscade, le guet-apens, le coup de main rapide, l’attaque surprise, 
suivis d’un repli immédiat32, étaient de mise, de manière à frapper l’ennemi sans trop s’exposer 
à sa réaction et sans velléités de conquêtes territoriales. Après la première décharge des armes à 
feu, les agresseurs s’enfuyaient dans la forêt dense, le plus souvent sans même pouvoir évaluer 
le résultat de l’attaque et constater les pertes infligées à l’ennemi ; ou alors ils restaient cachés, 
bien à l’abri derrière la végétation ou les contreforts d’un arbre, aux prises avec la laborieuse 
recharge des fusils. Le passage des fleuves et les gués étaient aussi des endroits d’attaque 
fréquents. 

Les villages étaient attaqués nuitamment à l’aide de grenades incendiaires – des noix de 
cocotier remplies de paille sèche et de tisons ardents – qui permettaient de mettre le feu aux 
toits de chaume, en se donnant le temps de se replier et de se tenir prêts à tirer sur ceux qui 
sortaient des habitations incendiées33. 

En cas d’attaque ou de menace contre un village, la fuite était la meilleure défense, après 
avoir mis le feu aux habitations, vidées de leurs habitants et des biens que l’on pouvait 
transporter et qu’il ne fallait surtout pas laisser entre les mains des agresseurs (or, tissus, vivres 
et animaux). Les fuyards se cachaient alors, même pour de longues périodes, dans des 
campements de forêt34. Les villages ennemis n’étaient pas attaqués pour en prendre possession 
et les occuper en permanence, mais plutôt pour marquer la défaite et l’humiliation des 
adversaires, chassés de leurs habitations. 

 
 

31 Mian Kouakou, Langbassou, 10 août 2000 ; N’guèn Kouassi, Kahankro, 18 août 2000 ; Kokore Kra Albert, 
Konankankro, 25 août 2000. 
32 N’gbedjo, 3 août 2002 ; Boua Kouakou, Taki-Salekro, 6 août 2002 ; Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 
22 janvier 2014. 
33 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014. 
34 Moronou, 1er septembre 2000. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 62 

L’ensemble de ces opérations pouvait difficilement provoquer un nombre important de 
tués et blessés, mais les affrontements armés plus soutenus et meurtriers ne manquaient pas35. 
La tactique principale était finalement l’évitement, le refus de la bataille résolutive, du choc 
direct en terrain découvert. Cet art baoulé de la guerre montra ses limites précisément dans 
l’affrontement avec les troupes coloniales, pendant lequel l’équilibre et la symétrie propres aux 
combats entre les nvle baoulé et leurs ennemis proches vinrent à manquer. 

La guerre étant pour les Baoulé une forme d’ordalie, l’issue défavorable était imputée 
aux responsables, qui avaient mal évalué le rapport de force et méritaient l’oubli. L’échec 
démontrait, avec la force du jugement des dieux, qu’une guerre perdue n’aurait pas dû avoir lieu. 
Il fallait toujours de bonnes raisons pour choisir de combattre, que les chefs politiques devaient 
trouver en consultant leurs conseillers et en interrogeant plusieurs fois les différents oracles. La 
chaîne de commandement était complexe, ce qui limitait les possibilités d’improvisation et 
d’impréparation. La conduite avisée de la guerre exigeait que toutes les conditions matérielles 
et rituelles propices soient remplies avant toute décision de passage à l’acte. 

La guerre menée par les Baoulé a été marquée par une certaine retenue, par la mesure 
et la prudence, imposées par l’équilibre des forces. Ces précautions, d’ordre à la fois matériel et 
rituel, n’ont certes pas empêché des débordements dans le vif de l’affrontement, qui 
comprenaient la mutilation de l’ennemi et la constitution de trophées humains. Dès les premiers 
contacts, les autorités coloniales découvrirent des restes humains, crânes et os décharnés, 
conservés dans les habitations ou attachés aux tambours. Les coloniaux furent aussi l’objet 
d’attentions particulières, facilement visés et cibles de choix, au point qu’une hantise de la 
mutilation des cadavres gagna vite les esprits. Les troupes coloniales n’étaient pas en reste, 
pratiquant aussi la mutilation des corps des ennemis tombés ou blessés et l’exposition des restes 
humains, notamment des têtes exhibées sur des piques36. 

FAIRE LA PAIX 

Qui a fait la guerre tôt ou tard fera la paix (anuanzɛ). Le recours à la violence dans les 
relations extérieures ainsi que la guerre, offensive ou défensive, prévoyaient toujours une 
solution négociée qui devait conjurer tout risque d’anéantissement ou de dérive incontrôlée, 
assurer la mesure dans l’usage de la force et garantir la continuité dans les relations sociales et 
politiques mises à rude épreuve par la guerre. Celle de l’ennemi (kpolɛfue) n’était jamais une 
figure absolue ; la haine et l’hostilité (kpolɛ) étaient des sentiments forts mais transitoires. 
L’ennemi d’aujourd’hui pouvait se transformer en l’allié de demain et vice-versa. 

La paix, en baoulé, n’est pas une notion clairement identifiée et opposée à la guerre ; 

 
 

35 Boka Yao Prosper, Lomo Nord, 14 mars 1987, à propos d’un conflit entre Aïtou et Ouarébo, deux nvle voisins 
mais ennemis. 
36 F. VITI, « À la guerre comme à la guerre. De la cruauté dans l’art du combat (Baoulé, Côte d’Ivoire, 1891-
1911) », in Dominique CASAJUS et F. VITI (éd.), La terre et le pouvoir. À la mémoire de Michel Izard, Paris, 
CNRS Éditions, 2012, p. 249-270. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 63 

différents termes désignent plutôt un état d’apaisement individuel ou de calme général. Pas 
vraiment un état tout à fait contraire à la guerre, ni une issue possible de la guerre, qui est en 
revanche précisément désignée : alɛ, avec ses dérivés, le guerrier, alɛfue, le chef de guerre, alɛ 
kpɛngbɛn (ou safuniɛrɛn, terme dérivé de l’asafohene asante). Pratiquant la guerre, les Baoulé 
savaient aussi faire la paix, même sans la nommer, souvent grâce à l’intervention d’une partie 
neutre, en mesure de mener des négociations, notamment dans les conflits entre nvle. 

Pour demander la cessation au moins temporaire des hostilités, un jeune homme ou 
une femme, donc quelqu’un qui n’avait pas pris part aux combats, appartenant à l’une des deux 
factions en lutte ou à une partie neutre, intervenait en exhibant des branches d’arbres ou de 
palmier, tout habillé en blanc, le visage enduit de kaolin37 ; cet envoyé levait haut les mains avec 
les branches et criait : alɛ wa wye, alɛ wa wye (« la guerre est finie, la guerre est finie »)38. Ou 
alors c’était un chef reconnu par les deux ennemis, ou son messager, qui faisait cesser le conflit, 
en montrant son aɔtɔ (sceptre)39. Cela suffisait à ouvrir les premiers pourparlers. 

Faire la paix pouvait signifier simplement « mettre fin à la guerre » (be sié alɛ), jusqu’à 
ce que le conflit « se réveille » à nouveau40. Pour une paix définitive, ou du moins durable, il 
fallait obtenir l’aveu de culpabilité et la demande de pardon (kpata) de la part des vaincus, scellés 
par des libations et des sacrifices, en présence de médiateurs, face auxquels les anciens ennemis 
s’engageaient par un serment solennel à ne plus se battre. Prêter serment (ta nda, littéralement 
« planter serment ») revenait à prononcer une formule comme : « si je n’ai pas respecté [le 
serment], que quelque chose m’arrive » ; ou bien : « si vous voyez que je recommence, faites de 
moi ce que vous voudrez »41. Les vaincus devaient fournir les boissons et les animaux destinés 
à l’immolation, des ovins ou des bovins, qu’il fallait couper dans le sens de la longueur42 ; de 
plus, ils devaient verser une amende de guerre en poudre d’or43. Les vaincus étaient donc 
considérés comme les responsables de la guerre, dont ils demandaient l’arrêt et en assumaient 
les conséquences. 

Entre deux villages proches, les procédures de sortie d’un conflit pouvaient être plus 
simples : « on parle seulement dans la bouche et puis c’est fini »44 ; il n’y avait ni vainqueurs ni 
vaincus et aucune amende à verser. Le pardon était réciproque, chacun reconnaissant ses torts. 

Une institution ad hoc, le tukpɛ, alliance à plaisanterie, permettait l’établissement d’un 
pacte de paix permanent, scellé par un serment engageant les anciens ennemis à ne plus se 
battre. Le tukpɛ permettait des comportements très libres, transgressifs ou provocateurs : 

 
 

37 Nana Yao Kouamé, Taki-Salekro, 21 janvier 2015. 
38 Kpouébo, 23 janvier 2015. 
39 Kimoukro, 3 août 2002. 
40 Kpouébo, 23 janvier 2015. 
41 Koffi Kouassi Joseph, Lomo Nord, 22 janvier 2014. 
42 Ngattadorikro, 29 avril 1988. 
43 Affotobo, 2 août 2002 ; N’gbedjo, 3 août 2002 ; Kimoukro, 3 août 2002 ; Boua Kouakou, Taki-Salekro, 
6 août 2002. 
44 Kouadio Koffi Baudelaire, Lomo Nord, 22 janvier 2014. Le recours à la parole pour apaiser les conflits est 
fréquent, sans oublier que la parole, précisément par sa puissance, peut également être un instrument de 
provocation, de défi et d’incitation à la guerre. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 64 

l’adultère, le vol d’animaux et d’autres conduites normalement sanctionnées ne l’étaient pas 
lorsqu’elles avaient lieu entre les partenaires de l’alliance, manière de mettre à l’épreuve leur 
loyauté. 

Les parties anciennement ennemies qui souhaitaient établir ce pacte d’alliance 
désignaient des délégations qui devaient se rencontrer en terrain neutre. Sur place, de la 
nourriture, de l’eau et des boissons étaient déposées sur un monceau de paille : une formule de 
serment, invoquant le ciel (nyamiɛn), la terre (asyɛ) et les ancêtres (umyɛ), engageait 
solennellement les partenaires à ne pas reprendre les hostilités, sous peine de ne plus pouvoir 
consommer les aliments et les boissons déposés devant eux. Un sacrifice animal et l’échange de 
quelques gouttes de sang entre les chefs des deux parties complétaient la cérémonie. 

Le sacrifice pouvait aussi avoir pour objet des victimes humaines : dans ce cas, chaque 
partie choisissait un homme (le sacrifice de femmes dans ce contexte n’est pas attesté), qui 
pouvait être un captif ; les deux victimes étaient immolées en les fendant dans le sens de la 
longueur ; les moitiés de chacune étaient ensuite échangées et réunies de manière à recomposer 
deux nouveaux corps entiers, ce qui revenait à sceller un pacte d’alliance durable45 ; à l’issue de 
la cérémonie, les deux groupes partenaires devenaient un seul46. 

L’idiome baoulé de la paix n’était pas irénique, mais cru et réaliste. La paix n’était pas un 
état de non-guerre, mais une condition établie formellement et rituellement au terme d’un 
affrontement armé d’intensité particulièrement forte, qui poussait les anciens ennemis à ne pas 
réouvrir les hostilités. 

LA GUERRE DES BLANCS 

Un changement fondamental est intervenu avec l’arrivée des Blancs. La guerre 
équilibrée et de proximité d’avant l’agression coloniale s’est mue en une guerre de conquête 
asymétrique, la « guerre des Blancs ». Décidée et menée par une puissance étrangère jusqu’alors 
éloignée et inconnue, elle était destinée à changer en profondeur la physionomie d’une société 
et d’un pays. La guerre entre communautés politiques souveraines et d’un niveau technologique 
proche laisse alors sa place à la guerre impérialiste qui méconnaît précisément la souveraineté 
de l’ennemi, avant même de l’avoir détruite. La guerre devient ainsi pleinement cet « acte de 
violence destinée à contraindre l’adversaire à exécuter notre volonté »47. Affrontement de deux 
volontés indépendantes, de deux partenaires souverains, la guerre amène à la perte d’autonomie 
de décision et d’action pour le vaincu, soumis au dessein du vainqueur par la violence, moyen 
d’atteindre l’asservissement de l’adversaire48. 

L’affrontement colonial, caractérisé par un déséquilibre de forces de plus en plus 

 
 

45 Konan Yao, Ahouakro, 28 juillet 2017. 
46 Be bo ekun, « Ils deviennent un » (Kotiakoffikro, 25 août 2000). 
47 Carl von CLAUSEWITZ, De la guerre [1832], trad. par Denise Naville, Paris, Éditions de Minuit, 1988, p. 51. 
48 Emmanuel TERRAY, « La légitimité des métaphores guerrières », in Alain JOXE, Nicole LORAUX, Jacques SAPIR 
et E. TERRAY (éd.), Formes et frontières de la guerre. Table ronde 16 juin 1989, Paris, EHESS, Groupe de 
sociologie de la défense, Cahiers d’Études stratégiques, 15, 1991, p. 7-18. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 65 

déterminant, vit les Baoulé fortement divisés selon des lignes de fracture préexistantes ou 
habilement suscitées par les autorités françaises, y compris à l’intérieur d’un même nvle, à tel 
point que l’on peut parler ponctuellement d’épisodes de guerre civile49. Tous les nvle baoulé ne 
se sont pas battus contre la présence coloniale, et ceux qui l’ont fait ont agi de manière solitaire, 
discontinue et pas toujours efficace. Certains groupes ont opposé une résistance acharnée (les 
N’gban), d’autres l’ont fait de manière plus discontinue (les Agba ou les Nanafoué-Kpri), 
d’autres encore, après une initiale hésitation, se sont rangés du côté des autorités coloniales (les 
Aïtou)50 ou se sont divisés à leur interne (les Ouarébo)51. 

Pendant vingt ans, de 1891 à 1911, de nombreux épisodes violents, parfois ponctuels 
et non coordonnés, ont marqué l’opposition à la présence coloniale, jusqu’à la « pacification » 
finale, obtenue au prix de morts et destructions, et dont les conséquences se sont prolongées 
dans le temps : régions dépeuplées, communautés désarticulées, pénuries en tout genre. 
Toutefois, les Baoulé ont su aussi s’adapter à la domination coloniale, voire s’approprier certains 
de ses dispositifs et en tirer un profit52, sans que cela n’atténue le caractère brutal et non légitime, 
par définition, de la colonisation. 

La phase la plus aiguë de la conquête a vu les Baoulé souvent incertains, parfois 
incapables d’exploiter un succès momentané, toujours divisés. Leur supériorité dans le nombre, 
dans la connaissance du terrain, dans les motivations à se battre n’ont pas surmonté l’infériorité 
sur le plan matériel, l’impréparation tactique, l’incompréhension du projet politique colonial. 

Sur le plan purement militaire, les Baoulé n’ont pas su ajuster leur tactique aux 
nouveaux enjeux et ont continué à se battre comme ils l’avaient toujours fait, par l’embuscade, 
l’abandon des villages, l’évitement, la prudence et une certaine lenteur dans les réactions face 
aux initiatives du camp d’en face. Or, dans la guerre, et tout particulièrement dans une guerre 
coloniale asymétrique, « l’inégalité des situations de départ tend souvent à se réduire par un 
ajustement progressif des méthodes et des moyens […], qui s’opère au bénéfice du faible, mais 
peut induire un ajustement en retour par emprunt aux autochtones de certaines techniques de 
combat53 ». Chacune des deux parties reprend à son compte les pratiques de l’autre, les imitant 
pour le meilleur et pour le pire. Les ennemis s’apprennent mutuellement non seulement les 
techniques de combat usuelles, ce qui permet de les déjouer, mais aussi les enjeux et les valeurs 
mises en cause dans le conflit (la fierté du guerrier, son code d’honneur, la défense de son pays, 

 
 

49 « To call a war “civil” is to acknowledge the familiarity of the enemies as members of the same community: not 
foreigners but fellow citizens », David ARMITAGE, Civil War. A History in Ideas, New Haven-Londres, Yale 
University Press, 2017, p. 12. 
50 F. VITI, La guerre au Baoulé, op. cit. 
51 ID., « Le commandant s’en va-t-en guerre. Maurice Delafosse face à la révolte baoulé (Côte d’Ivoire, 1899-
1900) », Journal des africanistes, 90, 1, 2020, p. 114-166. 
52 J.-P. CHAUVEAU, « La colonisation “appropriée”. Essai sur les transformations économiques et sociales en pays 
Baule (Côte d’Ivoire) de 1891 au début des années 1920 », in Marc-Henri PIAULT (éd.), La colonisation : rupture 
ou parenthèse ?, Paris, L’Harmattan, p. 57-122. 
53 Michel IZARD, « Histoire militaire et anthropologie politique : à propos de la conquête du bassin des Volta 
(Afrique de l’Ouest) », in Laurent HENNINGER (éd.), Histoire militaire et sciences humaines, Bruxelles, 
Complexe, 1999, p. 43-59, citation p. 47. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 66 

de ses biens et de ses symboles, le salut ou la gloire), de manière à pouvoir frapper l’adversaire 
là où cela ferait le plus mal ; cela explique aussi la fréquence des atteintes portées aux cadavres, 
notamment par la décapitation, largement pratiquées par les deux camps. Toutefois, si, « pour 
ceux qui s’affrontent, la guerre est un langage commun qui nourrit une culture partagée54 », dans 
les guerres coloniales, ce langage commun n’est pas donné d’avance : il doit tout au plus s’établir 
dans la confrontation et fait partie davantage des conséquences que des conditions 
préliminaires de celle-ci. 

Sur le plan de l’organisation tactique, des changements importants sont intervenus au 
cours des deux décennies d’affrontements, davantage du côté des troupes coloniales que de celui 
des résistants baoulé pour qui le conservatisme a été un élément de faiblesse certain. Lorsque 
les combattants baoulé ont changé de tactique, cela a été le produit d’un repli et d’une défaite 
déjà largement consommée. Au début de l’intervention française (colonne de Kong et ses suites, 
1894-1895)55, les Baoulé abandonnaient leurs villages à la destruction, après les avoir vidés de 
leurs habitants et des biens transportables. Par la suite, pendant la phase finale des opérations 
de « pacification » (1909-1911), les villages étaient davantage protégés par des palissades et les 
chemins semés d’obstacles et de tranchées. À Kpouébo, en juin-juillet 1910, comme à Salékro 
en février 1911, ces villages, centres de pouvoir, devinrent le dernier rempart des défenseurs et 
le dernier objectif des agresseurs. Pour les Baoulé, tenter le tout pour le tout avec une défense à 
outrance, plutôt que la dispersion dans la forêt, était devenu un choix obligé, la prise de 
conscience du choc final devenu inévitable, après des années de résistance, harcèlement, 
soustraction et guérilla. La bataille qui s’y déroulait devenait pour la première fois décisive. 

La guerre avait changé de nature : une multiplicité d’actions dispersées et de peu 
d’impact, mais globalement efficaces, avait laissé la place à une confrontation localisée, directe, 
ultime, où se concentrait l’ensemble des forces, d’un côté comme de l’autre. L’usage du canon, 
arme lourde rarement employée jusqu’alors, synthétise efficacement cette concentration des 
forces, dont l’effet psychologique égalait l’efficacité matérielle. À Salékro (la capitale des 
Nanafoué-Kpri) et dans l’Orumbo Boka (le relief refuge des N’gban) plus qu’ailleurs, plus que 
dans la guerre de guérilla sous bois, on entendit clairement le fracas de la bataille. Le résultat 
fut écrasant et définitif : un bilan des pertes absolument disproportionné, la destruction de sites 
habités, la capture des chefs. 

Mis à part la défense des villages, signe que la résistance était désormais arrivée au 
dernier stade, la conduite tactique des Baoulé ne semble pas avoir beaucoup changé. L’attaque 
surprise et l’agression le long des sentiers demeuraient les manières les plus courantes de 
combattre. Au contraire, les troupes coloniales ont su adapter leur tactique : initialement, les 
colonnes qui s’aventuraient en terrain couvert étaient facilement prises pour cibles pendant leur 
marche en file indienne, attaquées simultanément à la tête et à la queue ; les flancs étaient 

 
 

54 Hervé DRÉVILLON, L’individu et la guerre. Du chevalier Bayard au Soldat Inconnu, Paris, Belin, 2013, p. 89. 
55 La colonne de Kong, destinée à protéger la cité dioula des menaces du conquérant Samori Touré, échoua dans 
son objectif initial et suscita l’opposition de nombreux villages baoulé qui se trouvaient sur son chemin, lourdement 
sollicités en vivres et porteurs, T. C. WEISKEL, French Colonial Rule and the Baule Peoples, op. cit., p. 33-65. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 67 

constamment découverts ; les tirailleurs répondaient en tirant des salves aveugles, sans 
économie mais peu efficaces. Plus tard, ces tactiques inopérantes de colonnes qui ne faisaient 
que passer et qui ne se donnaient pas toujours le temps de constater l’état des destructions 
causées laissèrent la place à une véritable occupation territoriale, une tactique qui permettait la 
présence prolongée sur le terrain et une plus forte continuité des opérations éclair. La tactique 
de marche initiale fut perfectionnée par des contre-embuscades – des tirailleurs qui suivaient 
le mouvement des colonnes en parallèle, à distance de quelques dizaines de mètres – qui 
permettaient de prendre entre deux feux les guerriers baoulé embusqués. Les déplacements ne 
se faisaient plus seulement sur les pistes et les sentiers les plus battus, mais aussi à travers la 
forêt, en ouvrant le chemin au coupe-coupe. 

Ainsi, les ressources du terrain ne venaient plus compenser la faiblesse des armes 
baoulé, leurs principales tactiques ayant été déjouées. Le combat devenait réellement inégal. Il 
l’avait déjà été, à leur avantage, pendant les guerres d’établissement que les Baoulé avaient 
menées contre les occupants antérieurs de leur territoire, mais le rapport de force leur était 
désormais défavorable. C’était seulement alors, en acceptant la bataille rangée, qu’ils 
découvraient le vrai visage de la guerre et le goût amer de la défaite56. Du moment qu’ils avaient 
accepté de donner prise à l’adversaire, de descendre sur son terrain en renonçant à leur tactique 
de guérilla fluide, les Baoulé, acculés aux dernières défenses, étaient déjà battus ; leur défaite fut 
d’abord politique, fruit de la désunion57. 

LA « PACIFICATION » 

À la suite d’opérations militaires de plus en plus importantes et efficaces, n’excluant pas 
le recours à des actes d’« atrocités » caractérisés, les derniers retranchements des résistants 
baoulé tombèrent en 1910-1911. Jusqu’à ce dénouement final, la paix avec les autorités 
coloniales avait pris la forme de soumissions partielles et temporaires, souvent reniées par les 
chefs qui les avaient acceptées ou leurs remplaçants. 

Après le changement de politique opéré par le lieutenant-gouverneur Gabriel 
Angoulvant, nommé à la tête de la colonie de la Côte d’Ivoire en 1908, les opérations 
s’intensifièrent selon la doctrine proclamée de la « manière forte ». La paix coloniale se présenta 
alors, au Baoulé comme ailleurs, sous la forme de la « pacification », une formule qui cachait le 
contenu violent des moyens employés pour obtenir la soumission définitive des populations les 

 
 

56 La bataille décisive est celle « où l’adversaire accepte le but de la guerre qu’on a cherché à lui imposer : […] celle 
qui met fin à la guerre », L. HENNINGER et ierry WIDEMANN, Comprendre la guerre. Histoire et notions, 
Paris, Perrin, 2012, p. 75. 
57 À l’inverse des sociétés du Bani-Volta qui, en dépit de leur caractère segmentaire et fragmenté, ont su se coaliser 
face à un ennemi commun (Mahir SAUL et Patrick ROYER, West African Challenge to Empire. Culture and 
History in the Volta-Bani Anticolonial War, Athènes et Oxford, Ohio University Press et James Currey, 2002), 
les Baoulé, dotés d’une structure politique davantage centralisée, n’ont réussi aucune véritable coalition large contre 
les forces coloniales. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 68 

plus rétives à la domination coloniale58. « Faire sa soumission » était l’expression courante par 
laquelle la novlangue coloniale désignait les conditions contraignantes imposées aux 
populations qui choisissaient de déposer les armes, après avoir essuyé une défaite ou ayant 
assisté à celle de leurs voisins. La soumission prévoyait de règle le désarmement (confiscation 
et destruction des armes), une amende (le plus souvent exigée en poudre d’or), le paiement 
régulier de l’impôt – y compris les arriérés –, l’exécution de corvées (travaux aux postes ou sur 
les routes), la reddition ou la délivrance des chefs et « meneurs » destinés à la déportation au 
loin, la destruction des campements en forêt, le déplacement et la réunification des villages 
éloignés des pistes principales et des postes administratifs59, parfois la remise d’otages. Une mise 
en scène accompagnait ces conditions très pénibles, une cérémonie de « palabres » pendant 
laquelle les anciens révoltés ou insoumis demandaient le pardon, les mains sur la tête, penchés 
devant les autorités coloniales triomphantes et la population réunie. 

Les manières de demander l’arrêt des combats restaient, pour les Baoulé, celles codifiées 
et établies par la coutume (voir supra), ou bien le recours à des intermédiaires choisis dans des 
nvle proches, mais restés en bons termes également avec les autorités coloniales. Toutefois, 
l’issue des négociations de paix n’était plus un équilibre retrouvé entre anciens belligérants, sans 
trop de conséquences ; l’asymétrie propre de la guerre coloniale ne s’exerçait pas seulement dans 
les combats, mais aussi dans l’établissement d’une paix qui ne disait pas son nom, ramenée à la 
« pacification60 », formule qui cachait en réalité une défaite définitive assortie de punitions 
infligées aux rebelles, les « châtiments », selon l’expression consacrée. 

* 

L’expérience que les Baoulé pouvaient avoir de la guerre avant la conquête coloniale était 
rarement définitive ; les guerres combattues jusqu’alors l’avaient été avec entrain et déploiement 
de moyens, certes, mais sans qu’elles ne deviennent réellement résolutives, sans que leur issue 
ne soit jamais irrévocable. La guerre confronte chaque société à son potentiel et à ses limites, à 
ses ressources et à ses manques, à la vie et à la mort. Elle contient toujours un noyau de vérité, 
une réponse aux questionnements fondamentaux. De ce point de vue, la guerre coloniale prend 
l’aspect inédit d’un jugement dernier : rien ne sera plus comme avant. La césure nette entre un 
avant et un après « l’arrivée des Blancs » est un sentiment très partagé dans les récits 
contemporains. Cela n’empêche pas que les Baoulé – battus, châtiés, souvent humiliés – aient 

 
 

58 Selon la doctrine du lieutenant-gouverneur Angoulvant, qui prenait son inspiration du général Gallieni, la 
« conquête pacifique » devait laisser sa place à la « manière forte » divisée en « action vive » et « action lente », pour 
aboutir à la « pacification » définitive de la colonie (Gabriel ANGOULVANT, La pacification de la Côte d’Ivoire. 
1908-1915. Méthodes et résultats, Paris, Larose, 1916). 
59 L’habitat baoulé était très dispersé ; de nombreux campements saisonniers surgissaient près des cultures et loin 
du contrôle administratif ; après la défaite des rebelles, ces campements étaient systématiquement détruits et les 
populations obligées de se regrouper. 
60 « Le paradoxe du conquérant est sa volonté d’imposer la paix », Patrick ROYER, La guerre en miroir. Conquête 
coloniale et pacification au Soudan occidental, Paris, Les Indes savantes, 2019, p. 389. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 69 

pu tirer aussi des avantages de l’ordre nouveau établi par la colonisation, s’appropriant des 
contraintes économiques de celle-ci, comme les cultures d’exportation (café et cacao) 
nouvellement introduites61. Après une défaite militaire et politique sans précédents, aux 
conséquences matérielles et démographiques incalculables, les Baoulé ont su retrouver le 
dynamisme et le pragmatisme qui caractérisent leur histoire, jusqu’à exercer une hégémonie 
durable et reconnue au sein de l’État ivoirien. 

La guerre révèle – en même temps qu’elle met à l’épreuve – la nature politique des 
sociétés qui la pratiquent ou la subissent et la manière qu’elles ont de se rapporter à ce 
phénomène singulier et totalisant. Dans la guerre, toute formation politique mesure sa force et 
sa faiblesse, joue son expansion ou sa survie. La structure polycentrée des nvle baoulé avait été 
fonctionnelle pour la domination des populations autochtones et permettait des conflits 
localisés aux conséquences limitées ; toutefois, elle éclata face à l’agression coloniale, lorsque 
chaque groupe choisit de manière autonome la conduite à tenir, marquant la fin de toute 
possibilité d’unification d’ensemble ou, du moins, d’une plus grande coordination. Même les 
pactes d’alliance comme le tukpɛ, qui théoriquement engageait les parties au secours mutuel, ne 
survécurent pas à la confrontation avec les forces coloniales et à l’éclatement politique qui 
s’ensuivit. La colonisation œuvra – comme toute entreprise impérialiste – à susciter, à renforcer 
et à aggraver les divisions internes, originaires de la constitution politique des Baoulé. À leur 
tour, ceux-ci purent parfois croire être en mesure de manipuler l’entreprise coloniale à leurs fins, 
y compris, pour certains nvle, de tirer profit des disgrâces des autres, jusqu’à fournir des 
« partisans » aux autorités coloniales. L’inversion de sens de ce terme dans le langage colonial 
est particulièrement saisissante et atteste d’une domination sémantique ; il sert en effet à 
désigner non pas les résistants, mais les auxiliaires baoulé des troupes coloniales, des irréguliers 
armés qui combattaient pour le butin ou pour régler d’anciennes querelles intestines, qui s’en 
trouvaient par-là ultérieurement envenimées. 

Au Baoulé, la guerre n’a rien d’irrationnel ni de « primitif », exécutée pour des 
ressources vitales (moyens de subsistance, terres, femmes) ; elle est plutôt un phénomène 
d’ordre pleinement politique, ce qui peut expliquer certaines prudences et lenteurs dans 
l’action ; rien d’irréfléchi ni de spontané dans la conduite de la guerre, dont la décision pondérée 
– la guerre est toujours un choix – doit suivre la chaîne de commandement établie et des 
procédures politiques et rituelles précises, sans par ailleurs que tous ces dispositifs n’éliminent 
les inévitables aspects aléatoires de tout affrontement. Cette prudence tactique pouvait donner 
l’avantage dans les conflits avec des voisins moins bien armés et organisés, mais face à l’intrusion 
coloniale, le rapport de force s’est vite inversé, de l’initial avantage des guerriers baoulé (le 
nombre, la connaissance du terrain, la défense de leur pays) à une défaite sans appel, grâce non 
seulement à des facteurs matériels objectifs (l’avantage des fusils à tir rapide sur les vieux fusils 
à pierre)62, mais aussi à une difficulté toute politique à interpréter correctement le projet 

 
 

61 J.-P. CHAUVEAU, « La colonisation “appropriée” », op. cit. 
62 Les troupes coloniales étaient dotées de fusils à baïonnette, modèle Gras 1874, puis Lebel 1886, une arme plus 
précise, à la portée de 2 000 mètres, employant la poudre blanche et les cartouches métalliques, capable d’une 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 70 

colonial. Dominateurs de leurs proches, colonisateurs de leur espace, les Baoulé n’ont compris 
que trop tard que les « Blancs » venaient pour rester, venaient pour « finir le monde » (bo mɛ)63. 
  

 
 

cadence de tir de huit à dix coups par minute. En face, les guerriers baoulé disposaient de fusils de traite chargés 
par le canon et dont la recharge était une opération complexe qui pouvait prendre entre une et deux minutes, 
pendant lesquelles le tireur était pratiquement désarmé. 
63 Kpouébo, 23 janvier 2015. 



Fabio VITI, La guerre et la paix au Baoulé (Côte d’Ivoire, XVIIIe-XXe siècle) 

 71 

Résumé / abstract 

La guerre menée par les Baoulé contre leurs 
voisins et entre eux (le monde baoulé est divisé en 
nvle, groupes politiques autonomes) était 
marquée par la retenue, imposée par l’équilibre 
des forces. Cependant, les précautions matérielles 
et rituelles n’empêchaient pas les excès, 
notamment la mutilation de l’ennemi et la 
création de trophées humains. Les nvle Baoulé 
savaient aussi faire la paix. Une institution ad hoc 
– le tukpɛ, une alliance à plaisanterie – permettait 
l’établissement d’un pacte de paix permanent, 
scellé par un serment engageant les anciens 
ennemis à ne plus se combattre. L’affrontement 
avec les troupes coloniales, caractérisé par un 
déséquilibre des forces décisif, divisa les Baoulé 
selon des lignes de fracture préexistantes ou celles 
créées par les autorités françaises. Suite à des 
opérations militaires de plus en plus efficaces, les 
derniers bastions de la résistance baoulé 
tombèrent en 1911. L’asymétrie inhérente à la 
guerre coloniale ne s’exprimait pas seulement dans 
les combats, mais aussi dans la « pacification », 
une paix des vainqueurs qui masquait une défaite 
définitive accompagnée de châtiments infligés aux 
rebelles. Ces sujets sont explorés à travers diverses 
sources, tant orales (Baulé) qu’archivistiques 
(coloniales). 

 e war waged by the Baoulé against their 
neighbors and among themselves (the Baoulé 
world is divided into nvle, autonomous political 
groups) was marked by restraint, imposed by the 
balance of power. However, material and ritual 
precautions did not prevent excesses, notably the 
mutilation of the enemy and the taking of human 
trophies. e nvle Baoulé also knew how to make 
peace. An ad hoc institution – the tukpɛ, a joking 
alliance – enabled the establishment of a 
permanent peace pact, sealed by an oath 
committing the former enemies to no longer fight 
each other. e confrontation with the colonial 
troops, characterized by a decisive imbalance of 
power, divided the Baoulé along pre-existing fault 
lines or those created by the French authorities. 
Following increasingly effective military 
operations, the last bastions of Baoulé resistance 
fell in 1911. e inherent asymmetry of colonial 
warfare was expressed not only in combat, but 
also in "pacification," a peace of the victors that 
masked a definitive defeat accompanied by 
punishments inflicted on the rebels. ese 
themes are explored through various sources, 
both oral (Baulé) and archival (colonial). 

 





Le rôle du professionnalisme et de l’éthique 
dans le commandement militaire : 

leçons de l’Afrique précoloniale 

Esson ALUMBUGU 
Académie Nigériane de Défense 

Dans l’Afrique précoloniale, comme ailleurs, le recours à la violence légale est apparu 
comme un élément de l’affirmation des États. Il s’est appuyé sur le développement et la 
spécialisation de compétences et de techniques qui ont fait évoluer les systèmes militaires vers 
des armées considérées, dans notre conception actuelle, comme professionnelles1. Cette 
évolution s’est accompagnée de débats quant à la justification et au caractère approprié de la 
violence militaire parmi les acteurs eux-mêmes2. L’enjeu éthique est donc allé de pair avec les 
transformations des systèmes militaires. Cet article entend mieux comprendre le rôle de la 
professionnalisation et de l’éthique militaire dans l’organisation et le commandement des 
armées précoloniales des guerriers maasai d’Afrique de l’Est et de l’armée du royaume zoulou 
de Chaka kaSenzangakhona d’Afrique du Sud. Les cas maasai et zoulou présentent en effet 
tous deux des organisations militaires développées, composées de guerriers mobilisés 
exclusivement pour le service armé au sein d’institutions permanentes, résidant même dans des 
casernes. 

Cette étude propose tout d’abord une réflexion sur les concepts de professionnalisme, 
d’éthique et de commandement, fondée sur l’usage qu’en font les historiens et les chercheurs en 
sciences sociales étudiant les armées actuelles. Puis, elle dresse un état de la situation de la 
professionnalisation et des systèmes de valeurs martiales dans l’armée des Maasai et dans le 
commandement de Chaka kaSenzangakhona. Elle tire, pour terminer, les enseignements du 
déclin de ces armées de l’Afrique précoloniale. 

 
 

* Ce texte, traduit et adapté de l’anglais par Guillaume Pinet et Benjamin Deruelle, est paru la première fois dans : 
Esson ALUMBUGU, « Professionalism and Ethics in Military Leadership: Lessons from Pre-colonial Africa », 
British Journal for Military History, vol. 11, n° 1, 2025, p. 57-71 [En ligne : 
journals.gold.ac.uk/index.php/bjmh/article/view/1872]. 
1 John KEEGAN, Histoire de la guerre. Du Néolithique à la guerre du Golfe, Paris, Dagorno, 1996 [1993] ; Azar 
GAT, War in Human Civilization, Oxford, Oxford University Press, 2006. 
2 Maurice H. KEEN, e Laws of War in the Late Middle Ages, Abingdon, Routledge, 2016 [1965]. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 74 

LES CONCEPTS DE PROFESSIONNALISME MILITAIRE, D’ÉTHIQUE ET DE COMMANDEMENT 

La réflexion menée ici s’articule autour des concepts de professionnalisme, d’éthique et 
de commandement militaires. Pour la mener, nous nous appuierons sur l’acception de ces trois 
termes dans les études les plus récentes portant sur les armées contemporaines. Comme le 
rappelle l’historien George Lucas, le concept de professionnalisme militaire est directement issu 
du terme « profession » qui désigne : 

une pratique distinctive ou un ensemble de pratiques sociales qui nécessitent elles-
mêmes la maîtrise de connaissances et de techniques spécifiques acquises au travers 
d’une éducation et d’une formation intensives. [Toute profession implique] la 
connaissance d’un langage, d’un vocabulaire et d’un ensemble de postulats 
techniques propres à ces pratiques qui permettent, à leur tour, leur bonne maîtrise 
et leur mise en œuvre, et (peut-être plus important encore) qui fournissent aux 
membres d’une communauté la conviction qu’ils se consacrent à fournir un service 
unique et indispensable à la société civile au sein de laquelle s’exerce leur 
profession3. 

La définition proposée ici insiste donc sur le rôle joué par les connaissances et des 
techniques acquises au cours des processus de formation et d’entraînement d’une part, et sur 
leur usage pour fournir des services spécifiques et indispensables à la société d’autre part. Don 
Snider développe davantage cette idée, en affirmant que : 

(1) les professions fournissent un service unique et essentiel que le reste de la 
société ne peut fournir elle-même ; (2) [qu’]elles le font à travers des connaissances 
et des gestes spécifiques ; (3) [que] l’application efficace et déontologique de leur 
expertise leur permet de gagner la confiance de la société ; (4) [que] les professions 
s’autorégulent, en contrôlant les agissements de leurs membres pour garantir cette 
efficacité et cette déontologie, ce qui inclut la responsabilité de former et de certifier 
les professionnels, en s’assurant que seuls les plus compétents usent de leur 
expertise ; et (5) [que] les professions bénéficient d’une autonomie significative 
dans leur pratique au service de la société4. 

Selon cette acception, l’existence d’une éthique corporative, constitutive de toute 
profession, implique celle du risque que ses membres outrepassent les règles de leur champ 
d’action. Par voie de conséquence, une profession doit disposer d’un système d’autocontrôle afin 
de garantir que ses membres agissent de manière déontologique. La mise en place de ce système 
permet d’obtenir la confiance d’une société et d’obtenir d’elle une certaine autonomie. C’est le 
cas de la profession militaire qui, en vertu de l’expérience et des connaissances spécifiques 
acquises grâce à une formation spécialisée, dispose de l’usage de la violence légale au nom de la 

 
 

3 George LUCAS, Military Ethics. What Everyone Needs to Know, New York, Oxford University Press, 2016, 
p. 10. 
4 Don M. SNIDER, « American Military Professions and their Ethics », in G. LUCAS (éd.), Routledge Handbook 
of Military Ethics, Londres, Routledge, 2015, p. 16. 



Esson ALUMBUGU, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le commandement militaire 

 75 

société ou de l’État. En outre, les armées contemporaines présentent des mécanismes 
d’autorégulation et de discipline qui veillent à ce que les agissements des soldats respectent les 
valeurs et devoirs de la profession5. 

Ce n’est donc pas un hasard si la question éthique irrigue les réflexions portant sur la 
professionnalisation militaire. Par sa nature, le métier des armes a été régulé par un système de 
valeurs, que ses membres ont contribué à construire, qui guident leurs activités et qui 
préviennent leurs excès. Ainsi, l’éthique militaire non seulement unit le groupe autour d’une 
profession, mais justifie les décisions qui touchent l’ensemble de la société au regard de chacun 
de ses membres6, comme le rappelle D. Snider, au sujet des corporations de métier : 

L’éthique professionnelle est un ensemble de lois, de valeurs et de croyances 
profondément ancrées dans une culture professionnelle, qui en unit les membres 
autour d’un objectif commun : faire ce qui est juste, pour les bonnes raisons et de 
la bonne manière. L’éthique établit les conditions de création et de maintien d’une 
culture du mérite. Elle fournit un ensemble de normes que les professionnels 
s’imposent à dessein afin de conserver la confiance de leurs clients. En cela, 
l’autodiscipline est indispensable à toute profession. Cette nécessité revêt une 
importance particulière dans le cas de la profession militaire, étant donné l’enjeu 
létal de son champ d’action7. 

Bien qu’elle s’adresse spécifiquement aux membres de la profession, l’éthique militaire 
transcende souvent le cadre de l’armée, car elle découle de la société dans son ensemble, et 
notamment des continuels débats qui l’agitent autour de ce qui devrait constituer les 
comportements appropriés des soldats vis-à-vis des civils8. Dans l’Afrique précoloniale, ces 
valeurs morales procédaient généralement des lois coutumières. Tout comme en Europe, elles 
englobaient des questions relatives à la légitimité de la guerre et à la proportionnalité des 
moyens employés. 

La professionnalisation de l’armée et l’existence d’une éthique qui lui serait propre 
dépendent, à tout le moins en partie, du commandement : « activité qui consiste à influencer 
les gens en leur donnant un but, une direction et une motivation pour accomplir la mission et 
améliorer l’organisation »9. Par nécessité, la profession des armes s’organise en ordre 
hiérarchique. Constituée de différents niveaux, la chaîne de commandement est au cœur de son 

 
 

5 Christopher STORRS et Davide MAFFI, « Military Justice in Early Modern Europe », in Davide MAFFI (éd.),Tra 
Marte e Astrea. Giustizia e giuridizione militare nell’Europa della prima erà moderna (secc. XVI-XVIII), 
Milan, Franco Angeli, 2012, p. 11-41. 
6 Bill RHODES, An Introduction to Military Ethics. A Reference Handbook, Santa Barbara, ABC Clio, 2009, p. 2. 
7 D. M. SNIDER, « American Military Professions and their Ethics », art. cit., p. 17. 
8 Sam C. SARKESIAN, « Moral and Ethical Foundations of Military Professionalism », in James BROWN et 
Michael J. COLLINS (éd.), Military Ethics and Professionalism. A Collection of Essays, Washington, National 
Defense University Press, 1981, p. 3. 
9 Département de l’Armée des États-Unis, Dossier : « Army Leadership and the Profession », Army Doctrine 
Publication, n° 6-22, 2019, p. 3. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 76 

efficacité administrative et opérationnelle, si bien que presque tous ses membres dirigent, à un 
titre ou à un autre. 

PROFESSIONNALISME ET ÉTHIQUE MILITAIRE EN AFRIQUE PRÉCOLONIALE 

La pertinence et l’opportunité de l’utilisation des concepts occidentaux par 
l’historiographie africaine précoloniale ont été remises en question. Les historiens sont 
désormais amenés à prouver le caractère adéquat des concepts qu’ils utilisent dans le contexte 
africain10. S’il apparaît légitime d’utiliser ceux de professionnalisme, d’éthique et de 
commandement militaires en contexte maasai et zoulou, c’est qu’il s’agissait d’armées 
permanentes, organisées selon un ordre hiérarchique, et fournissant des services militaires 
exclusifs à leurs sociétés respectives, tout en disposant de systèmes d’autorégulation et de codes 
de conduite particuliers. 

Continent immense, composé de populations nombreuses et variées, l’Afrique 
précoloniale présentait divers niveaux et diverses formes de formations militaires. La situation 
géographique et le relief contribuaient parfois à en déterminer le caractère. Entre le XVIe et le 
XVIIIe siècle, dans la région comprise entre la Haute-Guinée et la façade atlantique de la 
Gambie, l’importance de la cavalerie, de l’infanterie et des forces navales variait selon le milieu 
– désertique, savanien ou côtier11. La plupart des sociétés disposaient d’une forme 
d’organisation militaire, qu’elle soit défensive ou offensive. Alors que certaines armées étaient 
levées de manière ponctuelle, quand tous les hommes valides étaient appelés en cas de besoin, 
d’autres disposaient d’armées permanentes hautement organisées et professionnelles. Situés 
dans le centre du Nigeria, les Tiv, par exemple, n’avaient pas d’armée permanente et comptaient 
sur les services de tous les hommes valides disponibles en temps de guerre. Malgré cela, ils 
menèrent de nombreuses guerres. À la fin du XIXe siècle, ils remportèrent des victoires 
importantes, en défaisant, par exemple, les Chamba12. Constituant l’essentiel des forces 
présentes de l’Afrique précoloniale, les armées temporaires offraient parfois un degré d’efficacité 
similaire à celui de leurs homologues professionnelles, comme celles des Maasai et des Zoulou. 

En Afrique précoloniale, l’éthique militaire et l’éthique guerrière différaient en général 
peu et les institutions militaires, économiques, sociales et religieuses se distinguaient mal13. 
Dans les sociétés ne disposant pas d’armée permanente, les valeurs guerrières étaient souvent 
tirées des lois coutumières. Dans la société igbo, par exemple, l’éthique de la guerre prescrivait 
deux types de conflits armés. L’un autorisait à tuer, l’autre l’interdisait. Les guerres durant 

 
 

10 Donna J. E. MAIER, « Studies in Precolonial War and Peace », in Toyin FALOLA et Robin LAW (éd.), Warfare 
and Diplomacy in Precolonial Nigeria. Essays in honor of Robert Smith, Madison, University of Wisconsin, 1992, 
p. 2. 
11 John K. THORNTON, Warfare in Atlantic Africa, 1500-1800, Londres, UCL Press, 1999, p. 25. 
12 Ben Japhet AUDU, Wars and Changing Patterns of Inter-Group Relations in the Middle Benue Valley of 
Nigeria, c. 1300-1900, Kaduna, NDA Publishers, 2018, p. 61-62. 
13 Godfrey N. UZOIGWE, « e Warrior and the State in Precolonial Africa: Comparative Perspectives », Journal 
of Asian and African Studies, vol. 12, n 1-4, 1977, p. 20-21. 



Esson ALUMBUGU, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le commandement militaire 

 77 

lesquelles il était interdit d’exécuter ses adversaires étaient les plus courantes lorsque les conflits 
opposaient les membres d’une même parenté ou d’un même village. Ainsi la loi coutumière 
dictait-elle aussi bien la conduite de la guerre que les armes autorisées, les trêves, les exemptions 
de service ou les rituels de purification que devaient accomplir ceux qui avaient tué au cours des 
combats14. En outre, les combattants devaient obtenir le consentement du prêtre avant toute 
prise d’armes, afin d’en assurer la légitimité15. Si cette éthique militaire existait dans de 
nombreuses sociétés africaines, son impact était limité, car son champ d’application ne valait 
généralement qu’à l’intérieur des sociétés qui l’avaient créée. Elle s’appliquait mal aux guerres 
contre des étrangers, qui ne partageaient ni le même droit coutumier ni les mêmes valeurs. 
D’une manière générale, cette éthique était contextuelle et les diversités culturelle, religieuse et 
linguistique de l’Afrique précoloniale constituaient un obstacle à son application16. 

LES GUERRIERS MAASAI D’AFRIQUE DE L’EST 

Les Maasai sont un peuple pastoral, parlant le maa, que l’on trouve aujourd’hui en 
Afrique de l’Est, dans le sud du Kenya et le nord de la Tanzanie. Leur système politique n’était 
pas organisé par une autorité centralisée et il n’y avait pas de gouvernement héréditaire. Le 
commandement était assuré par un conseil d’anciens et de chefs civils « élus sur la base de leur 
conduite morale et de leurs qualités personnelles »17. Ce conseil des sages constituait la plus 
haute autorité de la société maasai. Devin et guérisseur, le Laibon y était une figure importante. 
Contrairement à celle des chefs civils, sa fonction était héréditaire et se transmettait de 
génération en génération. Autorité spirituelle, il était responsable des rituels et des questions 
liées aux rites d’initiation18. La société maasai s’organisait en trois couches hiérarchisées. Les 
garçons qui n’étaient pas circoncis appartenaient au groupe Ol-laiyoni. Une fois qu’ils l’avaient 
été, ils passaient dans le groupe appelé Olmuran ou « guerrier ». Enfin, lorsque le combattant 
avait terminé son service, il se retirait dans un groupe appelé Ol-moruo ou les « anciens »19. 
Cette organisation sociale se présentait ainsi comme un système par classes d’âge, dans lequel 
les garçons circoncis au même moment appartenaient à une même génération, partageaient une 
identité commune et gravissaient ensemble les échelons de la société20. 

 
 

14 Ukachukwu D. ANYANWU, « Kinship and Warfare in Igbo Society », in Toyin FALOLA et Robin LAW (éd.), 
Warfare and Diplomacy..., op. cit., p. 163. 
15 John N. ORIJI, « Ethical Ideals of Peace and the Concept of War in Igbo Society », in Toyin FALOLA et Robin 
LAW (éd.), Warfare and Diplomacy..., op. cit., p. 172. 
16 Francois BUGNION, « Just Wars, Wars of Aggression and International humanitarian Law », International 
Review of the Red Cross, vol. 84, n 847, 2002, p. 5. 
17 Kaj ARHEM, e Maasai and the State: e Impact of Rural Development Policies on a Pastoral People in 
Tanzania, Copenhague, IWGIA, 1985, p. 12. 
18 D. MAIER, « Studies in Precolonial... », art. cit., p. 87-88. 
19 Chauncy H. STIGAND, e Land of Zinj, Londres, Frank Cass, 1996, p. 212. 
20 April R. SUMMIT, « Cell phones and Spears: Indigenous Cultural Transition within the Maasai of East Africa », 
Indigenous Nations Studies Journal, vol. 3, n° 1, 2002, p. 64. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 78 

Le système de classes d’âge, central dans le service armé, déterminait la formation des 
guerriers. La période d’initiation des garçons était déterminée par le Laibon et durait trois à 
quatre ans21. Âgés de 13 à 17 ans environ, ils étaient répartis en trois groupes, selon l’avancée de 
leur préparation physique. Les garçons les plus grands physiquement étaient circoncis la 
première année, de la main droite pour les distinguer comme aînés, au cours d’une cérémonie 
d’initiation spéciale. Pour les deux autres groupes, la circoncision, pratiquée respectivement la 
deuxième et la troisième année, était effectuée de la main gauche afin de les distinguer comme 
cadets. Ce processus délibéré visait à établir la hiérarchie et la chaîne de commandement 
inhérentes à la profession. Une fois la période d’initiation terminée, tous les garçons circoncis 
appartenaient à la même classe d’âge22. Ce processus d’initiation leur conférant la fonction de 
Muran ou « guerrier » était une étape que tout homme valide devait franchir dans sa vie23. Les 
futurs guerriers devaient prouver leur courage en ne montrant aucun signe de douleur. Toute 
manifestation de faiblesse à ce stade était mal vue, car elle allait à l’encontre des valeurs des 
guerriers maasai. 

Ces nouveaux guerriers formaient une armée permanente n’ayant pas d’autre 
occupation en dehors du service militaire. Ils assuraient la protection de la population contre 
les attaques, et organisaient les rafles menées contre les populations étrangères. Cette fonction 
militaire était essentielle à l’expansion et à la prospérité de l’économie de cette société d’éleveurs. 
Les terres annexées permettaient de faire paître le bétail et d’augmenter le cheptel24. Habiles 
dans leur usage de la violence, les guerriers fournissaient un service essentiel, protégé par un 
mode de vie singulier qui alimentait un esprit de corps. Ils vivaient ainsi à l’écart de la population 
générale dans des casernes appelées Manyata. Chacune abritait une unité agissant comme une 
police militaire, appelée Embika, qui faisait respecter la discipline à l’intérieur et à l’extérieur du 
camp. Les guerriers n’étaient pas autorisés à se marier, à boire de l’alcool ou à manger des 
légumes. Ils suivaient un régime alimentaire strict, à base de bœuf, de lait et de sang. En outre, 
il leur était interdit de manger seuls ou sans la compagnie de leurs camarades25. 

La culture et le mode de vie militaires étaient clairement organisés. Chaque guerrier 
portait une lance, une épée, un bouclier et une massue. La lance disposait d’une lame en fer 
tranchante de deux pieds de long et d’une pointe en fer à l’autre extrémité, pour la planter 
verticalement. L’épée, en fer, mesurait environ 60 centimètres de long et se portait sur le côté 
gauche. Le bouclier était grand, de forme ovale et fabriqué à base de peau de buffle ou de bœuf. 
Des gravures indiquaient l’âge ainsi que le clan auquel appartenait le guerrier. La massue était 
en bois dense et se tenait de la main gauche, sous le bouclier. 

 
 

21 D. MAIER, « Studies in Precolonial... », art. cit., p. 87. 
22 C. STIGAND, e Land of Zinj, op. cit., p. 212. 
23 A. SUMMIT, « Cell phones and Spears... », art. cit., p. 64. 
24 Basil DAVIDSON, e Growth of African Civilization: East and Central Africa to the Late Nineteenth Century, 
Nairobi, Longman, 1967, p. 176. 
25 Chris PEERS, Warrior Peoples of East Africa 1840-1900, New York, Osprey, 2005, p. 11-12. 



Esson ALUMBUGU, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le commandement militaire 

 79 

L’armée maasai était bien dotée d’une discipline, au sens où cette dernière désigne un 
« état d’ordre et d’obéissance parmi le personnel d’une organisation militaire »26. Elle revêtait 
une fonction sociale lui permettant de gagner la confiance de tous. À ce titre, elle jouissait d’un 
fort degré d’autonomie. Les chefs civils n’avaient pratiquement aucune autorité sur elle, même 
si leurs conseils étaient souvent respectés du fait de leur statut d’anciens guerriers. Les chefs de 
l’armée décidaient quand et où faire la guerre, et ne demandaient la bénédiction des chefs qu’au 
moment du départ27. Cependant, ils entretenaient une relation étroite avec le Laibon, car 
« avant toute attaque prévue, quelle que soit son ampleur, les guerriers l’envoyaient chercher des 
charmes pour assurer la victoire »28. Malgré ce rôle spirituel qui lui assurait une part du butin, 
le Laibon avait donc lui aussi une autorité limitée sur l’armée29. 

Les guerriers maasai de l’époque précoloniale se sont forgé une réputation de 
combattants féroces et sanguinaires, qui a largement contribué à empêcher ou à retarder 
l’avancée des Européens vers l’intérieur de l’Afrique de l’Est. Il est vrai que cette réputation peut 
avoir été amplifiée par les marchands d’ivoire de la côte, afin d’effrayer leurs concurrents et de 
conserver leur monopole sur le commerce intracontinental30. La férocité des Maasai ne semble, 
elle, pas avoir été exagérée. Jusqu’à la fin du XIXe siècle, ils réussirent à chasser les autres 
populations d’une vaste région s’étendant du centre du Kenya au centre de la Tanzanie grâce à 
la supériorité de leurs armes et de leurs tactiques31. « L’aile de l’aigle » était une méthode de 
combattant courante dans laquelle « les guerriers les plus courageux, rangés en forme de coin 
au centre du dispositif, soutenus par une arrière-garde et par une garde de chaque côté, 
chargeaient directement à travers la ligne ennemie »32. Une autre tactique consistait à former 
une longue rangée de lanciers qui avançaient ensuite vers l’ennemi en criant33. 

Après avoir atteint son apogée au XIXe siècle, l’armée maasai commença à s’affaiblir à la 
fin du siècle. Ce déclin fut causé par plusieurs facteurs, dont des épidémies, des épizooties et 
des guerres civiles. Ces dernières éclatèrent lorsque les Maasai ont commencé à multiplier les 
raids contre leurs propres populations, alors qu’il leur était de plus en plus difficile d’en mener 
contre d’autres groupes34. Cette évolution constitua une rupture manifeste du cadre coutumier. 
Les guerriers se retournaient contre la société qu’ils étaient censés protéger, au point que « la 
population a subi beaucoup plus de pertes dans ces guerres civiles que dans toutes leurs 

 
 

26 Shelton R. WILLIAMSON, « Standards and Discipline: An In-Depth Look at Where We Once Were and 
Where We Are Now », in Joe B. PARSON (éd.), From One Leader to Another, Fort Leavenworth, Combat Studies 
Institute Press, 2013, p. 154. 
27 C. STIGAND, e Land of Zinj, op. cit., p. 213. 
28 D. MAIER, « Studies in Precolonial... », art. cit., p. 88. 
29 C. STIGAND, e Land of Zinj, op. cit., p. 213. 
30 Lotte HUGHES, « Beautiful Beasts and Brave Warriors: e Longevity of a Maasai Stereotype », in 
George A. DE VOS et Takeyuki TSUDA (éd.), Ethnicity Identity: Problems and Prospects for the Twenty-First 
Century, Lanham, Altamira Press, 2006, p. 269. 
31 B. DAVIDSON, e Growth of African Civilization..., op. cit., p. 176. 
32 C. PEERS, Warrior Peoples of East Africa..., op. cit., p. 12. 
33 C. STIGAND, e Land of Zinj, op. cit., p. 217. 
34 B. DAVIDSON, e Growth of African Civilization..., op. cit., p. 178. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 80 

campagnes extérieures réunies »35. En outre, des épizooties successives affaiblirent 
considérablement les Maasai, qui dépendaient des animaux pour leur subsistance. Cette perte 
de bétail entraîna une famine. Comme l’explique Ernestina Coast, « la survenue d’une 
pleuropneumonie bovine en 1883 fut suivie d’une épidémie dévastatrice de peste bovine en 
1891, qui toutes deux décimèrent le bétail. La population maasai dut migrer à grande échelle 
pour rechercher des produits agricoles provenant d’autres groupes ethniques, tels que les 
Kikuyu au Kenya »36. Ajoutons à ces problèmes le fait que la population fut dévastée par un 
certain nombre de maladies, telles que la variole en 189237. Ainsi, au moment de la conquête 
coloniale britannique au début du XXe siècle, de nombreuses unités militaires maasai 
s’engagèrent comme mercenaires au sein d’autres groupes ethniques, en échange de bétail. Les 
Britanniques, qui ne rencontrèrent pas la résistance attendue, les enrôlèrent également comme 
auxiliaires dans les expéditions punitives menées contre d’autres populations. 

CHAKA KASENZANGAKHONA 

Au début du XIXe siècle, l’ascension de Chaka, fils de Senzangakhona, au rang de chef 
militaire zoulou fut moins le fruit d’une succession royale que de son mérite. Son père était le 
chef du clan zoulou, issu du peuple Nguni d’Afrique du Sud. Chaka commença sa carrière 
militaire comme recrue au sein du régiment Izi-cwe, levé par Dingiswayo peu après son 
accession à la tête du clan Mthethwa, en 1809. À cette époque, le commandement militaire 
s’obtenait par divers moyens. Si l’ascendance jouait un rôle majeur dans l’élection des chefs de 
guerre, leur mérite offrait l’occasion à de plus humbles, voire à des esclaves parfois, d’accéder à 
des positions de pouvoir. Il arrivait pourtant, d’autres fois, que l’argent joue un rôle dans 
l’obtention des postes de commandement38. Chaka se distingua, lui, comme un excellent 
guerrier sous les ordres de Dingiswayo. Après une bataille victorieuse en 1810, ce dernier 
l’interrogea sur ses tactiques de combat. Satisfait de ses réponses, il l’aurait promu capitaine de 
cent hommes et lui aurait offert dix têtes de bétail en récompense39. 

À force de mérite, Chaka accéda au poste de commandant de toutes les forces de 
Dingiswayo. Cette position lui permit de mettre en œuvre ses conceptions du 
professionnalisme et de l’éthique guerrière. Il renforça la discipline et l’entraînement des 
hommes, notamment en visitant leurs résidences à tour de rôle40. En 1816, ses idées devinrent 
davantage importantes lorsqu’il prit la tête de son clan zoulou, après la mort de son père. À la 

 
 

35 C. PEERS, Warrior Peoples of East Africa..., op. cit., p. 6 
36 Ernestina COAST, « Colonial Preconceptions and Contemporary Demographic Reality: Maasai of Kenya and 
Tanzania », XXIV International Union for the Scientific Study of Population General Conference, 2001, p. 4 [En 
ligne : iussp.org/en/2001-international-population-conference-scientific-programme ; consulté le 13/10/2025]. 
37 Ibidem, p. 4. 
38 Festus B. ABOAGYE, Indigenous African Warfare: Its Concept and Art in the Gold Coast, Asante and the 
Northern Territories up to the Early 1900s, Pretoria, Ulinzi Africa Publishing Solutions, 2010, p. 299. 
39 Ernest A. RITTER, From Folklore to History, in Jesse K. SOWARDS (éd.), Makers of World History, Vol. 2, 
New York, St. Martin’s Press, 1995, p. 204. 
40 Ibidem, p. 205. 



Esson ALUMBUGU, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le commandement militaire 

 81 

tête d’une troupe relativement peu nombreuse, il s’attela à la constitution, à l’organisation et à la 
formation de son armée. En dix ans, celle-ci serait passée de quelques centaines à plus de 
cinquante mille combattants41. Si le nombre exact reste indéterminé, l’importance et l’efficacité 
de son armée font l’unanimité dans l’historiographie. 

Chaka commença la professionnalisation de son armée par l’enrôlement de tous les 
hommes en âge de combattre dans des régiments dispersés selon des tranches d’âge. Ce système 
garantissait la cohésion, l’engagement et la solidarité du groupe qui s’appuyaient sur l’esprit de 
corps, l’âge et le partage de l’expérience du combat. Les régiments stationnaient dans des 
casernes situées à des endroits stratégiques du royaume zoulou. Chaque régiment, à la tête 
duquel se trouvait un commandant, disposait de sa propre identité, matérialisée par la couleur 
et le dessin du bouclier et de l’uniforme. Les jeunes hommes en âge de combattre issus des 
groupes conquis étaient incorporés dans des régiments correspondant à leur âge. Pour assurer 
le respect de la discipline, Chaka intégra ces casernes à la maison royale et vécut en leur sein à 
tour de rôle42. 

Chaka renforça le caractère professionnel de l’armée en abolissant les privilèges fondés 
sur la parenté avec la famille royale. L’avancement aux postes de commandement se faisait au 
mérite, de sorte qu’il n’y avait aucune différence entre les gens du commun et les membres de la 
maison royale, ou entre les Zoulou natifs et les étrangers incorporés. Intégrées à la maison 
royale, les casernes recevaient du roi le bétail dont se nourrissaient les hommes et la nourriture 
confisquée aux ennemis, promouvant ainsi l’idée d’une répartition équitable des richesses. 
Pendant les campagnes, les jeunes recrues étaient chargées de transporter la nourriture et les 
armes. Cette fonction logistique permettait à l’armée de se déplacer rapidement sans se soucier 
des ressources locales, dont la disponibilité déterminait auparavant les capacités de mobilité de 
l’armée et la durée des campagnes. Chaka Zoulou développa également un réseau de 
renseignement efficace qui fournissait des informations fiables sur les plans et les mouvements 
de l’ennemi43. Dans un royaume du Zoulouland dont la richesse dépendait en large partie du 
butin de guerre, Chaka reconnut que la prospérité des soldats était un préalable nécessaire non 
seulement à leur efficacité, mais au bien commun. 

Le développement d’une expertise militaire par la formation était au cœur de 
l’entreprise de professionnalisation de l’armée de Chaka. Il en renouvela les pratiques, les armes 
et les tactiques. Il encouragea ainsi l’adoption d’une lance courte à pointe acérée, supprimant 
progressivement la longue lance traditionnelle. Il redessina le bouclier, afin d’en faire une arme 
tant défensive qu’offensive. Il interdit le port de sandales lors des combats afin d’améliorer 
l’équilibre et la vitesse de ses hommes. Il mit en outre au point la technique des « cornes de 

 
 

41 Elizabeth A. ELDREDGE, « Shaka’s Military Expeditions: Survival and Mortality from Shaka’s Impis », in 
Paul S. LANDAU (éd.), e Power of Doubt: Essays in Honor of David Henige, Madison, Parallel Press, 2011, 
p. 210. 
42 Ian KNIGHT, e Anatomy of the Zulu Army: From Shaka to Cetswayo 1818-1879, Londres, Greenhill 
Books, 1995, p. 33. 
43 Mazizi KUNENE, Emperor Shaka the Great: A Zulu Epic, Scottsville, University of KwaZulu-Natal Press, 
2017, p. XXX-XXXI. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 82 

taureau » visant à encercler l’ennemi44. Pour habituer ses soldats à combattre pieds nus, il les 
entraîna à danser sur un sol dur et sur des épines45. Chaka ne se contentait pas de s’entraîner 
lui-même, il donnait également l’exemple, s’imposant ainsi comme un chef charismatique.  

Une discipline de fer fut également imposée au combat. Les soldats qui s’en retiraient 
sans en avoir reçu l’ordre étaient exécutés, tout comme ceux qui revenaient sans leurs lances. 
Chaka installa un endroit appelé « le buisson des lâches » où ces derniers étaient attachés et 
poignardés à la lance au cours d’un rite public46. Il est frappant de constater que, bien que sans 
relation les uns avec les autres, ses principes entraient en résonance avec ceux de Sun Tzu, qui 
évaluait la qualité d’une armée à l’aide de sept critères : la rapidité avec laquelle les soldats 
répondent aux ordres, les compétences du chef, sa capacité à tirer parti du terrain, la rigueur de 
la discipline, les compétences des soldats, le niveau de formation des officiers et des hommes, et 
la cohérence avec laquelle les récompenses et les punitions sont administrées47. 

Les réformes de Chaka couvrirent encore certains aspects de la vie privée de ses 
hommes. Ses soldats devaient vivre en caserne, sauf indication contraire, ne pouvaient se marier 
ou avoir des relations sexuelles avant leur retraite du service militaire actif. La vie en caserne et 
le célibat étaient en effet considérés comme les fondements de la discipline militaire48. 

Mieux entraînée et plus disciplinée que la plupart des forces militaires environnantes, 
son armée devint l’une des plus puissantes d’Afrique. Cette transformation reposa enfin sur 
l’imposition d’une nouvelle conception de la guerre, à la place de l’ancienne éthique qui avait 
longtemps prévalu au sein du peuple Nguni, dont les Zoulou faisaient partie. Avant l’ascension 
de Chaka à la tête de l’armée, les affrontements faisaient peu de victimes. Les combats étaient 
même parfois remplacés par des concours de poésie et de danse49, afin de trouver des solutions 
de remplacement aux conflits armés et à leurs souffrances. Dingiswayo n’avait-il pas fait 
remarquer un jour que, malgré la qualité des idées de Chaka sur la guerre, il préférait recourir 
à un minimum de force pour atteindre son objectif50 ? Chaka rejeta cependant l’éthique 
guerrière traditionnelle des Nguni au profit de la recherche d’une guerre totale et décisive, où 
l’ennemi était complètement détruit et les survivants incorporés au royaume zoulou51. 

Durant le reste de son règne, Chaka s’éloigna donc des principes traditionnels qui ont 
fondé le professionnalisme de l’armée zoulou, et abusa de ses pouvoirs par des effusions de sang 
au combat. Certains indices indiquent qu’il abandonna par moments l’usage traditionnel 
voulant que l’on épargne les non-combattants, comme les femmes et les enfants. En outre, il 
massacra sa propre population sans discernement. Elizabeth Eldredge a montré en effet qu’il 

 
 

44 Calvin R. ALLEN, Shaka Zulu’s Linkage of Tactic and Strategy: An Early Form of Operational Art?, mémoire 
de maîtrise, Fort Leavenworth, School of Advanced Military Studies, 2014, p. 9-10 et 14-15. 
45 M. KUNENE, Emperor Shaka the Great..., op. cit., p. XXX. 
46 I. KNIGHT, e Anatomy of the Zulu Army..., op. cit., p. 243. 
47 SUN TZU, Sun Tzu on e Art of War, traduit par Lionel GILES, Leicester, Allandale Online Publishing, 2000, 
p. 2. 
48 G. N. UZOIGWE, « e Warrior and the State... », art. cit., p. 41. 
49 M. KUNENE, Emperor Shaka the Great..., op. cit., p. XXXVI. 
50 E. RITTER, From Folklore to History, dans J. SOWARDS (éd.), Makers of World History, op. cit. p. 204. 
51 E. ELDREDGE, « Shaka’s Military Expeditions... », art. cit., p. 217-220. 



Esson ALUMBUGU, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le commandement militaire 

 83 

avait « procédé à des exécutions et même à des massacres de villageois […], à titre de punitions 
individuelles », et que son comportement avait été jugé si répugnant, que même ses proches l’en 
réprimandèrent. Le nombre de personnes exécutées sur son ordre pourrait atteindre celui des 
victimes de ses expéditions militaires et de ses batailles52. 

Ces abus, qui seraient aujourd’hui qualifiés de crimes de guerre53, marquaient l’échec de 
la politique d’exemplarité de Chaka et incitèrent ses propres soldats, non seulement, à se 
bafouer, mais aussi, à trahir les principes et les normes de l’éthique militaire traditionnelle. Il fut 
assassiné, en 1828, par ses propres frères qui jugeaient ses actions politique et militaire 
inadmissibles54. 

* 

Si le déclin des guerriers maasai en tant que force militaire majeure en Afrique de l’Est 
vers la fin du XIXe siècle est en partie le résultat de facteurs externes, comme les maladies 
animales et humaines, l’effondrement de leur professionnalisme fut la cause majeure du déclin 
de leur puissance. Les raids internes qu’ils livrèrent pour s’emparer du bétail marquèrent 
l’abandon de ces valeurs mises au service du bien public et le début d’une guerre civile. Celle-ci 
était la conséquence de la disparition de l’ordre et de la discipline, ainsi que de l’échec des 
mécanismes d’autorégulation et de la justice militaire. Elle marqua également la perte de 
confiance de la société, face à une institution incapable de contrôler ses membres et d’assurer 
l’ordre et la sécurité. De nombreuses unités militaires maasai étaient alors devenues des troupes 
de mercenaires engagés pour mener les guerres à d’autres peuples en échange de bétail. 

Chef militaire et politique des Zoulou, Chaka, de son côté, n’avait mis en place aucun 
système pour garantir le respect de l’éthique militaire. L’armée zoulou s’était concentrée sur 
l’acquisition d’une expertise et de compétences militaires, sans se soucier réellement de 
maintenir son éthique professionnelle, en particulier en ce qui concerne les relations entre les 
soldats et le reste de la société. Cet échec manifeste fut aggravé par la débâcle morale de l’armée 
liée à l’échec des dirigeants militaires à appliquer et à maintenir les normes éthiques qui avaient 
assuré la légitimité de l’armée. 

Le peuple Maasai développa une armée professionnelle qui s’imposa comme une force 
dominante en Afrique de l’Est. Le déclin de ses guerriers comme puissance militaire majeure 
de l’Afrique de l’Est précoloniale fut inévitable dès lors qu’ils commencèrent à se retourner 
contre leur propre société, trahissant leur vocation première qui avait légitimé leur création. En 
Afrique du Sud, Chaka se hissa au rang de chef militaire alors qu’il servait sous les ordres de 
Dingiswayo. Il constitua une puissante armée professionnelle, après avoir pris la tête du clan 
zoulou. En rejetant l’éthique guerrière traditionnelle des Nguni, il perdit non seulement sa 

 
 

52 Ibidem, p. 220 et 231. 
53 Voir Donald R. MORRIS, e Washing of the Spears: e Rise and Fall of the Zulu Nation, Londres, Jonathan 
Cape, 1966, chap. 3. 
54 E. ELDREDGE, « Shaka’s Military Expeditions... », art. cit., p. 231. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 84 

légitimité, mais supprima aussi les mécanismes de régulation des actions de l’armée qui perdit 
le soutien du reste du corps social. Il est difficile de savoir comment les choses auraient évolué 
si l’éthique militaire traditionnelle avait été respectée. Une chose est sûre cependant, la 
puissance des Zoulou déclina jusqu’à cesser d’être celle d’une force militaire de premier plan de 
l’Afrique de l’Est précoloniale.  



Esson ALUMBUGU, Le rôle du professionnalisme et de l’éthique dans le commandement militaire 

 85 

Résumé / abstract 

Cet article examine le rôle du professionnalisme 
et de l’éthique dans l’autorité du commandement 
militaire de l’Afrique précoloniale du XIXe siècle. 
Avant l’arrivée des Européens, l’efficacité des 
guerriers maasai assurait l’hégémonie de leur 
société en Afrique de l’Est. Chaka 
kaSenzangakhona, fondateur du royaume zoulou 
(ca. 1787-1828), développa une armée 
professionnelle puissante qui plaça les Zoulou 
dans la même position en Afrique du Sud. 
L’affaiblissement de l’éthique militaire, aussi bien 
dans l’armée maasai que dans celle de Chaka, 
entraîna cependant, avant même l’arrivée des 
Européens, le déclin de leur efficacité et leur échec 
final. 

 is paper examines the role of professionalism 
and ethics in military leadership using examples 
from pre-colonial Africa. e Maasai warriors of 
East Africa provided professional military service 
to their society, which acquired a hegemonic 
position in the region. Shaka developed a 
professional army which, through military might, 
placed the Zulu in a position of hegemony in 
Southern Africa. However, the weakening of 
military ethics resulted in the decline of 
professionalism and eventual failure in both the 
Maasai army and in Shaka’s military leadership. 
e paper concludes that military ethics must be 
consistently upheld to ensure professionalism and 
successful military leadership. 

 





ATELIER DE LA RECHERCHE 

Une histoire de l’impérialité 
en métropole est-elle possible ? 

Vincent BOLLENOT 
Université de Caen 

vincent.bollenot@unicaen.fr 

IMPÉRIALITÉ DU POUVOIR, IMPÉRATIF D’ARCHIVES 

Depuis une trentaine d’années, les études historiques consacrées au colonialisme se sont 
penchées avec un intérêt accru sur l’histoire des métropoles du point de vue de leur colonialité 
ou de leur impérialité. Définie par le sociologue péruvien Aníbal Quijano, la colonialité se fonde 
sur « l’exploitation de la force de travail, la domination ethnoraciale, le patriarcat et le contrôle 
des formes de subjectivité »1, et imprime durablement sa marque sur l’exercice du pouvoir. La 
notion d’impérialité au cœur de la « nouvelle histoire impériale » insiste quant à elle sur la 
différenciation et la hiérarchisation de groupes humains gouvernés au sein d’une même entité 
politique expansionniste, l’empire2. Dans le cas de l’Europe contemporaine, les empires ont la 
particularité de prendre principalement une forme à la fois coloniale et ultramarine. La 
hiérarchisation formelle des groupes humains et l’exposition à la violence et à l’arbitraire de ce 
mode de gouvernement sont ainsi reléguées à des espaces distants des yeux des populations 
métropolitaines. Pourtant, les espaces coloniaux et la métropole ne peuvent pas faire l’objet 
d’une étude qui les isole. Il convient, au contraire, de saisir l’histoire des métropoles coloniales 
aussi au prisme de leur impérialité, comme des espaces complexes formant une « unité 
interactive »3, avec les territoires placés sous leur domination. On le verra, les mobilités en 

 
 

1 Aníbal QUIJANO, « “Race” et colonialité du pouvoir », Mouvements, vol. 51, n° 3, 2007, p. 111-118. Pour le texte 
original, « Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina », in Edgardo LANDER (éd.), La colonialidad 
del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO, 2005, p. 201-
246. 
2 Jane BURBANK et Frederick COOPER, Empires in World History: Power and the Politics of Difference, 
Princeton, Princeton University Press, 2011. 
3 Tyler STOVALL, « Universalisme, différence et invisibilité. Essai sur la notion de race dans l’histoire de la France 
contemporaine », Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique, n° 96-97, 2005, p. 63-90. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 88 

situation coloniale4, et plus particulièrement les migrations à destination de la métropole5, 
constituent des objets propices à la démonstration de cette cohérence spatiale et politique6. 
Cette réflexion s’inscrit donc à la croisée de l’histoire sociale des migrations coloniales, de la 
critique archivistique postcoloniale et de la nouvelle histoire impériale. Elle propose de penser 
l’impérialité aussi comme une logique documentaire et classificatoire, saisissable dans des 
archives migratoires peu exploitées. Cet article a donc pour objectif de discuter l’articulation 
entre les notions d’impérialité et de colonialité, à la lumière des travaux récents sur les 
migrations en métropole et en tenant compte des contraintes de recherche liées aux archives. 

Le besoin de saisir la cohérence de l’espace impérial a tout d’abord pris la forme d’une 
étude de l’orientalisme produit dans le champ intellectuel métropolitain, dans le sillage du 
travail du théoricien palestinien Edward Saïd7. Si elle a révélé la tendance dominante des 
intellectuels et artistes des pays colonisateurs à concourir à la légitimation du colonialisme par 
la construction d’un « Orient » conçu comme homogène et inférieur, la première vague des 
Postcolonial Studies a eu tendance à déployer une analyse littéraire, se focalisant plus sur le 
contenu des productions artistiques que sur les conditions sociales et politiques, bref, 
matérielles, de leur production. Par la suite, une vague de travaux historiques influencés à la fois 
par les Postcolonial et les Cultural Studies a examiné les productions culturelles de masse 
relatives au colonialisme et diffusées dans les métropoles d’empires. L’objectif de cette école 
d’inspiration marxiste était de comprendre pourquoi les classes ouvrières des pays impérialistes 
n’avaient pas davantage contesté le colonialisme, voire l’avaient soutenu, alors qu’elles étaient 
dominées par le même État qui opprimait les populations outre-mer. Ces études, tout d’abord 

 
 

4 Jennifer Anne BOITTIN, Undesirable: Passionate Mobility and Women’s Defiance of French Colonial Policing, 
1919-1952, Chicago, University of Chicago Press, 2022. 
5 Emmanuel BLANCHARD, Histoire de l’immigration algérienne en France, Paris, La Découverte, 2018 ; Aliénor 
CADIOT, « Vichy et les Algériens : indigènes civils musulmans algériens en France métropolitaine (1939-1944) », 
èse, École des hautes études en sciences sociales, 2020 ; Herrick CHAPMAN et Laura L. FRADER, Race in 
France: Interdiciplinary Perspectives on the Politics of Difference, New York, Berghahn Books, 2004 ; Laurent 
DORNEL, Indispensables et indésirables. Les travailleurs coloniaux de la Grande Guerre, Paris, La Découverte, 
2025 ; Hugo MULONNIERE, « Administrer le travail des “Nord-Africains” en métropole (1919-fin des 
années 1940) : contribution à une socio-histoire de l’État en contexte impérial », èse, Université Paris 10, 2023. 
6 En ce sens, l’histoire des mobilisations politiques des diasporas colonisées en métropole a été un jalon important 
posé dans les années 1980. Voir par exemple Philippe DEWITTE, « Les mouvements nègres en France, 1919-
1939 : aux origines de la révolution culturelle nègre », èse, Université Paris 1, 1985 ; Patrice MORLAT, 
« Pouvoir et répression au Vietnam durant la période coloniale (1912-1940) », èse, Université Paris 7, 1986 ; 
Mireille FABRE-LE VAN HO, « Un milieu porteur de modernisation : travailleurs et tirailleurs vietnamiens en 
France pendant la Première Guerre mondiale », èse, École nationale des chartes, 1986 ; Olivier SAGNA, « Des 
pionniers méconnus de l’indépendance : Africains, Antillais et luttes anti-colonialistes dans la France de l’entre-
deux-guerres (1919-1939) », èse, Université Paris 7, 1988 ; Benjamin STORA, « Histoire politique de 
l’immigration algérienne en France (1922-1962) », èse, Université Paris 12, 1991. Sur la métropole britannique, 
voir Hakim ADI et Marika SHERWOOD, Pan-African History: Political Figures from Africa and the Diaspora 
Since 1787, Londres, Routledge, 2003 ; Marc MATERA, Black London: e Imperial Metropolis and 
Decolonization in the Twentieth Century, Oakland, University of California Press, 2015 ; Minkah MAKALANI, 
In the Cause of Freedom: Radical Black Internationalism from Harlem to London, 1917-1939, Chapel Hill, 
University of North Carolina Press, 2011 ; eo WILLIAMS, Making the Revolution Global: Black Radicalism 
and the British Socialist Movement Before Decolonisation, Londres, Verso, 2022. 
7 Edward W. SAÏD, Orientalism, New York, Vintage Books, 1978. 



Vincent BOLLENOT, Une histoire de l’impérialité en métropole est-elle possible ? 

 89 

consacrées à l’Empire britannique8, puis français9, ont souligné le rôle capital de la propagande 
– qu’elle fût d’État ou d’initiative privée – et de la censure comme clefs d’explication. Ici aussi, 
les travaux ont montré l’importance d’une étude critique des sources produites en métropole et 
pour des métropolitains, et dont l’impérialité est certaine : films et affiches, chansons et cartes 
postales, journaux et expositions sont ainsi des archives en elles-mêmes en plus d’avoir laissé 
d’autres archives au cours de leur production. En langue française, cette démarche et l’étude de 
ce matériel empirique ont été déclinées dans les années 200010. Ici, l’une des limites 
méthodologiques soulignées par la critique était la quasi-impossibilité d’une prise en compte 
de la réception de la production culturelle impériale en métropole. Que signifiaient ces discours 
dans le for intérieur des masses qui y avaient accès ? Suscitaient-elles seulement l’adhésion 
acritique ou bien l’indifférence, voire le rejet ? Produisaient-elles un « sens commun »11 impérial 
largement partagé au sein des populations des métropoles d’empire ? 

À REBOURS OU AU DÉTOUR ? 

Les apports des Postcolonial et des Cultural Studies quant à l’impérialité en métropole 
sont indéniables. Ils ont remis en cause la fausse évidence de la séparation des espaces et des 
régimes de pouvoir, et ont cherché à inventer les ressources documentaires pour éclairer la 
question de l’impérialité des métropoles. Leurs limites sont aussi importantes et imposèrent, 
au tournant des années 2000, de chercher à explorer d’autres sources pour comprendre 
l’histoire de l’État impérial d’une façon non surplombante. La démarche intellectuelle 
permettant d’appréhender la complexité des enjeux et d’articuler la compréhension de 
l’impérialité comme système à un ancrage empirique fort consiste à examiner des « segments 
rigoureusement circonscrits » de l’impérialité12. Cette démarche a été déployée sur différents 
objets ancrés dans plusieurs territoires colonisés, notamment sur les productions de savoir par 
les colonisateurs, afin de vérifier les conclusions d’Edward Saïd à l’aune de corpus clairement 
définis et d’objets historiques aux contours explicités. Cela a impliqué d’analyser à nouveaux 
frais les archives des sociétés savantes, des institutions scolaires ou missionnaires, des 

 
 

8 John M. MACKENZIE, Propaganda and Empire. e Manipulation of British Public Opinion, 1880-1960, 
Manchester, Manchester University Press, 1984. 
9 Herman LEBOVICS, True France: e Wars Over Cultural Identity, 1900-1945, Ithaca, Cornell University Press, 
1992. 
10 Nicolas BANCEL, Pascal BLANCHARD et Francis DELABARRE, Images d’Empire : 1930-1960 trente ans de 
photographies officielles sur l’Afrique française, Paris, La Documentation française, 1997 ; N. BANCEL, 
P. BLANCHARD et Gilles BOETSCH (éd.), Zoos humains : XIXe et XXe siècles, Paris, La Découverte, 2002 ; 
P. BLANCHARD et Sandrine LEMAIRE, Culture impériale : les colonies au cœur de la République, 1931-1961, 
Paris, Autrement, 2004. 
11 Ann Laura STOLER, Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial Commonsense, Princeton, 
Princeton University Press, 2009. 
12 Emmanuelle SIBEUD, « Post-Colonial et Colonial Studies : enjeux et débats », Revue d’histoire moderne et 
contemporaine, n° 51-4bis, vol. 5, 2004, p. 87-95. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 90 

bureaucraties fiscales ou policières13. Les circulations de colonisateurs entre métropole et 
colonies, et les rapports entre colonisées et colonisés, d’une part, et colonisatrices et 
colonisateurs, de l’autre, ont été placés au cœur de ces études. Néanmoins, ces Colonial Studies 
ont peu pris pour objet la métropole impériale comme focale principale, se concentrant sur les 
interactions coloniales dans les territoires sous domination française, faisant ainsi évoluer les 
études aréales. 

Assumant un recours massif à des archives produites par et pour l’État colonial, ces 
historiennes et historiens ont réengagé une réflexion sur l’impérialité de ces archives. Les 
Postcolonial puis les Subaltern Studies, impulsées par l’historien indien Ranajit Guha14, avaient 
exprimé une critique radicale de l’usage des archives coloniales. Le recours à ces dernières, 
façonnées par des catégories coloniales et apposant le filtre d’une gouvernementalité spécifique 
à toute réalité décrite, pour faire l’histoire des colonisés était jugé illusoire. Ranajit Guha a ainsi 
montré que les archives coloniales tendent à objectiver, voire à réifier, les colonisées et colonisés, 
notamment, parmi elles et eux, les subalternes. Pour retrouver leur capacité d’agir, il faut dès 
lors lire les archives coloniales à « contre-courant » (Against the Grain) pour ne pas être 
entrainé par le flot du vocabulaire colonial15. 

Si la démarche a été féconde, elle confine pourtant à l’aporie : pour mettre en lumière 
l’agentivité des colonisées et colonisés, il conviendrait de rompre l’illusion d’une domination 
pourtant immanente aux documents qui les évoquent. Pour montrer que les colonisées et 
colonisés sont sujets, il faudrait passer outre le fait que certains des objets matériels permettant 
de saisir leur agentivité sont ceux-là même par lesquels les pouvoirs coloniaux les objectivaient. 
Une autre possibilité méthodologique, miroir inverse de celle de Ranajit Guha, est de prendre 
l’archive non pas à contre-courant, mais « dans le sens du courant »16. Par cette expression, 
l’historienne et anthropologue étasunienne Ann Laura Stoler propose une sorte d’ethnographie 
historique, consistant à se plonger dans des dizaines de mètres linéaires d’archives coloniales 
afin de parvenir à comprendre, au détour des documents qui font la routine des fonctionnaires 
coloniaux, le sens commun qui préside à leur activité quotidienne. Inspirée par l’Archival Turn, 
la chercheuse est particulièrement attentive à la matérialité des documents qu’elle étudie et 
interprète ratures, annotations marginales et autres traces fortuites comme les preuves des 
hésitations d’agents certains de leur légitimité, mais peu sûrs de la meilleure façon de gouverner. 
L’opposition tient aussi au type d’objectifs que se donnent ces deux approches : la première 
souhaite découvrir la voix des colonisées et colonisés dans les documents impériaux là où la 

 
 

13 Par exemple, Pascale BARTHÉLÉMY, Africaines et diplômées à l’époque coloniale, 1918-1957, Rennes, Presses 
universitaires de Rennes, 2010 ; E. SIBEUD, Une science impériale pour l’Afrique ? La construction des savoirs 
africanistes en France, 1878-1930, Paris, Éditions de l’EHESS, 2002 ; Pierre SINGARAVÉLOU, Professer 
l’Empire. Les « sciences coloniales » en France sous la Troisième République, Paris, Publications de la Sorbonne, 
2011. 
14 Ranajit GUHA (éd.), Subaltern Studies, Oxford, Oxford University Press, 1982. 
15 R. GUHA, Elementary Aspects of Peasant Insurgency in Colonial India, Delhi, Oxford University Press, 1983. 
16 A. L. STOLER, Along the Archival Grain, op. cit. Les traductions de « against the grain » et « along the grain » 
en français laissent moins paraître la matérialité de l’image qu’en langue originale où il est littéralement question 
de la matérialité, de la texture (du « grain ») de l’archive. 



Vincent BOLLENOT, Une histoire de l’impérialité en métropole est-elle possible ? 

 91 

seconde entend disséquer les colonisatrices et les colonisateurs pour expliquer leur façon de voir 
le monde. 

ARCHIVISTIQUE ET MATÉRIEL EMPIRIQUE POUR UNE HISTOIRE DE LA MÉTROPOLE 

IMPÉRIALE 

Par-delà ces enjeux de traitement des sources, ces dernières années ont vu se multiplier 
des travaux d’histoire des archives et de l’archivistique coloniales afin de comprendre les 
conditions de production et de circulation de ces archives, puis de leur constitution en tant que 
fonds, faisant du matériau des historiennes et historiens un objet historique17. Ces études 
reposent implicitement les questions politiques de l’association entre souveraineté, donc 
indépendance, et propriété des archives, en les ancrant dans des études précises. ierry 
Guillopé a par exemple mis en lumière la richesse potentielle de l’exploitation des archives 
municipales en Algérie18. Fabienne Chamelot a proposé une approche comparée des archives 
de l’Indochine, de l’Afrique occidentale et de la métropole19. Et Charly Jollivet a retracé l’histoire 
des archives coloniales à Madagascar et aux Comores20. Concernant la métropole, un travail 
similaire a été initié21, qui cherche à montrer les nœuds de circulations impériales observés dans 
les archives coloniales françaises22. Néanmoins, les outils de connaissance des archives 
coloniales font encore défaut, à l’échelle impériale comme à celle de la métropole. L’impérialité 
s’ancrait ainsi dans des institutions publiques différentes (ministères des Colonies, des Affaires 
étrangères, de la Guerre, de l’Intérieur, entre autres), ainsi que dans des institutions privées 
(missions religieuses, entreprises capitalistes, compagnies de navigation23), des archives 
familiales (de migrantes et de migrants impériaux, de fonctionnaires coloniaux, de 
combattantes et combattants des indépendances dans les métropoles, par exemple24), des 

 
 

17 Olivier PONCET, « Archives et histoire : dépasser les tournants », Annales. Histoire, Sciences Sociales, vol. 74, 
nᵒ 3, 2019, p. 711-743. 
18 ierry GUILLOPÉ, « L’échelon manquant ? Les archives municipales en Algérie. Histoire de fonds et possibilités 
historiographiques », L’Année du Maghreb, n° 32, 2024 [En ligne : 
http://journals.openedition.org/anneemaghreb/14023 ;consulté le 29/10/2025]. 
19 Fabienne CHAMELOT, « e Politics of French Colonial Archives: Mainland France, French West Africa and 
the Indochinese Union, 1894-1960 », èse, Université de Portsmouth, 2022. 
20 Charly JOLLIVET, « Archives, archivistique et logiques d’usage dans les territoires issus de la colonie de 
Madagascar de 1946 à nos jours », èse, Université d’Angers, 2016. 
21 Jean-Pierre BAT, « Le Centre des archives d’Outre-mer (Caom) n’est plus, vive les Archives nationales d’Outre-
mer (Anom) ! », et Ousmane MBAYE, « Le Caom : un centre d’archives partagées ? », Afrique & histoire, 2009, 
n° 7, Afrique & histoire, p. 291-299 ; Benoît Van REETH et Isabelle DION (éd.), Histoires d’outre-mer : les 
Archives nationales d’Outre-mer ont 50 ans, Paris, Somogy, 2017. 
22 Élise ABASSADE et al., « (Dé)construire les “archives coloniales” : enjeux, pratiques et débats contemporains », 
French Colonial History, vol. 21, n° 1, 2023, p. 201-214. 
23 Stéphanie SOUBRIER, « Quand l’empire prend le large : les boys à bord des paquebots des Messageries 
Maritimes (1851-années 1930) », Revue d’histoire du XIXe siècle, 2024, vol. 68, n° 1, p. 89-106. 
24 Voir par exemple O SAGNA, « Des pionniers méconnus de l’indépendance... », op. cit. ; Neil MACMASTER et 
Jim HOUSE, « La Fédération de France du FLN et l’organisation du 17 octobre 1961 », Vingtième Siècle. Revue 
d’histoire, vol. 83, n° 3, 2004, p. 145-160. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 92 

productions médiatiques25, entre autres. Penser des instruments capables de mettre en relation 
des documents aussi hétérogènes et liés par une impérialité qui relève de la catégorie d’analyse 
historique plus que des conditions de production est une gageure. 

Si les débats sur les archives coloniales oscillent donc entre un « rebours » de l’archive, 
pour entendre la voix des colonisés, la découverte au « détour » d’une étude au long cours du 
for intérieur des colonisateurs et leur essentielle objectivation historique, étudier l’impérialité 
de la métropole recèle aussi plusieurs écueils méthodologiques. Ces derniers balancent entre 
une histoire strictement centrée sur les champs politiques ou intellectuels, d’une part26, et une 
histoire culturelle sans prise avec la réception, d’autre part27. L’une des façons permettant de 
distancier ces écueils est d’étudier l’impérialité en France au prisme de l’histoire sociale de 
l’immigration coloniale. 

L’immigration coloniale a ceci de particulier dans l’histoire de l’immigration qu’elle 
comporte des guichets d’entrée et de sortie des territoires colonisés et de la métropole impériale, 
qui permettent ainsi une analyse inspirée de l’histoire connectée liant dans une même analyse 
des temporalités et des points de vue différemment situés28. Les mobilités en provenance ou à 
destination des territoires sous domination européenne ou de la métropole, dans un sens 
comme dans l’autre, laissent non seulement des traces des voyageurs mais aussi des dispositifs 
de contrôle des mobilités qui les permettent ou les entravent. Les autorisations de sortie et 
d’entrée du territoire impérial se mettent en place à tâtons, témoignant autant de l’ampleur et 
de l’obsession du contrôle des colonisatrices et des colonisateurs que des difficultés et 
hésitations pratiques qui sont les leurs, sans parler de l’ampleur du contournement ou de 
l’affrontement administratif déployés par des colonisées et colonisés29. L’étude de l’immigration 
coloniale impose d’observer les archives laissées par le fait migratoire qui sont, pour leur versant 
administratif, autant d’actes migratoires eux-mêmes. Pour le cas français, des milliers 
d’autorisations d’entrée et de sortie, de délivrances de titres d’identité ou d’états numériques 
d’embarquements se trouvent ainsi à Aix-en-Provence aux Archives nationales d’Outre-mer, 
dans le fonds dit Slotfom (Service de liaison avec les originaires des territoires français d’Outre-
mer). Mis en place pour répondre au désir de maîtrise absolue des colonisées et colonisés autant 
que de contrôle du territoire national, ces diverses autorisations sont créées de façon progressive 
au cours de l’entre-deux-guerres, malgré l’éclatement juridique de l’empire. 

 
 

25 Au sujet de ce dernier exemple, voir Flora LOSCH, « Les fonds africains de l’Institut national de l’audiovisuel 
français, entre angoisse épistémologique et potentiel historiographique », French Colonial History, vol. 21, n° 1, 
2023, p. 215-246. 
26 Michael GOEBEL, Anti-Imperial Metropolis: Interwar Paris and the Seeds of ird World Nationalism, New 
York, Cambridge University Press, 2015. 
27 N. BANCEL, P. BLANCHARD et F. DELABARRE, Images d’Empire…, op. cit. 
28 Romain BERTRAND, « Histoire globale, histoires connectées : un “tournant historiographique” ? » dans Alain 
CAILLÉ et Stéphan DUFOIX (éd.), Le « tournant global » des sciences sociales, Paris, La Découverte, 2013, 
p. 44-66. Notons que cette spécificité n’est pas une exclusivité. Pensons par exemple aux « hotspots » mis en place 
par l’Union européenne en 2015. 
29 Pour un exemple concret d’une analyse déployant ce cadre, voir Emmanuel BLANCHARD, Des colonisés 
ingouvernables. Adresses d’Algériens aux autorités françaises, Paris, Les Presses de Sciences Po, 2024. 



Vincent BOLLENOT, Une histoire de l’impérialité en métropole est-elle possible ? 

 93 

L’établissement d’une carte d’identité de protégés pour Indochinois en 1930 et son 
extension aux Marocains en 193430, l’invention d’un titre d’identité pour colonisées et colonisés 
en métropole en 193931, puis d’une carte d’identité de l’Union française en 1946, entre autres 
pièces d’identification, ont laissé de nombreux documents, à ce jour inexploités, de sollicitation, 
de traitement des demandes, de production ou de transformation des papiers d’identité et de 
circulation des colonisées et colonisés en France. À partir de novembre 1939, tous les colonisés 
à l’exception des Algériens doivent demander à leur préfecture ou, à Paris et à Marseille, au 
bureau du Service de contrôle et d’assistance des indigènes (CAI, pour Contrôle et Assistance 
des Indigènes, futur Slotfom), un titre d’identité spécial leur permettant de circuler en 
métropole. Les préfectures font remonter les demandes aux bureaux de CAI, donnant lieu à 
deux registres des demandes et de délivrance des titres qui compilent des informations socio-
biographiques (dans la sous-série 6). Numérotées, les demandes correspondent à des titres 
délivrés qui peuvent se retrouver dans des dossiers individuels de surveillance (dans la sous-
série 15). Non inventoriés, des milliers de talons de demandes de titres correspondent aux 
renseignements que l’administration produit au cours de ce processus : 
  

 
 

30 V. BOLLENOT, « “Rapatrier” les colonisés : l’invention d’un outil du maintien de l’ordre colonial en France 
pendant l’entre-deux-guerres », Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique, nᵒ 162, 2025, p. 49-69. 
31 ID., « Signalé comme suspect ». La surveillance coloniale en France, 1915-1945, Paris, CNRS éditions, 2025, 
p. 309. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 94 

 
Registre de titre d’identité de colonisés délivrés en France à Paris en 1946, ANOM, VI Slotfom/17. 

La mention du lieu de naissance peut permettre aux administrateurs de supposer le statut des individus. 
  



Vincent BOLLENOT, Une histoire de l’impérialité en métropole est-elle possible ? 

 95 

 
Titre d’identité colonial distribué à Paris, extérieur et intérieur. 

On remarque en particulier un « signalement » spécifique à ce type de documentation 
ainsi que la mention du statut juridique (« Citoyen de l’Union Française »). 

  



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 96 

 
Talon de renseignement, recto et verso (document non inventorié). 
La demande d’un titre d’identité est utilisée par les pouvoirs publics 

comme levier de recensement et de renseignement. 

 
Par ces documents, un changement de statut social et politique s’opère, matérialisant la 

distinction progressive entre légalité et clandestinité, entre transit et séjour32. Par ces 
documents, la mobilité devient migration et la relation à une administration s’actualise, 
imposant une histoire relationnelle de la domination coloniale33. En l’occurrence, l’examen 
attentif des ratures et de la continuité matérielle du document, par-delà les changements de 
régimes, d’administrations et de statuts, montre les incertitudes politiques concernant 
citoyenneté et nationalité coloniale – et donc conditions de circulation. Les mêmes documents 
matériels sont raturés et réutilisés lors des changements institutionnels rapides, ou servent de 
preuve à l’établissement d’autres documents de circulation. La comparaison avec les documents 
délivrés aux citoyens de plein droit et aux étrangers montre la constance d’un procédé de 
racialisation par le truchement d’un « signalement », qui ne figure pas sur les cartes d’identité 

 
 

32 Céline REGNARD, En transit. Les Syriens à Beyrouth, Marseille, Le Havre, New York, Paris, Anamosa, 2022. 
33 Ces documents ont ainsi une dimension performative. Pour une comparaison, voir le prologue de Claire ZALC, 
Dénaturalisés. Les retraits de nationalité sous Vichy, Paris, Seuil, 2016, qui propose une étude détaillée du dossier 
de (dé)naturalisation de la famille de Georges Perec. 



Vincent BOLLENOT, Une histoire de l’impérialité en métropole est-elle possible ? 

 97 

des métropolitains. Le recensement méthodique de ces évolutions normatives et l’appréhension 
de leur appropriation à partir de la prosopographie reste à faire34. 

Par l’articulation de l’histoire de l’impérialité de la métropole et de celle de 
l’immigration, on peut aussi comprendre davantage les caractéristiques de l’impérialité. 
L’imbrication d’enjeux juridiques spécifiquement complexes et d’une racialisation systémique 
distingue ainsi la documentation laissée par les immigrés impérialisés. Sur un long terme, 
l’étude détaillée de l’histoire de cette immigration permet donc d’appréhender les constantes et 
les évolutions de l’impérialité en France. 

On le voit, plus qu’un problème de méthode, l’analyse de l’impérialité en général, et en 
métropole en particulier, pose de lourds enjeux analytiques. Catégorie d’analyse reconstituée en 
raffinant un sens commun impérial situé dans l’histoire, l’impérialité peut être objectivée en 
consultant des documents qui peuvent être considérés, non seulement, comme produits de 
l’impérialité, mais aussi, comme les outils de sa perpétuation. Des outils (bases de données, 
recensements d’inventaires) restent à être inventés pour permettre davantage de dialogue, et 
dégager de nouveaux leviers de compréhension. En dernière instance, c’est toujours l’objectif des 
chercheuses et chercheurs qui préside aux choix méthodologiques. La mobilisation de 
documents produits en situation coloniale exige ainsi une constante défiance, pour éviter un 
stato-centrisme conduisant inévitablement à une analyse « par le haut » de la domination et 
pour éviter une réification de la domination reproduisant la façon dont les agents de l’État 
impérial envisageaient eux-mêmes leur pouvoir. Nombre d’archives paraissent froides et 
routinières : c’est que la violence raciale caractéristique de l’impérialité y est à la fois normalisée 
et euphémisée, et la capacité d’agir des dominées et des dominés bien souvent ignorée. Au crible 
de la critique donc, la normalité du sens commun des agents de la colonisation autant que 
l’agentivité – mais aussi d’autres attitudes – des colonisées et des colonisés peuvent être saisis à 
travers des archives marquées du sceau de l’impérialité, qui sont parfois les principales sources 
disponibles. S’en priver, ce serait renoncer à comprendre certains aspects essentiels du système 
impérial autant qu’à de possibles moyens de retrouver des voix, souvent distordues et toujours 
incomplètes, dominées. 

 
 

34 Voir le travail mené au sein de l’ANR Métrocolmo (La fabrication de la « citoyenneté sociale » entre colonie, 
métropole et mondialisation : le cas des travailleurs marocains [années 1910-nos jours]). 





DÉBATS ET PERSPECTIVES 

Penser la pacification entre guerre et apaisement : 
un état des lieux historiographique 

Patrick DRAMÉ 
Université de Sherbrooke 

patrick.drame@usherbrooke.ca 

Dans un important rapport de synthèse qu’il rédige en 1930, depuis le poste de Bouar 
dans la circonscription de la Haute-Sangha (colonie du Moyen-Congo), au lendemain de la 
campagne de « pacification » qu’il a conduite à la tête des troupes coloniales contre les 
populations Baya insurgées, le lieutenant-colonel Boutin relève : 

« Dans la guerre coloniale, l’action militaire est inséparable de l’action politique 
[…]. Il faut que l’adversaire soit pénétré de l’idée qu’il est impossible de nous 
résister, que toute lutte est folie […]. Il ne faut donc pas enregistrer un échec ou 
même des demi-succès […]. Il faut convaincre l’ennemi de l’inutilité de ses 
efforts »1. 

Ce constat d’un officier, confronté à l’une des plus importantes insurrections 
anticoloniales de l’Afrique colonisée, met en exergue l’association de l’usage de la force, de la 
violence (action militaire) et des méthodes dites « douces » (action politique). Si la première 
action se justifie par la volonté de conquérir et de maintenir l’ordre colonial2, la seconde participe 
de l’idée d’apaiser et de se concilier les populations à travers des mesures politiques, de 
complexes machinations politiques, qui participeraient non seulement à atténuer les effets de la 
violence conquérante, mais aussi à la « mise en valeur » ou du moins à l’exploitation économique 
du territoire conquis et occupé. 

 
 

1 CHETOM, 15 H 54, Dossier 2, Lieutenant-Colonel Boutin, « Aperçu des opérations militaires en pays Bayas », 
p. 1-34, août 1930. 
2 Jean-Pierre BAT et Nicolas COURTIN, Le maintien de l’ordre colonial. Afrique et Madagascar, XIXe-XXe siècles, 
Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2012. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 100 

L’extrait du rapport du lieutenant-colonel Boutin fait également référence aux actes de 
résistance des colonisés aux dynamiques de pacification et de maintien de l’ordre colonial3. Ce 
paradigme des résistances, qui permet pourtant de souligner la capacité de penser et d’agir des 
« indigènes », est encore minorée dans l’historiographie contemporaine tant le concept de 
pacification, aussi compris au travers des termes de « guerre contre-insurrectionnelle » ou de 
« guerre contre-révolutionnaire », selon les contextes, est encore tributaire de la charge 
politique et idéologique qui a sous-tendu sa théorisation et sa pratique par des thuriféraires, 
« bâtisseurs d’empire » ou proconsuls impériaux tels que Bugeaud, Galliéni, Pennequin, 
Lyautey, Faidherbe ou Archinard4. Dans le même temps, elle fait fi de toute forme d’agentivité 
des colonisés qui, dans plusieurs cas, ont fait preuve d’ingéniosité ainsi que de sens politique et 
stratégique afin de contrecarrer la dynamique pacificatrice des États coloniaux. 

Effectuer un état de la question sur les productions scientifiques dédiées à la 
« pacification » nécessite également de prendre en compte le présentisme du premier quart du 
XXIe siècle5. Le contexte international est en effet marqué par les interventions militaires 
occidentales, et plus particulièrement celles des États-Unis en Irak (2003-2011)6 et en 
Afghanistan (2001-2021)7 ainsi que, dans une moindre mesure, celles de la France et de ses 
alliés au Sahel et dans le Sahara (2014-2022). Les défis politiques tout comme les impasses 
militaires et stratégiques que posent ces guerres déclenchées au nom de la lutte contre le 
djihadisme et le terrorisme islamiste sont les catalyseurs d’un réel regain d’intérêt 
historiographique pour la pacification et la guerre contre-insurrectionnelle. Les guerres 
asymétriques8, menées en Irak, en Afghanistan et dans la région sahélo-saharienne, trouvent en 
effet leur résonance avec celles entreprises par les puissances coloniales européennes qui, 
environ un siècle durant, ont conquis et occupé l’Asie et l’Afrique9. 

Dans le cadre de cette étude visant à cartographier et à évaluer la production 
scientifique consacrée à la pacification et à la guerre contre-insurrectionnelle dans l’Empire 
colonial français d’Afrique et subsidiairement d’Asie, une revue documentaire approfondie a été 
menée. Celle-ci s’est appuyée sur la combinaison des informations issues de plusieurs bases de 

 
 

3 Romain TIQUET, « Maintien de l’ordre colonial et administration du quotidien en Afrique », Vingtième Siècle. 
Revue d’histoire, vol. 140, n°4, 2018, p. 3-13. 
4 Jacques FRÉMEAUX, « L’armée coloniale et la République (1830-1962) », in Olivier FORCADE, Éric DUHAMEL 
et Philippe VIAL (éd.), Militaires en République, 1870-1962, Paris, Éditions de la Sorbonne, 1999, p. 101-109. 
5 François HARTOG, Régimes d’historicité. Présentisme et expérience du temps, Paris, Le Seuil, 2003. 
6 Irène COSTANTINI et Dylan O’DRISCOLL, « 2003-2023: A Twenty-Year Reflection of the Iraqi Invasion, 
Occupation and Resulting Interventions », International Peacekeeping, vol. 30, n°5, p. 549-561. 
7 Gérard CAHIN, « Afghanistan : vingt ans après », Annuaire Français de Droit International, 2021, vol. 67, 
p. 175-209. 
8 La guerre asymétrique désigne un type de conflit opposant des forces militaires structurellement inégales, 
généralement entre un État disposant d’une armée régulière et des groupes non étatiques aux capacités matérielles 
limitées. Dans ce contexte, les acteurs les plus faibles mobilisent des stratégies non conventionnelles visant à 
compenser leur infériorité tactique et technologique, en exploitant les vulnérabilités de l’adversaire étatique. Sur la 
définition de l’asymétrie, voir Chloé Mariën-Casey METZ, « La guerre asymétrique et l’avenir de l’Occident », 
Politique étrangère, 68ᵉ année, n°1, 2003, p. 25-40. 
9 Sur la guerre asymétrique, voir aussi les travaux d’Ivan ARREGUIN-TOFT, « How the Weak Win Wars: A 
eory of Asymmetric Conflict », International Security, vol. 26, no 1, 2001, p. 93-128. 



Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux historiographique 

 101 

données scientifiques reconnues (Google Scholar, Scopus, Cairn, JSTOR, Worldcat, EBSCO), 
de catalogues de bibliothèques universitaires et de moteurs de recherche spécialisés. Les mots-
clés retenus – dont « pacification », « guerre coloniale », « résistance anticoloniale » et 
« Galula » – ont été sélectionnés en fonction de leur pertinence conceptuelle et utilisés avec des 
opérateurs booléens afin d’optimiser la précision des résultats. Selon les résultats, un espace 
chronologique d’une vingtaine d’années (2000-2025) a été établi. Celui-ci permet, d’une part, 
de regrouper les productions scientifiques autour de trois grands champs thématiques 
structurants et, d’autre part, de faciliter la recherche de comptes rendus d’ouvrages et parfois 
d’articles au travers desquels il est possible de saisir leur réception et les débats qu’ils ont suscités 
parmi les spécialistes. 

L’état des lieux de la production scientifique de ces vingt-cinq dernières années sur la 
pacification se décline en trois grands champs thématiques majeurs, autour desquels s’articule 
d’ailleurs le présent article. Il s’agit en effet d’examiner, dans un premier temps, comment les 
auteurs discutent de l’histoire, du sens et des outils de la pacification. Alors que les auteurs, 
influencés par le courant postcolonial, n’accolent pas à la pacification l’usage strict de la violence, 
d’autres chercheurs lui ont donné un sens polymorphe qui rend mieux compte de la complexité 
du vocable. Il est toutefois étonnant que la plupart des chercheurs ne posent pas un regard 
critique sur le second sens donné à ce concept, qui plonge pourtant ses racines dans l’idéologie 
coloniale et dont le but ultime est d’assurer la domination impériale et la mise en œuvre de la 
« mission civilisatrice ». 

La production scientifique doit impérativement tenir compte de la réédition en 2008 et 
en 2016 des réflexions théoriques du lieutenant-colonel David Galula, publiées initialement 
aux États-Unis au début de la guerre du Vietnam, et de celle de Hafid Keramane en 2013 qui 
proposait un saisissant réquisitoire contre la pacification durant la guerre d’Algérie. Il importe 
donc de voir, dans un second temps, en quoi ces rééditions s’inscrivent dans la foulée d’une quête 
de doctrines d’intervention de l’armée américaine confrontée à des impasses stratégiques en 
Afghanistan et en Irak, et des commémorations du cinquantenaire des indépendances 
africaines. Enfin, notre étude évaluera cette nouvelle tendance de l’historiographie qui s’attache 
à revisiter, dans des perspectives tantôt hagiographiques, tantôt critiques, les idées et l’action 
pacificatrice de certains officiers coloniaux français tels que Bugeaud, Archinard et Faidherbe. 
Enfin, nous examinerons certaines études, très minoritaires du reste, qui cherchent à mettre en 
lumière un aspect peu éclairé par l’historiographie consistant à analyser les stratégies mobilisées 
par les colonisés afin de résister et de contrecarrer les politiques pacificatrices des États 
coloniaux. 

HISTORIQUE, SENS ET OUTILS DE LA PACIFICATION 

Le concept de « pacification » a fait l’objet d’importants efforts de définition et 
d’historicisation. Son sens et sa signification ainsi que son historique ont été rediscutés et 
redéfinis à nouveaux frais. Les premières études des années 2000, qui s’inscrivent dans le 
courant des études postcoloniales, se sont attachées à évaluer exclusivement le rôle central de la 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 102 

violence dans la conquête et le maintien de l’ordre colonial. Dans une étude, récemment rééditée, 
le politologue et historien Achille Mbembe discute de la période postérieure à l’ère coloniale et 
montre la « rémanence d’un imaginaire colonial » dans le régime de la postcolonie en Afrique. 
Dans son chapitre premier, il souligne que la souveraineté coloniale, comprise à travers le 
concept de commandement, est elle-même régie par l’agencement de trois formes de violence. 
La « violence fondatrice » consiste en un droit de conquête ; la « violence de légitimation » 
fournit les outils discursifs pour justifier la colonisation et sa « mission universalisante » ; la 
« violence de ratification », enfin, se répète et se cristallise10. En somme, tous ceux qui s’opposent 
et ne reconnaissent pas cette souveraineté sont jugés « hors la loi », « sauvages », et demandent 
à être « apprivoisés ». Si la réflexion de Mbembe est pertinente afin de saisir la centralité de la 
violence, elle n’évoque pas « l’action politique », qui est une dimension pourtant 
consubstantielle au maintien de l’ordre et à la pacification. 

Dans la foulée des controverses autour de la loi mémorielle du 23 février 2005 en 
France11, le politologue Olivier Le Cour Grandmaison, dans Coloniser. Exterminer : sur la 
guerre et l’État colonial, aborde l’usage de méthodes brutales et singulières des militaires dans 
la conquête et le maintien de l’ordre dans l’Algérie coloniale. La mise en dépendance de 
l’ancienne Régence effectuée à coups de destruction, d’enfumades, de massacres et de 
déportation est un lieu d’incubation de concepts et de « techniques répressives » étendus dans 
d’autres territoires de l’Empire colonial. La réflexion de Le Cour Grandmaison a cependant 
suscité des réserves. Le duo d’historiens Meynier et Vidal-Naquet considère son étude comme 
« une anthologie des horreurs coloniales ». Selon eux, bien qu’il existe des spécificités coloniales, 
il ne saurait être question de faire des colonies des « matrices », voire des « laboratoires » à partir 
desquels se sont élaborées les violences répressives caractéristiques des guerres totales12. 

Pour sa part, l’historienne Emmanuelle Saada signale les limites méthodologiques de 
la démonstration de Le Cour Grandmaison. En effet, elle remet en cause la légitimité d’une 
approche qui consiste à juxtaposer des textes et des discours provenant de commentateurs et 
de praticiens de la colonisation13. Pour Saada, l’usage hétéroclite de citations produit des « effets 
rhétoriques » qui, en définitive, expriment « un mépris total à l’égard des indigènes algériens ou 
justifiant l’usage de la violence ». Saada souligne enfin que la domination coloniale ne saurait 
être réduite au seul usage de la violence14. À travers cette importante critique, l’historienne 

 
 

10 Achille MBEMBE, De la postcolonie. Essai sur l’imagination politique dans l’Afrique contemporaine, Paris, La 
Découverte, 2020 [2000], p. 78-80. 
11 Cette actualité de l’histoire coloniale en français est bien abordée par l’ouvrage de Pascal BLANCHARD, Nicolas 
BANCEL et Sandrine LEMAIRE, La fracture coloniale : la société française au prisme de l’héritage colonial, Paris, 
La Découverte, 2005. 
12 Gilbert MEYNIER et Pierre VIDAL-NAQUET, « Controverse : Coloniser Exterminer : de vérités bonnes à dire à 
l’art de la simplification idéologique », Esprit, no 320, 2005, p. 162-177. 
13 Emmanuelle SAADA, « Coloniser. Exterminer : Sur la Guerre et l’État Colonial », Critique 
Internationale, vol. 32, no 3, 2006, p. 211-216. 
14 Dans son article de 2013, Le Cour Grandmaison semble indiquer que la logique d’extermination des musulmans 
algériens tend à s’atténuer durant l’extrême fin du XIXe siècle. Voir Olivier LE COUR GRANDMAISON, « De 
l’“extermination” à la “mise en valeur” des colonies : le triomphe de l’exception française (1885-1931) », in Amaury 



Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux historiographique 

 103 

déconstruit, sans pour autant l’aborder de manière explicite et analytique, l’approche très 
restrictive du concept de « pacification » réduite à la seule violence. Cette approche critique est 
très bien représentée par les politologues Achille Mbembe et Olivier Le Cour Grandmaison15. 
Le duo déjà évoqué, Meynier–Vidal-Naquet, ne souligne pas, lui non plus, les limites de la 
définition du concept. Il est important de préciser que son utilisation n’est pas spécifique à la 
colonisation du XIXe et du XXe siècle16. Il est d’usage ancien et est le fait d’officiers et 
d’administrateurs coloniaux en charge du gouvernement et du contrôle des individus et des 
ressources. 

Plusieurs études récentes se sont ainsi attachées non seulement à en retracer 
l’historicité, mais aussi à en discuter la complexité. En 2013, l’historienne Samia El Mechat 
dirige un imposant ouvrage formé de vingt-deux contributions qui traitent de la relation entre 
pacification et administration en situation coloniale et de l’actualité de cette dernière dans des 
contextes contemporains (Irak/Afghanistan), et qui la revisitent remarquablement17. 
L’introduction générale du livre identifie deux sens au terme de pacification. Il désigne d’abord 
une action militaire ou « de police » visant à rétablir l’ordre par le truchement de la contrainte, 
voire de la violence, afin d’inspirer la terreur aux dominés18. Il renvoie également à une action 
politique dont l’objectif est l’apaisement, la conciliation et la paix avec les dominés. Autrement 
dit, l’action politique vise, selon El Mechat, « à ramener l’ordre, […] là où l’adversaire a apporté 
la terreur et le désordre ». Elle précise : « [p]our Galliéni, Lyautey ou Angoulvant, la pacification 
est ainsi pensée comme un phénomène multidirectionnel irréductible au seul aspect militaire 
même si celui-ci prime sur tout »19. 

Contrairement aux polémiques suscitées par l’étude de Le Cour Grandmaison, 
Coloniser, pacifier, administrer est plutôt bien reçu par les spécialistes. Dans son compte rendu 
de lecture, Marc Michel souligne la pertinence et l’apport d’une étude qui a su s’éloigner d’un 
« discours idéologique » pour proposer une réflexion approfondie, axée sur un large éventail 
d’études de cas originales. M. Michel relève d’ailleurs avec pertinence que El Mechat participe 
à l’élargissement du concept lorsqu’elle considère que les politiques coloniales en matière 
d’éducation et de santé sont conçues afin d’édifier « une double autorité militaire et politique 
s’appuyant sur une délégation de responsabilités aux élites locales ». Or, ce projet de « double 
autorité » procède davantage de la chimère si l’on considère que la pacification n’a été que « la 
variable d’ajustement de la domination »20. Cette dernière remarque est pertinente quand on 

 
 

LORIN et Christelle TARAUD, Nouvelle histoire des colonisations européennes (XIXe -XXe siècles), Paris, Presses 
universitaires de France, 2013, p. 159-160. 
15 L’étude de la violence coloniale dans une perspective mondiale a également fait l’objet de la publication du livre 
de Dierk Walter, qui s’inscrit aussi dans la perspective du courant postcolonial. Voir Dierk WALTER, Colonial 
Violence: European Empires and the Use of Force, New York, Oxford University Press, 2017. 
16 E. SAADA, « Coloniser. Exterminer », art. cit., p. 212-213. 
17 Samia EL MECHAT (éd.), Coloniser, pacifier, administrer XIXe-XXIe siècles, Paris, CNRS Éditions, 2013. 
18 S. EL MECHAT, « Introduction générale », in Coloniser, pacifier, administrer..., op. cit., p. 8. 
19 Ibidem. 
20 Marc MICHEL, « Samia El Mechat (éd.), Coloniser, pacifier, administrer, XIXe-XXIe siècles », Histoire Politique 
[En ligne : journals.openedition.org/histoirepolitique/12788 ; consulté le 11/07/2025]. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 104 

sait les contradictions entre l’idée de la « mission civilisatrice » et les impératifs d’exploitation 
économique et de maintien de l’ordre colonial. En somme, la pacification induit 
indubitablement une « intrication entre action politique et action militaire ». Par voie de 
conséquence, il importe de remettre en cause le schéma classique biaisé qui consiste à considérer 
que la pacification n’interviendrait qu’au lendemain des conquêtes et avec comme but unique 
de combattre les résistances « indigènes ». Dans la même perspective, il faut souligner que 
l’action politique, si elle vise l’apaisement et la conciliation avec les colonisés, induit une stratégie 
visant à assurer le maintien de l’ordre colonial. 

Le concept de pacification a aussi suscité plus récemment de nouvelles études qui ont 
contribué à renforcer son sens heuristique tout en retraçant son historicité, à savoir sa genèse et 
ses différentes conceptions, notamment en Europe. Tout d’abord, dans un article publié en 2016 
dans la revue Défense nationale, l’historienne Julie d’Andurain propose de discuter de la notion 
de pacification comme tactique et politique « permettant de justifier la guerre sous couvert de 
protection des populations »21. D’Andurain situe les premiers usages du vocable en France 
durant les guerres de la Révolution française (1792 et 1802, qui se poursuivent jusqu’en 1815) 
et la guerre de Vendée (1793-1796). À la fin du XIXe siècle, suivant la conquête de l’Algérie, le 
terme occupe une place importante dans la littérature militaire et coloniale. L’auteure avance 
l’idée selon laquelle le vocable comporte un sens polémique, contradictoire, voire ambigu. En 
effet, elle procède d’un processus guerrier tout en se parant du devoir de protection des 
populations colonisées. 

La contribution de d’Andurain se démarque de l’historiographie précédente en ce sens 
qu’elle propose une analyse approfondie des origines et des soubassements idéologiques du 
principe de protection des indigènes, tout en soulignant la complexité des méthodes de 
« pacification » sur le terrain colonial22. À travers un article publié en 2021, Jean-François Klein, 
spécialiste d’histoire maritime et militaire ainsi que des réseaux transnationaux de l’Asie 
orientale, poursuit dans la même veine qu’El Mechat, mais tout en affinant aussi bien l’étude de 
l’histoire que du contenu du vocable de pacification. S’inscrivant dans une approche 
diachronique, il fait remonter le terme à l’époque de Charlemagne qui le fit inscrire dans sa 
titulature. Ce terme d’origine latine (pacificatio) signifie, durant la république romaine, « […] 
retour à la paix, accommodement, réconciliation […] »23. Au même titre qu’El Mechat et 
d’Andurain, l’auteur souligne que le terme sert généralement à désigner les guerres coloniales et 
de décolonisations menées par les puissances européennes en Asie et en Afrique. 

Dans les articles respectifs qu’ils ont publiés dans un numéro récent de la revue Guerres 
mondiales et conflits contemporains intitulé La pacification : une autre forme de guerre ? 24, 

 
 

21 Julie D’ANDURAIN, « Résolution des conflits au début du XXe siècle : “pacification” ou émergence d’une pensée 
tactique ethno-centrée », Revue Défense nationale, vol. 792, 2016, p. 53-58. 
22 Ibidem, p. 55. 
23 Jean-François KLEIN, « La pacification, un processus impérial », Encyclopédie d’histoire numérique de l’Europe 
[En ligne : ehne.fr/fr/node/12418 ; consulté le 9/10/2021]. 
24 Dossier : « La pacification : une autre forme de guerre ? », Guerres mondiales et conflits contemporains, 
2022, vol. 287, 168 p. 



Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux historiographique 

 105 

Michel Bodin, spécialiste de la guerre d’Indochine et auteur de l’introduction générale du 
numéro, et Jean-François Klein avancent l’idée selon laquelle la pacification intervient dans un 
« moment colonial » qui fait suite à la conquête armée proprement dite. En tant que « phase 
ultime avant l’installation », elle vise alors à « ramener la concorde et asseoir le pouvoir 
colonial »25. Dans un article consacré au passage de la pacification à la guerre contre-
insurrectionnelle au Cambodge, ierry Maloux mentionne l’importance d’élargir la définition 
du concept de pacification26. Le théâtre d’opérations cambodgien met en effet en scène « une 
armée populaire d’annexion, cherchant à imposer son idéologie communiste » et des facteurs et 
enjeux locaux d’ordres religieux, ethniques et politiques spécifiques. Une telle complexité a 
comme conséquence pour l’armée française « la recherche permanente d’une méthode 
adaptable et efficace et dont l’effet majeur oscille entre le contrôle de la population et celui du 
territoire »27. 

Il importe aussi de poser un regard critique quant au contenu normatif que d’Andurain, 
Bodin et Klein donnent à la notion de pacification. En effet, les trois auteurs ont tendance à 
reprendre à leur compte les conceptions des militaires et officiers coloniaux thuriféraires et 
praticiens de la pacification. Sous leur plume, la domination coloniale implique une phase 
d’explorations, de conquête militaire, puis de pacification des populations soumises. Or, ce 
séquençage relève d’un « discours de pouvoir » qui met évidemment de l’avant le prestige et 
l’héroïsme de la puissance conquérante. Il tend aussi à simplifier un temps impérial qui, en 
Afrique comme en Asie, fait que la « pacification » procède d’une reconquête permanente. 
Enfin, il minore le fait que l’expérience coloniale est une histoire de résistances des indigènes, et 
donc de maintien de l’ordre au quotidien et en permanence de la part du colonisateur28. 

L’historien Michel Bobin précise ainsi que « la pacification prend des formes différentes 
selon les mentalités, les adversaires, les moyens et les objectifs »29. Dans cette perspective, trois 
articles du numéro thématique de 2022 de la revue Guerres mondiales et conflits 
contemporains abordent avec pertinence le rôle des postes militaires et des supplétifs dans la 
pacification. Dans le premier cas, Ivan Cadeau souligne les rôles militaires et civils dévolus au 
poste en Indochine française. Il avance l’idée selon laquelle la « politique du poste » qui sous-
tend la pacification du territoire s’est soldée par un cuisant échec. Ce dernier est inhérent des 
distances et des difficultés liées au ravitaillement, d’une part, et à l’action du Vietminh qui a su 
emporter l’adhésion des populations civiles, d’autre part30. 

 
 

25 Michel BONIN, « La pacification : une autre forme de guerre ? » et Jean-François KLEIN, « La pacification : un 
legs impérial hybride par-delà les décolonisations », in Ibidem p. 3-7 et p. 9-22 
26 ierry MALOUX, « De la pacification à la contre-insurrection, la recherche d’une méthode : Cambodge, 1946-
1953 », in Ibidem, p. 51-64. 
27 Ibidem, p. 51-52. 
28 Romain TIQUET, « Maintien de l’ordre colonial et administration du quotidien en Afrique », Vingtième Siècle. 
Revue d’histoire, vol. 140, no 4, 2018, p. 3-13. 
29 M. BONIN, « La pacification : une autre forme de guerre ? », in Guerres mondiales et conflits contemporains, 
op. cit., p. 3-7.  
30 Ivan CADEAU, « Le poste de la guerre d’Indochine : l’échec de la pacification », in Ibidem, p. 23-36. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 106 

Il est toutefois étonnant que l’auteur n’approfondisse pas ce qu’on pourrait appeler les 
stratégies politiques de « contre-pacification » qui ont amené le Vietminh à reconquérir la 
souveraineté indochinoise. Dans le deuxième cas, Michel Bodin aborde le rôle et le concours à 
l’armée française des forces autochtones durant la période d’un siècle de pacification au 
Vietnam31. Recrutés par le biais du volontariat, payés à la journée et armés par les autorités 
coloniales, ces auxiliaires assurent des fonctions diverses de combat, de garde des villages et des 
blockhaus, et le recueil de renseignements. L’auteur souligne aussi comment la guerre 
d’Indochine a contribué au développement du recrutement qui s’avère indispensable avec la 
guerre totale imposée par le Vietminh. 

RÉÉDITIONS, RÉAPPROPRIATIONS ET COMMÉMORATIONS 

L’état des lieux historiographique consacré à la pacification associée à la guerre contre-
insurrectionnelle ne peut faire fi de la réédition d’ouvrages préalablement publiés dans un 
contexte marqué par des guerres de décolonisation (Indochine et Algérie) et celle du Vietnam 
(1954-1962). Les publications successives de Pacification In Algeria (1963) et de Counter-
Insurgency Warfare: eory and Practice (1964) interviennent aussi durant les premières 
années d’exil au Armed Staff Forced College de Norfolk (États-Unis) de David Galula, officier 
de l’armée française (1919-1967)32. La première étude s’apparente à un mémorandum rédigé 
« sur commande » de Rand Corporation, organisme de recherche à but non lucratif créé en 
1948. L’organisme se fixe comme objectif de jouer un rôle de conseil auprès de l’armée et des 
décideurs politiques américains pour ce qui concerne les politiques publiques et les relations 
internationales. 

Quant à la maison d’édition Praeger, éditrice de Counter-Insurgency Warfare, elle est 
fondée en 1950 et se spécialise dans les publications académiques sur la guerre froide, les 
relations internationales et l’histoire militaire. Il importe de rappeler que la réflexion de Galula 
est le fruit d’une expérience qui, depuis la Deuxième Guerre mondiale, a fait de lui à la fois 
l’observateur de guérillas (ou de guerres asymétriques) et un praticien de la guerre contre-
insurrectionnelle. De fait, Ann Marlowe, journaliste et écrivaine américaine, auteure d’une 
importante monographie sur le parcours de Galula, replace ces deux livres dans des contextes 
marqués par son exposition à la doctrine de la guerre révolutionnaire dans des théâtres de 
conflits en Chine, aux Philippines, en Malaisie et dans les Balkans33, par l’intérêt accru de 
l’armée française pour la guerre contre-révolutionnaire, notamment dans le cadre des guerres 
d’Indochine et d’Algérie, et enfin par la transmission de la doctrine insurrectionnelle française 
à l’armée américaine, dont l’engagement devient massif au Vietnam au début des années 1960. 

 
 

31 M. BONIN, « Partisans et supplétifs dans la pacification du Vietnam (1914-1954) », in Ibidem, p. 3-7. 
32 En 1962, le lieutenant-colonel Galula occupe, pour une durée d’un an, un poste de chercheur associé au Center 
For International Affairs de l’Université Harvard. 
33 Ann MARLOWE, David Galula: His Life and Intellectual Context, Carlisle, Strategic Studies Institute, US Army 
War College, 2010, p. 25-35. 



Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux historiographique 

 107 

Dans Pacification in Algeria, Galula reconstitue les péripéties et les succès de son 
commandement du deuxième bataillon du neuvième Régiment d’Infanterie Coloniale (RIC) 
engagé dans le district de la Grande Kabylie. Il y met alors en œuvre des techniques militaires 
et politiques qui lui ont permis de juguler la rébellion34. Dans Counter-Insurgency Warfare, le 
lieutenant-colonel expose ses théories sur la contre-insurrection et la pacification. Après avoir 
minutieusement décrit les conditions susceptibles de mener à la réussite de l’insurrection, 
Galula expose une stratégie en plusieurs étapes pour l’anéantir. Il met également l’accent sur 
l’importance de se concilier les populations civiles, considérées comme un enjeu majeur, sans 
exclure l’usage de la violence armée contre les insurgés et le « terrorisme »35. Les rééditions des 
réflexions théoriques de David Galula font écho à un contexte international marqué par 
l’engagement militaire difficile des forces armées occidentales, plus spécifiquement des forces 
états-uniennes en Irak comme en Afghanistan36. 

Ces interventions armées ne se sont pas déroulées sans accroc du fait des résistances 
locales et des impasses qui les ont caractérisées. Aussi, alors que ses études publiées 
préalablement outre-Atlantique sont peu connues en France, celles-ci exercent une forte 
influence au sein du commandement militaire américain confronté aux réalités du terrain et à 
l’enlisement des troupes engagées dans les théâtres d’opérations afghano-irakiens. C’est donc un 
général David Petraeus confronté à des insurrections, au terrorisme et au djihadisme menés par 
Al-Qaïda qui mobilise et repense à nouveaux frais la doctrine contre-insurrectionnelle par le 
truchement des écrits du lieutenant-colonel David Galula37. La doctrine de counter-insurgency 
(COIN), ou « doctrine Petraeus », mise en œuvre en Irak repose sur quatorze points insistants 
sur « l’aspect vital de l’appui de la population civile au travers de moyens coercitifs 
(rétablissement de la sécurité) et non coercitifs (tisser des liens avec les civils locaux) »38. 

La réédition des œuvres de Galula, conçues comme sources d’enseignements et de 
leçons à tirer quant à la guerre contre-insurrectionnelle, s’accompagne également d’un certain 
« frémissement » historiographique qui s’attache à retracer et à célébrer le parcours de 
formation, l’expérience de terrain et les idées développées par Galula dans la pratique de la 
pacification. On peut en particulier citer la biographie de la journaliste Ann Marlowe39, le 
mémoire de maîtrise du lieutenant-colonel Roger Vandomme40 et la monographie de 

 
 

34 David GALULA, Pacification in Algeria, Santa Monica, Rand Corporation, 1963. 
35 ID., Counter-Insurgency Warfare: eory and Practice, New York, Praeger, 1964. 
36 ID., Contre-insurrection. éorie et pratique, Paris, Economica, 2008 ; ID., Pacification en Algérie : 1956-1958, 
trad. par Julia Malyse, Paris, Les Belles lettres, 2016. 
37 Dossier : « De Galula à Petraeus », Cahiers de la recherche doctrinale, Paris, CDEF, 2009, p. 6. 
38 Ibidem. 
39 Ann MARLOWE, David Galula: His Life and Intellectual Context, op. cit. 
40 Lieutenant-colonel Roger VANDOMME, La généalogie de David Galula : voyage aux origines de la pensée 
contre-insurrectionnelle, Kingston, Collège des forces canadiennes, Maîtrise en études de la défense, 2009-2010, 
78 p. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 108 

A. A. Cohen41, tous deux membres de l’armée canadienne42. Dans la foulée de redécouverte des 
écrits de Galula, la republication, en 2013, de l’ouvrage La Pacification : livre noir de six années 
de guerre en Algérie s’inscrit, quant à elle, dans une actualité politique et historique française et 
africaine marquée par les débats sur le passé colonial et par les commémorations du 
cinquantenaire des indépendances43. 

Alors que le contexte politique hexagonal est à la guerre d’Algérie et à la censure des 
idées anticoloniales, la première publication de Pacification est assurée en février 1960 par La 
Cité Éditeur, établi à Lausanne. Signé par Hafid Keramane, militant du Front de libération 
nationale (FLN) et responsable de la délégation diplomatique du Gouvernement provisoire de 
la République Algérienne (GPRA) auprès de la République Fédérale d’Allemagne (RFA), ce 
livre, interdit en France au moment de sa publication44, regroupe des témoignages de victimes 
et d’appelés sur les mesures répressives mises en œuvre par l’État français contre les combattants 
et les militants algériens. Il constitue donc un réquisitoire frappant contre la violence de la 
« pacification » qui s’apparente pour d’aucuns à un « cynique euphémisme », conçu par l’État 
français afin de dissimuler les usages massifs de la torture, des exécutions sommaires, des 
incendies de village et des déplacements de populations45. En reprenant le mot « pacification » 
dans le titre de leur ouvrage, les auteurs s’attachent à déconstruire un terme qui ne dénote pas 
d’une volonté de rétablir l’ordre et d’imposer la paix. Il est davantage symptomatique d’une 
construction idéologique étatique justificatrice de l’usage de la force et masquant des pratiques 
sous-jacentes à la violence répressive à l’encontre des combattants de l’indépendance de l’Algérie. 

Dans son éditorial, Nils Andersson inscrit la publication dans une perspective de 
« travail de mémoire, qui n’est pas un chemin de contribution : comme il s’agit de savoir ce que 
doivent être, en de telles circonstances, le rôle et le comportement de l’État, de même il importe 
de savoir ce que doit être notre conduite. Ce défi posé, le travail de mémoire s’inscrit à la croisée 
d’une volonté de liberté citoyenne »46. De surcroît, la réédition de Pacification s’inscrit, selon les 
mots de l’éditeur, dans une volonté « de rendre hommage au rôle capital qu’a pu jouer l’édition 
durant la guerre d’Algérie : un rôle de révélation des faits et de prise de conscience. Un rôle, 
surtout, de résistant »47. 

 
 

41 A. A. COHEN, Galula: e Life and Writings of the French Officer Who Defined the Art of 
Counterinsurgency, Boulder, Praeger, 2012, 376 p. 
42 On peut aussi ajouter la synthèse de Élie TENENBAUM, « David Galula, Professional Soldier and Strategic 
“Courier” (Sfax, January 19th, 1919 La Norville (Essonne [France]), May 11th, 1967 » Archives Juives, vol. 52, 
no 2, 2019, p. 150-156. 
43 Hafid KERAMANE et Nils ANDERSSON, La pacification : livre noir de six années de guerre en Algérie, Paris, 
Les Petits matins, 2013 [1960]. 
44 Didier MONCIAUD, « Hafid Keramane, La Pacification », Cahiers d’histoire. Revue d’histoire critique, vol. 123, 
2014 [En ligne : journals.openedition.org/chrhc/3622 ; consulté le 20/11/2025]. 
45 Le travail de recueil et d’authentification de témoignages et de collectes de documents a été effectué par des 
militants anticolonialistes et par la Fédération de France du FLN. 
46 N. ANDERSSON, « Histoire d’un livre », préface de Hafid KERAMANE et N. ANDERSSON, La pacification, 
op.cit., p. 49-50. 
47 Marie-Édith ALOUF et Olivier SZULZYNGER, « Pourquoi publier la pacification ? », Avant-propos de l’éditeur, 
in Ibidem. 



Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux historiographique 

 109 

ÉTUDES DE CAS DE PACIFICATION ET MOBILISATION RÉSISTANTE À LA PACIFICATION 

L’historiographie de la pacification est aussi marquée par l’intérêt accordé à l’étude des 
principes et à l’action de certains officiers coloniaux. L’accent est aussi mis sur les outils et 
moyens spécifiques de la pacification relativement négligés jusque-là. Enfin, la perspective des 
colonisés, et plus particulièrement leurs stratégies visant à contrer l’action pacificatrice, fait 
désormais l’objet d’études pertinentes. 

Tout d’abord, dans un livre publié en 2006, version abrégée de sa thèse soutenue en 
2004, Martine Cuttier aborde le parcours et les conceptions de Louis Archinard dans la 
conquête et l’organisation administrative du Soudan qu’il gouverne entre 1888 et 189348. Bien 
qu’elle aborde avec finesse le mélange entre usage de la force, administration et « politique 
indigène » chez le proconsul, l’étude s’arrête assez peu sur les résistances aux politiques 
coloniales et de la part des colonisés. La même critique s’applique à la synthèse de Maxime 
Gillet, sur les conceptions contre-révolutionnaires de Lyautey développées dans la foulée de ses 
expériences au Tonkin, à Madagascar et au Maroc. Adoptant une approche hagiographique, 
Gillet, alors commissaire-commandant, stagiaire de la promotion « Maréchal Lyautey » au 
Collège interarmées de la défense49, magnifie la politique de la « tache d’huile » dont le 
proconsul s’est fait le chantre. Ainsi, à une phase de conquête territoriale en succède une autre, 
destinée à sécuriser le territoire conquis tout en assurant son organisation administrative : « la 
pacification alors durement obtenue, le développement économique se poursuit entre les mains 
des administrateurs civils »50. En définitive, la pacification participerait à la « civilisation » des 
territoires et des populations conquises dont les coutumes seraient respectées. 

À la différence du portrait laudateur et hagiographique proposé par Gillet, Michael 
Finch, historien australien, évalue dans une perspective critique la méthode dite « progressive » 
ou de la tache d’huile que les généraux Galliéni et Lyautey ont mise en place dans les dernières 
décennies du XIXe siècle afin de consolider les acquisitions coloniales du Tonkin et de 
Madagascar51. L’auteur souligne que le terme « progressif », entendu dans le sens d’une 
technique militaire et de l’humanitarisme républicain, suppose l’usage de la violence au service 
de l’action politique52. Autrement dit, à une lente expansion militaire sur le territoire conquis 
succède une phase de contrôle civil et militaire dans le but d’étendre la paix et d’assurer la 
prospérité au service des colonisés comme du colonisateur. Ce processus s’avère toutefois bien 
trop simpliste et schématique. Contrairement aux conceptions avancées par le duo Galliéni-

 
 

48 Marine CUTTIER, Portrait du colonialisme triomphant : Louis Archinard, 1850-1932, Paris, Lavauzelle, 2006. 
49 Yves WEMAERE, « Principes de pacification du Maréchal Lyautey », Revue de Défense nationale, no 734, 
novembre 2010, p. 127-128. 
50 Maxime GILLET, Principes de pacification du maréchal Lyautey, Paris, Économica, 2010. 
51 Michael FINCH, A Progressive Occupation? e Gallieni-Lyautey Method and Colonial Pacification in 
Tonkin and Madagascar, 1885-1900, Oxford, Oxford University Press, 2013. 
52 Richard FOGARTY, « Michael Finch, A Progressive Occupation? e Gallieni-Lyautey Method and Colonial 
Pacification in Tonkin and Madagascar, 1885-1900 », Journal of Modern History, vol. 88, no 1, 2016, p. 205-
206. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 110 

Lyautey, Finch montre que dans les théâtres d’opérations tonkinois et malgache, l’usage de la 
force s’est toujours confondu à celui de l’action politique et de l’exploitation économique53. 

L’historiographie consacrée aux méthodes de pacification promues par des proconsuls 
coloniaux s’est récemment enrichie grâce à l’examen des biographies et des parcours de deux 
« généraux d’Empire », en l’occurrence éophile Pennequin à Madagascar et en Indochine 
(1849-1916) et Louis Léon César Faidherbe au Sénégal (1854-1861 et 1863-1865). Dans le 
premier ouvrage, qui est une version remaniée d’un mémoire d’habilitation soutenu en 2014, 
Jean-François Klein, après avoir analysé en profondeur la formation, la carrière et les méthodes 
de pacification mise en œuvre par Pennequin – lesquelles ressemblent d’ailleurs à plusieurs 
égards à celles déployées par Galliéni et Lyautey –, qualifie le proconsul « d’indigénophile » en 
ce sens qu’il serait un des rares officiers coloniaux à respecter les dominés et à mettre sur pied 
une « politique raisonnée de domination, laquelle ne se conçoit pas sans une large 
compréhension des équilibres ethniques et sociaux des territoires »54. 

On objectera cependant le fait que l’indigénophilie à laquelle fait référence Klein ne 
saurait s’inscrire dans une perspective humanitariste. Elle relève davantage du discours de la 
« mission civilisatrice » et s’inscrit dans l’optique de commandement et de maintien de l’ordre 
colonial auquel est astreint tout officier ou administrateur dans les colonies. Il est tout aussi 
regrettable que l’ouvrage n’aborde pas la méthode de pacification déployée par Pennequin au 
regard de celles mises en œuvre dans les autres territoires de l’empire colonial français. En 
définitive, cette dernière n’est pas infaillible en ce sens qu’elle rencontre tant l’adhésion que la 
résistance des dominés, avec qui il faut sans doute négocier et s’accommoder. 

L’itinéraire de Louis Léon César Faidherbe, l’une des principales figures de l’expansion 
coloniale française au Sénégal dont il fut le gouverneur, est quant à lui abordé par Boubacar 
Niang, historien sénégalais, membre de l’école historiographique de Dakar55. La publication de 
cette monographie56 s’inscrit dans le sillage d’un contexte mondial de mobilisation contre la 
présence de monuments coloniaux dans les espaces publics57. Le Sénégal n’échappe pas à cette 
réalité puisqu’une campagne intitulée « Faidherbe doit tomber » y a vu le jour en 2018. Son 
objectif était le démantèlement de la statue du gouverneur trônant dans la ville de Saint-Louis. 
Niang propose une analyse qui veut se distancier aussi bien de l’hagiographie coloniale que de 
son pendant dénonciateur. Il avance l’idée selon laquelle l’œuvre du général Faidherbe ne serait 
que le prolongement des politiques menées par ses prédécesseurs à tête de la colonie, dont 
Bouet-Willaumez ou Protet. Cette thèse est cependant difficilement soutenable. En effet, en sa 
qualité de gouverneur du Sénégal entre 1854 et 1861, puis de 1863 à 1865, Louis Faidherbe 

 
 

53 Ibidem, p. 206. 
54 Philippe LE FAILLER, « Jean-François Klein, Pennequin, le “sorcier de la pacification”, Madagascar-Indochine 
(1849-1916) », Recherche en sciences humaines sur l’Asie du Sud-Est, 2022, vol. 39, p. 219-221. 
55 Ibrahima THIOUB, « L’historiographie de “l’École de Dakar” et la production d’une écriture académique de 
l’histoire », in Momar Coumba DIOP (éd.), Le Sénégal contemporain, Paris, Karthala, 2002, p. 109-153. 
56 Boubacar NIANG, Le gouverneur Faidherbe à Saint-Louis et au Sénégal (1854-1861/1863-1865). Mythes et 
réalités dans l’œuvre du précurseur de la colonisation française en Afrique occidentale, Paris, L’Harmattan, 2021. 
57 Cynthia C. PRESCOTT et Janne LAHTI, « Looking Globally at Monuments, Violence, and Colonial Legacies », 
Journal of Genocide Research, vol. 24, no 4, 2022, p. 463-470. 



Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux historiographique 

 111 

déploie des stratégies visant à consolider la domination coloniale française. À titre d’illustration, 
il convient de rappeler que la création, par décret impérial du 21 juillet 1857, du premier 
bataillon de tirailleurs sénégalais résulte directement de ses initiatives et de ses démarches 
d'influence auprès des autorités du Second Empire. Ces soldats coloniaux joueront par la suite 
un rôle déterminant dans les campagnes de conquête puis dans l’occupation de l’Afrique 
occidentale française (AOF). Par ailleurs, Faidherbe fonde en 1855 l’« école des otages », dont 
la finalité est de former des élites locales aptes à servir l’administration coloniale en qualité 
d’interprètes, de traducteurs voire de chefs indigènes. Sous un autre point de vue, Niang 
souligne la violence des méthodes pacificatrices du gouverneur entre campagnes militaires 
meurtrières, destructions et pillages de villages, et traumatismes causés aux populations58. 
Relevons cependant que l’étude n’accorde aucune attention aux résistances des royaumes locaux, 
qui sont pourtant légion durant le gouvernorat de Faidherbe. De surcroît, l’auteur perd de vue 
un élément central de la pacification qui est le mélange de l’usage de la force et des « mesures de 
conciliation ». La guerre, que l’auteur place à juste titre comme un élément central du système 
Faidherbe et qui fait l’objet du chapitre 5 de l’ouvrage, est très peu approfondie. Il est tout aussi 
étonnant que des dimensions aussi pertinentes que les relations entretenues par le proconsul 
avec les souverains locaux ou que les résistances suscitées par ses politiques n’y soient pas 
abordées59. 

Pourtant, depuis une vingtaine d’années, certains auteurs se sont attachés à étudier 
parallèlement « pacification » et insurrections anticoloniales. La pertinence de cette « approche 
combinée » et son originalité résident dans le fait qu’elle permet de mieux percevoir les 
actions/réactions des protagonistes, tant des États coloniaux que des mouvements 
insurrectionnels. En conséquence, elle permet de mettre davantage en lumière l’agentivité des 
colonisés déniés aussi bien dans les archives coloniales que dans une certaine partie de 
l’historiographie de la pacification qui n’aborde les pensées et les actions « du haut » que pour 
les magnifier. Ainsi, les études de cas proposées sur la guerre du Bani-Volta60, l’insurrection de 
1947 à Madagascar61, les guerres de résistance anticoloniales en Afrique-Occidentale française 
(AOF)62, la guerre de décolonisation au Cameroun63 et enfin la pacification du Soudan 

 
 

58 B. NIANG, Le gouverneur Faidherbe..., op.cit., p. 138-149. 
59 Le gouverneur élabore une politique de « conciliation » et d’« apaisement », fondée sur la conclusion de traités 
et l’intégration des chefs locaux dans le dispositif colonial, afin d’en faire des alliés stratégiques. Ces manœuvres 
politiques, combinées à l’usage de la coercition armée, participent à la consolidation du système de domination 
coloniale. Celui-ci engendre des réactions contrastées, oscillant entre adhésion opportuniste et opposition résolue, 
lesquelles se traduisent par des formes de résistance quotidienne, souvent diffuses mais persistantes. 
60 Mahir SAUL et Patrick ROYER, West African Challenge to Empire: Culture and History in the Volta-Bani 
Anticolonial War, Athens, Ohio University Press, 2001. 
61 Raymond K. KENT, e 1947 Anti-colonial Insurrection in Madagascar: e Many Faces of an Anticolonial 
Revolt: Madagascar’s Long Journey into 1947, Albany, Foundation for Malagasy Studies, 2007. 
62 Patrick DRAMÉ, L’impérialisme colonial français en Afrique, enjeux et impact de la défense de l’AOF (1918-
1940), Paris, L’Harmattan, 2007. 
63 omas DELTHOMBE, Manuel DOMERGUE et Jacob TATSITSA, Kamerun ! Une guerre cachée aux origines 
de la Françafrique (1948-1971), Paris, La Découverte, 2011. 



Bellica. Guerre, histoire et sociétés #3  Patrick DRAMÉ (éd.), Faire la guerre, 
penser la paix en Afrique 

 112 

occidental64, mettent en relief les capacités des populations colonisées à articuler des idéologies 
de résistance mobilisatrices et à instaurer des modes d’action et des stratégies militaires afin de 
faire cesser l’hégémonie coloniale. 

Des travaux récents portant sur les insurrections des populations Bayas et Pana dans 
les territoires coloniaux de l’Oubangui-Chari et du Moyen-Congo prolongent une approche 
centrée sur la « perspective du bas », en articulant les dynamiques de pacification et de 
résistance anticoloniale. Centrée sur une analyse critique des archives militaires et coloniales, 
cette approche permet de voir que ces populations, profondément affectées par les violences 
coloniales, ont élaboré un discours messianique enraciné dans les fondements de la religion 
ancestrale65. Ce discours, porté par des figures de sorciers-guérisseurs, a d’abord servi à 
mobiliser les communautés autour de l’idée d’une résistance armée, perçue comme une 
condition nécessaire à la fin de l’ordre colonial et au rétablissement de l’ordre ancien, 
injustement bafoué. 

La diffusion de ce mot d’ordre s’est opérée par des mécanismes complexes, incluant des 
conciliabules, des palabres et des cérémonies rituelles, opérés à l’insu des autorités coloniales et 
de leurs auxiliaires locaux. Enfin, les populations Bayas et Pana ont mis en œuvre des stratégies 
défensives (préparation à la guerre de siège, fuite en brousse) et offensives (embuscades et 
attaques contre le « carré » des soldats coloniaux66, incendies de postes coloniaux, pillages 
d’entrepôts d’armes ou de magasins appartenant à des « Européens ») visant à contrer les 
actions des détachements militaires coloniaux, dans le cadre d’un affrontement asymétrique. 
Sous cet angle, la lutte contre la volonté pacificatrice des États coloniaux s’apparente à une 
guerre de résistance pour le recouvrement de la souveraineté et des modes de vie traditionnels 
mis à mal par la domination coloniale. 

* 

Le concept de « pacification », souvent associé à la guerre contre-révolutionnaire et à la 
guerre contre-insurrectionnelle, a progressivement dépassé le cadre strict des situations 
coloniales dans lesquelles il avait été initialement conçu et mis en œuvre. Les interventions 
militaires occidentales dans les pays du sud, au nom de l’implantation de la démocratie, de la 
lutte contre le terrorisme, des enjeux sécuritaires et de la poursuite d’intérêts divers, sont la 
principale toile de fond présentiste de la production historiographique des vingt-cinq dernières 

 
 

64 P. ROYER, La guerre en miroir. Conquête coloniale et pacification au Soudan occidental, Paris, Les Indes 
savantes, 2019. 
65 P. DRAMÉ, « “Nous ne voulons pas de Blancs dans le pays” : l’insurrection des populations de la Haute-Sangha 
et la pacification de l’espace rebelle (1928-1931) », Historical Reflections/Réflexions historiques, vol. 46, no 2, 
2020, p. 66-88 ; ID., « “Fâcher le cœur des Blancs”: Mboum/Pana Resistance During the War of Pacification in 
Colonial Ubangi Shary (1929-1931) », War in History, vol. 20, 2025, p. 1-20. 
66 Durant la guerre du Congo-Wara, les colonnes militaires en charge de parcourir les régions insurgées sont 
amenées à observer une posture de défense en forme de carré. Cette posture défensive, adoptée durant les phases 
d’arrêt de la colonne, est sensée assurer la sécurité de la colonne. Or, durant leur « ratissage » du pays Baya, les 
troupes coloniales furent à plusieurs reprises confrontées aux assauts des guerriers insurgés. 



Patrick Dramé, Penser la pacification entre guerre et apaisement : un état des lieux historiographique 

 113 

années. Il ne faudrait cependant pas négliger l’influence majeure des débats et controverses sur 
les mémoires coloniales et les commémorations du cinquantenaire des décolonisations en 
Afrique. Trois tendances générales se sont dégagées de l’historiographie. La première discute 
de l’histoire de la pacification et revisite son sens. Dans cette perspective, si d’aucuns l’ont conçue 
comme exclusivement centrée sur la violence, d’autres y voient un mélange d’utilisation de force 
et de mesures de conciliation. 

Cette définition de la pacification prend racine dans le récit colonial et est reprise par la 
plupart des auteurs (El Mechat, d’Andurain, Klein), bien qu’elle présente des limites. La 
pacification ne saurait se restreindre à la période de prise de conquête coloniale. Il s’agit en 
réalité d’une entreprise de conquête permanente indispensable au maintien de l’entreprise 
impériale et inhérente aux résistances des colonisés. De surcroît, cette approche institutionnelle 
et restrictive du concept minore l’agentivité des indigènes et leurs réponses au colonialisme. Les 
mesures dites de conciliation qui sont appréhendées à tort comme s’inscrivant dans un 
humanisme républicain consistent en des machinations politiques dont le but ultime est la 
préservation de l’ordre colonial. 

La réédition d’ouvrages marquants constitue une autre tendance importante de la 
production scientifique. Elle s’inscrit dans une perspective utilitariste de mise en œuvre d’une 
doctrine militaire afin de surmonter la complexité de guerres contre-insurrectionnelles et 
asymétriques pour l’armée américaine (Galula), et à des buts de commémoration des 
traumatismes occasionnés par la violence pacificatrice en Algérie et en hommage au combat 
mené contre elle par le monde de l’édition (Keramane). Relevons aussi que les principes et les 
modes de pacification mis en œuvre par des officiers coloniaux ont fait l’objet d’études qui se 
sont avérées tantôt hagiographiques, tantôt critiques (Millet, Klein, Finch, Cuttier). On 
objectera toutefois que la perspective des colonisés, ou du moins leurs réponses face aux 
politiques pacificatrices, n’est pas prise en compte dans ces études. Ce dernier aspect fait 
toutefois l’objet d’une attention particulière chez plusieurs autres auteurs qui se sont attachés à 
explorer minutieusement les cadres militaires, politiques, idéologiques et stratégiques des 
résistances anticoloniales (Saul et Royer, Royer, Kent, Dramé). En butte aux politiques 
pacificatrices des pouvoirs coloniaux français, la réponse armée des populations « indigènes » 
est alors motivée par le rejet des requêtes de l’autorité occupante et la quête d’une souveraineté 
perdue. 

En définitive, penser la pacification permet de repenser les stratégies, les outils, ainsi 
que les formes de la domination et les modalités de la construction de la paix. Elle laisse aussi 
entrevoir des domaines encore peu explorés. Il importerait tout d’abord de réexaminer à 
nouveaux frais le sens du concept de pacification dont plusieurs auteurs reprennent la définition 
institutionnelle, pour ne pas dire « coloniale », sans pour autant en percevoir la forte charge 
idéologique. La circulation transimpériale des savoirs pacificateurs pourrait constituer une 
seconde piste de recherche à approfondir. Enfin, il serait pertinent, d’un point de vue 
méthodologique, d’appréhender l’étude des insurrections anticoloniales comme des réponses au 
« maintien de l’ordre », à la violence et aux machinations politiques caractéristiques de la 
domination coloniale. 





 

ACTUALITÉ DE LA RECHERCHE 

La rubrique Actualité de la recherche présente sous forme de listes alphabétiques les 
contributions parues principalement entre le mois de mars et le mois d’août 2025 qui 
s’accordent au champ thématique de la revue (monographies, ouvrages collectifs et numéros de 
revues non spécialisées sur l’histoire de la guerre, mais consacrant un de leurs numéros à cet 
objet). Elle ne cherche ni à être exhaustive ni à servir de palmarès, mais simplement à mettre en 
évidence les récentes tendances de l’historiographie. Sa composition est à la libre appréciation 
du comité éditorial, en fonction de son estimation de l’importance de la contribution apportée 
au champ et de sa capacité à repérer ces publications dans des langues et des champs divers. Les 
responsables en sont François Cadiou (Université Bordeaux-Montaigne), Mathias ura 
(Université de Strasbourg), Valérie Toureille (CY Cergy Paris Université) et Paul Vo-Ha 
(Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne). Ils sont aidés par les correspondants de la revue dans 
d’autres aires linguistiques : David Bachrach (Université du New Hampshire), Roberto Biolzi 
(Université de Lausanne), Isabelle Deflers (Université de la Bundeswehr à Munich), Simon 
Lentzsch (Université de Trèves), Lucia Rossi (Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne), Markus 
Meumann (Université d’Erfurt), Anna Scherer (Université d’Heidelberg) et Peter Wilson 
(Université d’Oxford). 

La rubrique Actualité de la recherche n’est pas soumise à proposition : en revanche, 
n’hésitez pas à nous signaler par courriel (revue-bellica@uqam.ca) toute publication en lien 
avec la thématique de la revue. Toute proposition dans une autre langue que le français et 
l’anglais devra être accompagnée d’une traduction du titre. 
 
 
 

HISTOIRE ANTIQUE 
 

Jeremy ARMSTRONG, Arthur J. POMEROY et David ROSENBLOOM (éd.), Money, Warfare and 
Power in the Ancient World. Studies in Honour of Matthew Freeman Trundle, Londres, 
Bloomsbury, 2024. 

Michael C. BISHOP, Roman Cavalry Tactics, Oxford, Osprey Publishing, 2025. 

Leonhard BURCKHARDT et Michael A. SPEIDEL (éd.), Greek and Roman Military History, Leyde 
et Boston, Brill, 2025. 

Jérémy CLÉMENT, Guerre et culture équestre dans le monde grec de Xénophon à Polybe, Aix-en-
Provence, Presses universitaires de Provence, 2025. 

Nic FIELDS, e Jugurthine War 112-106 BC: Rome’s Long War in North Africa, Oxford, Osprey 
Publishing, 2025. 

Raú GONZÁLEZ SALINERO, Soldados judíos en el ejército romano : de la integración a la exclusión 
[Les soldats juifs de l’armée romaine : de l’intégration à l’exclusion], Marcial Pons, Madrid, 2005. 



 116 

David HERNÁNDEZ DE LA FUENTE et Nuria VALLINA FERNÁNDEZ-MONTEZ (éd.), Enemigo a 
las puertas. Encuentros hostiles en Grecia y Roma [Les ennemis aux portes. Rencontres hostiles entre 
Grèce et à Rome], Guillermo Escolar, Madrid, 2025. 

William HORSTED, Caesarian Legionary vs Pompeian Legionary: Rome’s Civil War 49-45 BC, 
Oxford, Osprey Publishing, 2025. 

Liviu Mihail IANCU et Francesco MEO (éd.), Textiles and War in Europe and the Mediterranean 
from Prehistory to Late Antiquity, Bicester, Archaeopress Publishing, 2025. 

Alice KÖNIG et Nicolas WIATER (éd.), Visualising War across the Ancient Mediterranean. Interplay 
between Conflict Narratives in different Media and Genres, Londres, Bloomsbury, 2025. 

Toni MCARTHUR, Rome’s Armies to the Death of Augustus, Havertown, Pen & Sword Military, 
2024. 

Mischa MEIER, Die Hunnen. Geschichte der geheimnisvollen Reiterkrieger [Les Huns. L’histoire de 
cavaliers mythiques], Munich, C.H. Beck, 2025. 

Vincenzo MICALETTI, Fabrizio LUSANI et Fabiana ROSACI (éd.), L’altra faccia di Marte: sconfitti e 
donne nella guerra del mondo antico [L’autre visage de Mars. Vaincus et femmes dans la guerre du 
monde antique], Urbino, Urbino University Press, 2025. 

Lucrețiu MIHĂILESCU-BÎRLIBA, Miles ex vico. Militaires recrutés du milieu rural de Mésie 
Inférieure (ou de race) (Ier‒IIIe siècles ap. J.-C.), Wiesbaden, Harrassowitz, 2025. 

Claire MILLINGTON, Military Households of Roman Auxiliary. Commanders in Western Europe 
and North Africa. Latin inscriptions, Vindolanda letters, and praetorium archaeology, Oxford, BAR 
Publishing, 2024. 

Jaaklojuhani PELTONEN, Elina PYY et Jussi RANTALA (éd.), War and Masculinity in Roman and 
Medieval Culture, Londres, Routledge, 2025. 

Franziska QUAAS et eresia RAUM (éd.), Emotionen im Krieg – Krieg der Emotionen [Émotions 
dans la guerre – Guerre des émotions], Stuttgart, Steiner, 2025. 

Ilkka SYVÄNNE, Military History of Late Rome, 425-457, Barnsley, Pen & Swords Books, 2025. 

Mark VAN DER ENDEN, Cynoscephalae 197 BC: Rome Humbles Macedon, Oxford, Osprey 
Publishing, 2025. 

Christian WALDE, Lucans Epos vom Bürgerkrieg zwischen Caesar und Pompeius. Eine poetische 
Anatomie menschlicher Destruktivität [L’épopée de Lucain sur la guerre civile entre César et Pompée. 
Anatomie poétique de la destruction humaine], Berlin et Boston, De Gruyter Oldenbourg, 2025. 

Richard WESTHALL et Hannah CORNWELL (éd.), New Perspectives on the Roman Civil Wars of 
49-30 BCE, Londres, Bloomsbury, 2024. 

Werner ZANIER, Das römische Militärlager auf dem Septimerpass in Graubünden (Schweiz) [Le 
camp militaire romain du col du Septimer dans le canton des Grisons, Suisse], Munich, C.H. Beck, 
2025. 

 

HISTOIRE MÉDIÉVALE 
 

Fabrizio ANSANI, Il cavallo da guerre e lo Stato del rinascimento [Le cheval de guerre et l’État de la 
Renaissance], Bologne, Il mulino, 2024. 

Martin AURELL et Sylvain GOUGUENHEIM (éd.), Les Croisades. Histoires et idées reçues, Paris, 
Perrin, 2025. 

Catherine HANLEY, Nemesis: Medieval England’s Greatest Enemy, Londres, Osprey, 2025. 



 117 

Craig M. NAKASHIAN et Peter W. SPOSATO (éd.), Dossier : « Urban Communities and War in 
Medieval Europe », Journal of Medieval Military History, vol. XXIII, Londres, Boydell & Brewer, 
2025. 

Marci ORTOLANI, Bénédicte DECOURT-HOLLENDER et Olivier VERNIER (éd.), Guerre et paix 
dans les États de Savoie. Approches institutionnelles (XVe-XIXe siècles), Nice, Serre éditeur, 2025. 

Peter PURTON, A History of the Late Medieval Siege, 1200-1500, Londres, Boydell & Brewer, 2025. 

Tristan SCHMIDT, Armeeführung und Militäreliten in Byzanz 1081-1203: Selektion, Hierarchie, 
Repräsentation [Commandement militaire et élites militaires à Byzance entre 1081 et 1203 : 
sélection, hiérarchie, représentation], Turnhout, Brepols, 2025. 

Stefan K STANTCHEV, Venice, the Ottomans, and the Sea (1381-1517), Oxford, Oxford University 
Press, 2025. 

Valérie TOUREILLE, Azincourt. Histoire d’une étrange défaite, Paris, Tempus, 2025. 

 

HISTOIRE MODERNE 
 

Jonathan ABEL, Guibert’s « Defense of the System of Modern War », Leyde et Boston, Brill, 2025. 

Özkan BARDAKÇI, Faire la guerre au XVIIe siècle. Regards croisés sur les guerres austro ottomanes, 
Paris, Garnier, 2025. 

Chrystel BERNAT, Une guerre sans épithète. Les Troubles des Sevenes. Déchirures civiles et 
militances confessionnelles au Grand Siècle (vers 1685-vers 1710), vol. 1 : Enquête, Paris, Honoré 
Champion, 2025. 

Anna BRINKMAN, Balancing Strategy. Sea Power, Neutrality and Prize Law in the Seven Years’War, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2025. 

Heiner BRÖCKERMANN, Die Schlacht bei Fehrbellin am 18. (28.) Juni 1675 [La bataille de 
Fehrbellin, le 18 (28) juin 1675], Potsdam, Zentrum für Militärgeschichte und Sozialwissenschaften 
der Bundeswehr, 2025. 

Guido von BÜREN, Nils KAPPEN, Marcell PERSE et Karlheinz WIEGMANN (éd.), Die Spanier am 
Niederrhein 1560-1660. Weltreich und Provinz [Les Espagnols au Bas-Rhin 1560-1660. Empire 
mondial et province], Catalogue d’exposition, Petersberg, Michael Imhof Verlag, 2025. 

Olivier CHALINE, Jean-Marie KOWALSKI et Pierre LE BOT (éd.), Sea Power ? De Grasse et 
Vaudreuil. Durer en opérations, Paris, Sorbonne Université Presses, 2025. 

Pierre-Louis COUDRAY, La Brigade irlandaise au XVIIIe siècle. Histoire et mémoires des « oies 
sauvages », Villeneuve-d’Ascq, Presses Universitaires du Septentrion, 2025. 

Eberhard FRITZ, Der Dreißigjährige Krieg in Südwestdeutschland 1639-1641 [La guerre de Trente 
Ans dans l’Allemagne du Sud 1639-1641], Coblence, Cardamina Verlag, 2025. 

Nebiha GUIGA, Les blessés de Napoléon, Paris, Passés composés, 2025. 

Robert IVERMEE, Glorious Failure. e Forgotten History of French Imperialism in India, Londres, 
C. Hurst & co, 2025. 

Lukas KAISER, Der Friede von Lübeck, ein Friede Wallensteins? [La paix de Lubeck, une paix de 
Wallenstein ?], Munich, GRIN Verlag, 2025. 

Silvia MAZURA, Die preußische und österreichische Kriegspropaganda im Ersten und Zweiten 
Schlesischen Krieg [La propagande de guerre prussienne et autrichienne pendant les première et 
deuxième guerres de Silésie], Berlin, Duncker & Humblot, 2025. 

Anton NEUREITER, Herbert HANDLECHNER et Christoph ILLMER, « Auf! Auf! Leute steht auf! 
Die Franzosen kommen... » Die Landesverteidigung im salzburgischen Gebirge 1797-1809 



 118 

[« Debout ! Debout ! Levez-vous, les gens ! Les Français arrivent... » La défense nationale dans les 
montagnes salzbourgeoises entre 1797 et 1809], Salzbourg, Dr.-Hans-Lechner-
Forschungsgesellschaft, 2025. 

Tamsion PRITCHARD, News, Memory and e Culture of the Stuart Intervention into the irty 
Years War, 1624-1630, Leyde et Boston, Brill, 2025. 

David ROBINSON, Ability and Difference in Early Modern China. A Mongol Family at the Ming 
Court, Cambridge, Cambridge University Press, 2025. 

Philippe ROGGER et André HOLENSTEIN, Officers, Entrepreneurs, Career Migrants and 
Diplomats. Military Entrepreneurs in the Early Modern World, Leyde et Boston, Brill, 2024. 

Peter SEIBERT, Hans, Der kurze Frühling der Freiheit. Die Revolution des gemeinen Mannes in 
Franken 1525 [La répression de la guerre des paysans en 1525. Début d’une histoire de la violence 
allemande], Bonn, Karl Dietz Verlag Berlin GmbH, 2025. 

Hans STEIDLE, Der kurze Frühling der Freiheit. Die Revolution des gemeinen Mannes in Franken 
1525 [Le bref printemps de la liberté. La révolution du peuple en Franconie en 1525], Wurtzbourg, 
Echter Verlag, 2025. 

 

HISTOIRE CONTEMPORAINE 
 

John BLAXLAND (éd.), Mobilising the Australian Army: Contingencies and Compromises Over 
More than a Century, Cambridge, Cambridge University Press, 2025. 

Paul CHAMBERS, A History of Military Ascendancy in ailand, Cambridge, Cambridge University 
Press, 2025. 

Selena DALY, Emigrant Soldiers: Mobilising Italians Abroad in the First World War, Cambridge 
Cambridge University Press, 2025. 

Laurent DORNEL, Indispensables et indésirables. Les travailleurs coloniaux de la Grande Guerre, 
Paris, La Découverte, 2025. 

Grant H. GOLUB, Warriors in Washington: Henry Stimson, the US Army, and the Politics of 
American Power in World War II, Cambridge, Cambridge University Press, 2025. 

Masako HATTORI, e Age of Youth: American Society and the Two World Wars, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2025. 

Franck JACOB (éd.), War and Animals. Non-Human Actors in Human Made Conflict, Paderborn, 
Brill Schöningh, 2024. 

Aude-Marie LALANNE BERDOUTICQ, Des hommes pour la guerre. La sélection médicale des 
soldats, Paris, CNRS Éditions, 2025. 

Michael LUCKEN, Les Occupants. Les Américains au Japon après la Seconde Guerre mondiale, Paris, 
La Découverte, 2025. 

Marco MONDINI, e Generalissimo: Luigi Cadorna and the Italian Army, 1850–1928, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2025. 

Pauline PERETZ, A Black Army: Segregation and the US Military at Fort Huachuca, Arizona, 1941-
1945, Cambridge, Cambridge University Press, 2025. 

Adrian POLE, Making Antifascist War: e International Brigades' Transnational Encounters with 
Civil-War Spain, 1936-1939, Cambridge, Cambridge University Press, 2025. 

omas RICHARDSON, Soldiers and Bushmen: e Australian Army in South Africa, 1899–1902, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2025. 



 119 

Eitan SHAMIR, Moshe Dayen: e Making of a Strategist, Cambridge, Cambridge University Press, 
2025. 

Jennifer YIP, Grains of Conflict: e Struggle for Food in China's Total War, 1937-1945, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2025. 

 



ISSN 2818-873X

Bellica. Guerre, histoire et sociétés est une revue d’histoire, 

interuniversitaire et francophone, ouverte sur les sciences 

humaines et sociales. Elle se donne pour objet l’étude de 

la guerre et du fait militaire dans toutes leurs amplitudes 

spatio-temporelles et thématiques. Bellica paraît deux 

fois par an, en ligne exclusivement, avec pour ambition 

de contribuer à la diffusion du savoir scientifique dans 

le monde académique et jusqu’au cœur de la société. Au 

travers de problématiques et d’approches pluridisciplinaires, 

Bellica propose des perspectives innovantes et globales sur 

un fait social majeur, dont l’étude est indispensable pour 

comprendre la vie, l’organisation et l’évolution des sociétés 

humaines du passé et d’aujourd’hui à l’échelle du monde.

BELLICA
Guerre, histoire et sociétés


