
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 9–23 

9 

Kant et le risque du sacré 

 
 

 

Joël MADORE * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : On a beaucoup traité du concept de religion chez Kant, mais 

très peu du sacré. Cela tient sans doute de la polysémie du mot 

« Heiligkeit » en allemand, que l’on traduit soit par sainteté, soit par sacré 

en français. Mais cela relève peut-être du mot « sacré » lui-même qui 

semble appartenir à un autre âge, évoquant un quelconque obscurantisme 

suranné incompatible avec les lumières de la Modernité. Le texte qui suit 

démontre cependant qu’il tient une place importante dans la doctrine 

morale kantienne. Nous indiquerons d’abord en quoi il se distingue de la 

sainteté chez Kant, selon le contexte dans lequel l’un ou l’autre se trouve. 

Si la sainteté évoque un modèle à suivre ou un archétype moral, le sacré 

traite de l’expérience humaine de la liberté. On verra ensuite comment il 

décrit une manière d’être face à la majesté de la loi, le scrupule devant le 

sublime et le fragile. Ces deux premiers mouvements trouveront leur 

aboutissement dans le devoir d’introspection, le plus important d’entre tous 

car condition même de la liberté et qui annonce à la fois une « descente aux 

enfers » et « l’apothéose » de la transformation morale. 

Mots clés : Emmanuel Kant, sacré, sainteté, loi morale, introspection, 

religion 

____________________________________________________________  
 

 

 

La mélopée du sacré semble bien davantage s’accorder aux 

Nocturnes romantiques qu’à l’éclat des Lumières. Cela semble 

d’autant plus vrai pour le projet « critique » kantien, qui vise à jeter 

un éclairage sur le « pouvoir de la raison en général » (Kant, 1980 : 

Axii) en s’appuyant sur une double exigence de clarté, discursive et 

 
*  Joël Madore est professeur au Département de sciences des religions de 

l’Université du Québec à Montréal.  



Joël MADORE 

10 

intuitive1. Ce souci de précision l’éloigne résolument de 

« l’obscurité » (Avii), de « l’art magique » ou de « la chimère » des 

spéculations métaphysiques vaporeuses qui l’ont précédé et dont 

« le devoir de la philosophie [est] de dissiper le mirage » (Axiii). Or 

le sacré, qui par son étymologie annonce le divin et l’invisible, ne 

risque-t-il pas plutôt de recouvrir l’initiative kantienne de ces 

« nappes de brouillard » qu’il redoutait tant (B295) ?  

À ce chant de sirène s’ajoute un autre écueil potentiel : il n’y a 

pas, en allemand, de distinction entre « saint » et « sacré », tous 

deux rendus par le substantif « Heiligkeit ». Il faut donc d’emblée 

admettre la possibilité qu’on ne retrouve pas ce terme dans l’œuvre 

de Kant, du moins tel qu’on pourrait le définir en français. 

Périlleuse affaire, donc, que de discuter du sacré dans ses écrits, ce 

qui explique sans doute son absence à peu près complète dans la 

littérature, en français comme en anglais. L’aventure en vaut 

pourtant le risque pour au moins deux raisons. D’une part, c’est 

largement à partir de Kant que se dessinent, sur fond de Dialectique 

transcendantale, les esquisses contemporaines du sacré : 

Schleiermacher et Otto bien sûr, mais également Agamben, Ricœur 

et Durkheim. D’autre part, effacer toute trace du mot « sacré » en 

ne laissant que « sainteté » dans sa philosophie ne fait qu’accentuer 

les traits déjà prononcés de sa caricature : un volontarisme 

inexorable au service d’une autonomie triomphante, adoubant les 

courageux capables de liberté, condamnant les paresseux qui ne le 

sont pas. Si Kant définit le devoir moral comme étant sublime et 

divin, il rappelle également sans cesse l’admiration profonde qu’il 

porte à ces êtres humains qui restent droits dans la plus accablante 

des adversités, à l’instar de la figure de Job qu’il considère comme 

exemplaire. Or le sacré est précisément ce qui permet de relier la 

majesté de la loi à la difficulté de son exercice.  

C’est à cette part du cœur – la liberté dans son exercice humain 

– que nous ouvre la dimension du sacré chez Kant. Ce texte se 

propose d’examiner cette thèse en trois moments successifs. 

D’abord, il établira une distinction claire entre sainteté et sacré 

selon le contexte où ces termes sont déployés. Cela permettra 

ensuite de faire du sacré une expérience proprement humaine, c’est-

 
1  Kant (1980 : Axviii) : « Pour ce qui concerne enfin la clarté, le lecteur a le droit 

d’exiger d’abord la clarté discursive (logique) par concepts, mais encore une 

clarté intuitive (esthétique) par des intuitions […] ». 



Kant et le risque du sacré 

11 

à-dire à la mesure de la promesse et des limites de l’être humain. 

Et, finalement, il se penchera sur la forme ultime de cette liberté : le 

devoir, primordial et décisif, de l’introspection, cette connaissance 

de soi qui nous entraîne d’abord dans les profondeurs de l’enfer 

pour ensuite remonter la voie de l’apothéose de la transformation 

morale, selon les mots de Kant lui-même. 

 

Sacré ou sainteté ?  

Dans l’un des très rares textes portant sur la notion de sacré dans 

l’œuvre critique, l’excellent Olivier Reboul nous rappelle que Kant 

« ne pouvait que se défier du sacré, du numineux dans ce qu’il a 

d’obscur et d’irrationnel » (Reboul, 1970 : 147). Et pourtant, 

précise-t-il, « on peut trouver chez [lui] le sens du sacré, à condition 

de le chercher là où il est : non pas dans un au-delà de la morale et 

de la raison, mais dans la raison pratique elle-même » (ibid.). Sur 

cette brèche, cependant, il n’en dit pas plus et elle se referme sur 

l’énigme de la volonté pure, capable de déterminer sans être pour 

autant déterminée. Difficile d’épiloguer davantage, en effet, car en 

plus de l’esprit général de la philosophie de Kant, un autre obstacle 

se dresse devant quiconque souhaite tirer de celle-ci une exégèse du 

sacré. Ainsi que nous le rappellent Anne-Dominique Balmès et 

Pierre Osmo, qui ont traduit le célèbre Kant-Lexikon de Rudolf 

Eisler (1994), l’adjectif « heilig » et son substantif « Heiligkeit » 

signifient en allemand aussi bien saint/sainteté que sacré, voire, 

disent-ils, sacro-saint, et « seul le contexte peut décider du sens 

précis qu’il convient de donner » à l’un ou à l’autre (ibid. : 933). 

Sur la nature de ce contexte et en quoi il permet la distinction, 

cependant, ils n’en disent pas plus, un lexique n’étant sans doute 

pas l’endroit désigné pour le faire.  

Qui plus est, aucune norme sémantique ne semble guider les 

traductions, qui utilisent les deux de façon plus ou moins aléatoire, 

alors que la prudence en conduit d’autres à ne jamais déroger du 

mot « saint ». On pourra penser ici au très rigoureux Alexis 

Philonenko (Kant, 1960a) qui, à ma connaissance, ne dévie jamais 

de cette voie. Il y a pourtant une différence entre les deux termes 

qui traverse l’œuvre de Kant, en particulier ses écrits plus tardifs où 

il distingue entre un Wille » in vitro, ou la volonté pratique pure, 

d’et un « Willkür » in situ, ou l’exercice de la volonté. Précisons.  



Joël MADORE 

12 

La sainteté, la « Heiligkeit », est essentiellement une volonté 

parfaitement désintéressée. Celle de Dieu, par exemple, dont la 

volonté n’est pas au-delà de la loi – car rien n’est au-delà de la loi – 

mais qui néanmoins s’accorde parfaitement avec celle-ci 

puisqu’aucun motif sensible ne peut venir l’influencer2. Il ne saurait 

donc y avoir de contrainte – de « sollen » – pour tout Être se situant 

à l’extérieur de l’expérience. Ce qui bien sûr n’est pas le cas de 

l’être humain qui, lui, reste sans cesse tiraillé entre vice et vertu. 

Telle est la nature d’un être à la fois sensible et intelligible, à 

savoir, irrémédiablement tenté par le mal, constamment attiré par le 

bien. Ce que confirme Kant (2003 : 254), d’ailleurs :  

La loi morale est sainte (inflexible) et exige la sainteté des 

mœurs, bien que toute la perfection morale à laquelle 

l’homme puisse prétendre ne soit jamais que vertu, c’est-à-

dire résolution conforme à la loi par respect pour la loi, par 

conséquent conscience d’un penchant continuel à la 

transgression, ou du moins d’une impureté […].  

Dès lors, la sainteté se présente au sujet comme étant un modèle 

auquel il aspire de façon asymptotique, un devoir de perfection 

qu’on ne peut toutefois accomplir. C’est un « archétype », nous dit 

Kant, qu’on utilise pour se rapprocher « à l’infini » de l’idée d’une 

« loi morale pure »3. Une raison pratique « finie » ne peut que 

progresser vers cette perfection sans jamais espérer l’atteindre, du 

moins dans ce monde, comme Kant le souligne en annonçant le 

postulat de l’immortalité qui est bien celui de l’espérance. Or cette 

loi morale pure est traduite par « sainte » chez Jean-Pierre Fussler, 

 
2  Kant (1960b : 124) écrit : « Une volonté parfaitement bonne serait donc tout 

aussi bien sous l’empire de lois objectives (lois du bien) ; mais elle ne pourrait 
pour cela être représentée comme contrainte à des actions conformes à la loi, 

parce que d’elle-même, selon sa constitution subjective, elle ne peut être 

déterminée que par la représentation du bien. Voilà pourquoi il n’y a pas 
d’impératif valable pour la volonté divine et en général pour une volonté 

sainte. » 
3  Kant (2003 : 254–255) écrit : « La sainteté des mœurs leur est déjà imposée 

dans cette vie comme règle, mais le bien-être proportionné à cette sainteté, la 

béatitude, est représenté comme pouvant seulement être atteint dans une 
éternité, parce qu’il faut que celle-là soit toujours l’archétype de leur conduite 

dans chaque situation, et que le progrès vers elle est possible et nécessaire déjà 

dans cette vie, tandis que celle-ci, sous le nom de bonheur, ne peut pas du tout 
être atteinte dans ce monde (pour autant que cela dépend de notre pouvoir), et 

constitue, pour cette raison, seulement un objet d’espérance ». 



Kant et le risque du sacré 

13 

alors que le Kant-Lexikon lui préfère « sacré ». Et comme pour 

ajouter à la confusion, la traduction anglaise de Mary Gregor aux 

Presses de l’Université Cambridge n’utilise ni « saint » ni 

« sacred » – tous les deux légitimes, à vue de nez – mais bien 

« holy » et « holiness », comme dans « holiness of morals », par 

exemple (Kant, 2001 : 107). Quel terme choisir ? 

Pour le déterminer, il faut poursuivre l’enquête. Examinons cet 

autre passage de la deuxième Critique :  

[…] il n’y a donc pas à s’étonner s’il faut que l’homme, en 

tant qu’appartenant aux deux mondes, ne considère pas son 

propre être, relativement à sa seconde et suprême 

destination, autrement qu’avec vénération, et les lois de 

cette destination autrement qu’avec le respect le plus 

grand. C’est sur cette origine que se fondent dès lors 

certaines expressions qui désignent la valeur des objets 

d’après des idées morales. La loi morale est sainte 

(inviolable). L’homme est sans doute très éloigné de la 

sainteté, mais il faut que l’humanité dans sa personne soit 

sainte pour lui. (Kant, 2003 : 199.)  

Encore une fois, la loi morale est « sainte » pour Fussler, mais 

« sacrée » pour le Lexikon. Or c’est à la toute fin de cette citation 

que se joue l’intrigue, car elle annonce un contexte bien différent 

d’une loi morale entendue comme archétype. En insistant sur la 

personne humaine, aspirant à la sainteté quoique « très éloigné[e] » 

d’elle, Kant relègue l’archétype de la loi morale dans les coulisses 

pour placer à l’avant-scène l’homme faillible chargé de la respecter. 

Dès lors, et pour le dire brusquement, les deux traductions ont tort 

d’appliquer « sainte » à l’humanité dans notre personne. Elle est 

plutôt « sacrée », puisque Kant nous parle maintenant d’un sujet qui 

appartient aux deux mondes (sensible et intelligible) et qui 

considère son télos – qui est moral – avec vénération et le respect 

le plus grand. S’il est très éloigné de la sainteté (infiniment, en 

fait), l’humanité dans sa personne doit être sacrée car elle ne relève 

plus du modèle à suivre, mais de l’humain qui la suit. Rappelons 

que pour Kant, l’humanité est cette reconnaissance de chaque 

humain comme fin en soi, jamais comme moyen, car investi de ce 

qu’il y a de plus digne et sublime au monde : la liberté. Ainsi, s’il 

est vrai que la Fondation de la métaphysique des mœurs a insisté 

sur le caractère intraitable de la loi morale – comme élevée en serre 

chaude, on aurait le goût de dire, vers les sommets inatteignables de 



Joël MADORE 

14 

la perfection morale –, d’autres écrits – la deuxième Critique, la 

Religion dans les limites de la simple raison et les Conjectures sur 

les débuts de l’histoire humaine en particulier – ont insisté pour 

nous rappeler que la liberté est exercée par un être humain face à la 

majesté d’une loi qu’il ne peut suivre à la mesure de la puissance de 

son appel.  

Pour le dire le plus simplement possible, le devoir suppose deux 

choses : une exigence et son exercice, une exigence à laquelle on 

aspire mais qu’on ne peut atteindre en raison de nos limites et un 

exercice que nous devons malgré tout assumer précisément en 

raison de ces mêmes limites : c’est parce que l’être humain est un 

être à la fois intelligible et sensible qu’il peut et doit être libre. Si 

l’exigence de liberté est sainte, son exercice par l’homme est sacré. 

Expliquons cela dans la deuxième partie.  

 

Le sacré comme posture 

Reprenons la thèse de ce texte : la sainteté relève de la loi 

parfaite, le sacré de l’humain tenu de la respecter malgré sa 

faillibilité. La sainteté est un modèle et le sacré un éthos, une 

posture, à savoir l’humain qui se tient debout, « tremblant », dira 

Kant comme nous le verrons sous peu, devant les attentes d’une 

liberté qui est « sublime » en tant qu’« Idée », mais qui 

« s’amenuise sous [nos] mains [lorsque nous l’employons] à notre 

usage »4. Il ne s’agit pas ici de dire que la sainteté, et avec elle la loi 

morale, est une simple abstraction détachée de l’existence. Après 

tout, l’idéalisme transcendantal se donne pour mission, entre autres, 

de réconcilier les divergences qui opposaient rationalistes et 

empiristes. Selon Kant, un idéal, pour aussi distant qu’il puisse être, 

exerce chez le sujet une fonction régulatrice et concrète. Sublime, 

divine et irrésistible, la loi morale est ressentie en nous et nous 

invite, hic et nunc, à l’élévation décisive.  

 
4  Dans la Religion dans les limites de la simple raison, Kant (2004 : 71) écrit : 

« Si la morale reconnaît dans la sainteté de la loi un objet du plus grand respect, 

elle représente, au niveau de la religion dans la Cause suprême, exécutrice de 

ces lois, un objet d’adoration et paraît dans sa majesté. Tout cependant, même ce 
qu’il y a de plus sublime s’amenuise sous les mains des hommes s’ils en 

emploient l’Idée à leur usage ». 



Kant et le risque du sacré 

15 

Or si la sainteté est l’appel de la loi morale, le sacré se joue dans 

la réponse offerte, ce cheminement qui suit l’invitation à 

l’élévation, effort spécifiquement humain qui ne concerne ni les 

dieux ni les anges mais un être de chair qui suscite l’admiration par 

sa volonté – sans cesse mise à l’épreuve – de dépassement. Le sacré 

chez Kant, c’est la conscience d’une grandeur possible et d’une 

insuffisance réelle tout à la fois, celle-là même qui appelle au 

respect, l’« Achtung », c’est-à-dire au plus grand soin et à la plus 

grande attention pour un devoir qui se délite, on le répète, au 

contact de notre finitude. Ce respect, Kant l’associe d’ailleurs à la 

religion, « religio » ou « religere », c’est-à-dire « la délicatesse de 

conscience comme responsabilité devant un être saint différent de 

nous et cependant intérieurement présent en nous […] » (Kant 

(1960a : 114)5. Kant a bien raison d’identifier le mot « religion » à 

l’attention et au scrupule, comme l’indique à la fois sa véritable 

étymologie – « religere » plutôt que « religare » – ainsi que son 

antonyme : « negligere » ou « negligo », c’est-à-dire négliger, 

rester indifférent, ne pas s’occuper de, etc.6. Le sacré est bel et bien 

cette attitude religieuse – entendre : minutieuse et méticuleuse – 

devant l’auguste, la délicate attention portée envers ce plus éclatant 

et fragile des pouvoirs : la liberté humaine. 

Il ne sera donc pas étonnant de voir apparaître l’adjectif 

« heilig » dans le domaine juridique, si cher à Kant. Si la liberté 

dans son exercice concret reste sublime aux yeux de l’humain mais 

labile entre ses mains, il faut s’assurer de la protéger coûte que 

coûte. Ainsi considère-t-il que « le droit de l’homme doit être tenu 

pour sacré, dût-il en coûter de gros sacrifices à la puissance 

souveraine », selon la traduction que propose Gibelin du Projet de 

 
5  Kant (ibid.) ajoute : « Et par la médiation de cette Idée [Dieu comme juge 

autorisé de la conscience], mais seulement suivant l’analogie avec un législateur 

de tous les êtres raisonnables du monde, l’homme obtient une direction simple, 
qui consiste à concevoir la délicatesse de conscience (qu’on appelle aussi 

religion) comme responsabilité devant un être saint différent de nous et 

cependant intérieurement présent en nous (devant la raison morale législatrice) 

et à se soumettre à sa volonté comme à la règle de ce qui est juste ». 
6  Ainsi que nous le rappelle Camille Tarot (2008 : 126), en s’inspirant de Cicéron 

et Benveniste, « […] selon les lois de la dérivation latine, religare ne pouvait 

pas donner religio, mais religatio. Religio vient bien de religere, ce que 

confirme son antonyme, neg-ligo, “ne pas se soucier de”, d’où le français 
négliger, et l’adjectif religiosus, “scrupuleux à l’égard du culte, se faisant un cas 

de conscience des rites” ». 



Joël MADORE 

16 

paix perpétuelle (2002 : 117). La traduction anglaise de Gregor fait 

le même choix, optant cette fois-ci pour « sacred » plutôt que 

« saint »7. Certes, la paix perpétuelle est elle-même un idéal 

régulateur. Or les mesures juridiques mises de l’avant pour tendre 

vers elle sont, pour leur part, réelles et effectives. Autrement dit, 

l’idée du droit – égide indispensable à l’autonomie vécue – est 

peut-être sainte, mais elle reste sacrée dans l’interdit qu’elle 

impose8.  

Donnons un dernier exemple pour mieux décrire ce contexte qui 

nous permettrait de différencier le saint du sacré. Discutant du 

devoir de reconnaissance dans la « Doctrine de la vertu » (1960a), 

Kant déclare qu’elle :  

[…] doit être encore particulièrement considérée comme 

un devoir saint, c’est-à-dire comme un devoir dont la 

violation (comme exemple scandaleux) peut anéantir le 

mobile moral de la bienfaisance dans le principe même. En 

effet on appelle saint l’objet moral relativement auquel 

l’obligation ne saurait jamais être parfaitement épuisée par 

aucun acte qui lui soit conforme (où l’obligé demeure 

toujours obligé). Tout autre devoir est un devoir ordinaire. 

(Kant, 1960a : 132.)  

Dans sa traduction anglaise, pourtant, Gregor utilise « sacred » 

à deux reprises – un devoir sacré et un objet moral sacré – et elle a 

raison. Car le sacré, c’est la mesure de l’écart infranchissable entre 

l’appel du devoir et notre capacité à y répondre, la conscience de 

notre finitude humaine qui se réjouit de pouvoir agir librement, agir 

autrement, mais qui se désole de le faire aussi peu souvent.  

 

 
7  Kant (1999 : 347) écrit : « Le droit des êtres humains doit être considéré sacré 

[sacred], qu’importe le sacrifice que cela doit coûter au pouvoir régnant » [notre 

traduction ; nos italiques] ; même décision du côté de Ted Humphrey (1983 : 

135).  
8  C’est pourquoi Philonenko (Kant, 1960a : 255) a sans doute eu raison, 

contrairement à Gregor dans sa traduction anglaise (Cambridge), d’utiliser 

« saint » dans le passage suivant tiré de la Métaphysique des mœurs (« Doctrine 

du droit ») : « L’Idée d’une constitution civile en général, qui est en même 
temps pour tout peuple un commandement absolu de la raison pratique jugeant 

d’après des concepts de droit, est sainte et irrésistible ». La sainteté, comme cela 

a été souligné précédemment, relève de la raison pratique pure, du Wille qui est 
un espace législatif incorruptible, de jure ; alors que le sacré renvoie plutôt à 

Willkür, la législation effective qui en découle, de facto. 



Kant et le risque du sacré 

17 

La connaissance de soi : de l’enfer à l’apothéose 

Rien n’évoque cet écart, cette conscience de 

l’incommensurable, comme le devoir d’introspection. Il représente 

le premier des commandements envers soi-même9, sinon le plus 

critique – dans tous les sens du terme – des devoirs en général. 

Rien de plus normal, puisque la connaissance de soi vise à déceler 

l’hypocrisie qui se glisse dans notre constitution morale pour la 

corrompre entièrement. Si donc le mensonge est la plus grave des 

fautes, « impardonnable » même aux yeux de Kant, nous dit Jean-

Louis Bruch, « car en mimant la véracité, il la ruine » (cité dans 

Reboul, 1970 : 139), l’introspection se dresse logiquement comme 

le plus essentiel des devoirs, étant l’ultime rempart contre la 

déchéance morale. Devoir auguste – que les dictionnaires latins 

tiennent pour synonyme de sacré – s’il en est un, pour au moins 

deux raisons.  

D’une part, qui pourra sonder le cœur de l’homme ? S’agit-il 

vraiment d’un devoir à taille humaine ? La liberté apparaît souvent 

chez Kant comme une Idée de la raison pure, un postulat pratique 

qui échappe à la connaissance humaine10. On ne saurait déduire 

qu’une action est véritablement libre à partir de son effet empirique, 

l’expérience étant le lieu d’apparences parfois trompeuses, jamais 

objectives. Certes, pour cette raison, la déontologie kantienne nous 

enseigne de faire compter l’intention pour l’action, mais là encore, 

on ne peut jamais être tout à fait certain de son intégrité, à savoir de 

la sincérité d’un sujet constitutivement impur. Les profondeurs du 

cœur humain échappent largement à l’œil de la raison humaine, et 

c’est pourquoi, selon Kant, Dieu seul peut en sonder les 

profondeurs. Tout effort d’introspection ne risque-t-il pas de nous 

entraîner par-delà les limites de la simple raison vers le « vaste et 

 
9  On pense ici au titre du deuxième chapitre de la « Doctrine de la vertu » (Kant, 

1960a : 115) : Du premier commandement concernant tous les devoirs envers 

soi-même, qui est celui de l’introspection, soit « connais-toi toi-même [analyse-

toi, sonde-toi] […] quant à ta perfection morale, en rapport à ton devoir – 

examine ton cœur afin de savoir s’il est bon ou mauvais […] ». 
10  « Souvent », car la liberté n’est pas que régulatrice, elle est aussi législatrice, 

c’est-à-dire capable de constituer l’objet de la raison pratique. Cette tension 

entre une liberté conçue à la fois comme idée et comme pouvoir (ou capacité) 

continue de faire l’objet d’un débat important dans les études kantiennes. Si je 
ne souhaite pas le diminuer, je dois néanmoins reconnaître qu’il dépasse le cadre 

de ce texte. 



Joël MADORE 

18 

tumultueux océan, siège propre de l’apparence, où mainte nappe de 

brouillard, maint banc de glace sur le point de fondre, présentent 

l’image trompeuse de nouveaux pays […] » (Kant, 1980 : 

A235/B295), comme nous le craignions déjà, là où la « raison 

humaine » « se précipite dans l’obscurité et [les] contradictions » 

(ibid., Aviii) ?  

Et d’autre part, qui voudra sonder le cœur humain ? De Socrate 

à Augustin en passant par Pascal, l’exigence de la connaissance de 

soi s’est posée à l’inverse de la complaisance morale. Nous 

sommes loin de ces accusations en rafale et parfois faciles qui, 

aujourd’hui, réduisent tout à des rapports de pouvoir manichéens où 

un prétendu dominant est sommé de se confondre en excuses dans 

l’exaltation de la victime et la disparition du soi. Autant de 

conversions forcées qui nous rappellent ces sinistres séances de 

confessions collectives dans les régimes communistes qui visaient 

le contraire de l’exercice critique du soi, c’est-à-dire le 

conformisme absolu. L’introspection, au contraire, est d’abord un 

scrupule qui, poussé par l’incertitude ou le doute, plonge dans les 

tréfonds de l’âme et de ses motivations latentes. Comme le rappelle 

Jankélévitch dans Le pur et l’impur, s’il est parfois transgression, le 

sacré se donne bien souvent, également, comme quête d’une 

profondeur (cité dans Wunenburger, 2001 : 78). La connaissance de 

soi en appelle donc au cœur inquiet qui se retourne vers lui-même 

dans un exercice de réflexivité difficile, sinon douloureux à mesure 

qu’il relève ses parts d’ombre. 

Cet examen prend la forme d’un jugement chez Kant, voire d’un 

procès où le sujet se retrouve à la fois juge et partie, un accusé 

devant le tribunal de sa propre conscience intérieure où il est 

« observé, menacé, de manière générale tenu en respect (respect lié 

à la crainte) ». « Voix terrible » que ce tribunal, poursuit le 

philosophe, qui « le suit comme son ombre quand il pense lui 

échapper » (Kant, 1960a : 112–113). C’est « tremblant devant la 

barre », comme nous l’annoncions plus haut, que le sujet apparaît 

devant son juge (Kant, 1960a : 113, note), évoquant une fois de 

plus ce sentiment d’effroi devant le devoir moral, comme s’il 

représentait la marque sensible d’une transcendance propre à toute 

expérience du sacré.  

Or ce saut dans l’obscurité inquiétante de l’inconnu n’est pas 

une conclusion, mais l’amorce d’un commencement nouveau. 



Kant et le risque du sacré 

19 

Autrement dit, l’examen du soi est d’abord un travail sur soi qui 

ouvre la voie de la régénération morale par l’effort d’une liberté 

transformatrice, voire salvatrice. Il vaut la peine de citer Kant 

longuement ici :  

Cette connaissance morale de soi qui suppose que l’on 

pénètre dans les profondeurs de l’âme les plus difficiles à 

sonder ou dans l’abîme du cœur, est le début de toute 

sagesse humaine. En effet la sagesse qui consiste dans 

l’accord de la volonté d’un être avec sa fin ultime, exige de 

l’homme tout d’abord qu’il balaye ces obstacles intérieurs 

(ceux de la mauvaise volonté qu’il porte en lui) et 

qu’ensuite il travaille au développement des dispositions 

originelles inaliénables d’une bonne volonté cachée en lui. 

Seule la descente aux enfers qu’est la connaissance de soi 

ouvre la voie de l’apothéose. (Kant, 1960a : 115–116 [nos 

italiques]11.)  

C’est peut-être Jaspers (1952 : 245) qui a le mieux compris cette 

idée de rédemption par introspection, devoir premier et devoir sacré 

puisqu’il est celui qui permet d’admirer d’un respect sans mesure la 

loi morale en soi :  

Nous voudrions, quand notre devoir, c’est de vouloir, nous 

trouver simplement devant une tâche définie du dehors 

qu’il suffirait d’exécuter. Nous voudrions, au lieu 

d’engendrer notre être par l’action morale, nous tirer 

d’affaire par une simple maîtrise superficielle de nous-

mêmes. Nous voudrions obscurcir la source originelle, ne 

pas entendre le silence. Kant nous force à atteindre par la 

pensée le point où l’origine doit parler elle-même en nous, 

ce point que la pensée peut effleurer, mais non réduire à 

une chose sue et duquel seule peut jaillir la révolution 

morale. (Ibid., 241–24212.) 

 
11  On comprendra peut-être mieux Otto de s’être inspiré de Kant pour élaborer à la 

fois son « mysterium tremendum » – la sensation d’effroi devant une grandeur 
incommensurable – et son « mysterium fascinans » – cette force d’attraction 

vers quelque chose de merveilleux et solennel. 
12  Jaspers (1952 : 234) écrit aussi : « Ce qu’il faut, c’est jeter un regard dans la 

profondeur où toutes les modalités de l’action jaillissante puisent le sens qui les 

anime. Il faut éclairer le point où doit s’accomplir la métamorphose intérieure 
sans laquelle toutes les modalités particulières d’autoéducation et de ce qu’on 

appelle action morale restent vaines ». 



Joël MADORE 

20 

Doit-on parler ici d’un devoir sacrilège qui nous amène à 

transgresser les principes consacrés de l’idéalisme transcendantal ? 

Cela ne devrait pas nous inquiéter, car comme le rappelle Durkheim 

dans Les formes élémentaires de la vie religieuse : 

[…] il n’y pas de rite positif qui, au fond, ne constitue un 

véritable sacrilège ; car l’homme ne peut commercer avec 

les êtres sacrés sans franchir la barrière qui normalement 

doit l’en tenir séparé. Tout ce qui importe, c’est que le 

sacrilège soit accompli avec des précautions qui 

l’atténuent. (Cité dans Wunenburger, 2001 : 76.)  

L’énigme du sacré, pour Kant, se joue ainsi au seuil du temple. 

Elle est une expérience-limite où nous vacillons entre descente aux 

enfers et apothéose, entre abîme et élévation, entre la nuit de nos 

impuissances et l’éclair de notre liberté. Au fond, le risque kantien 

du sacré fait le pari de la finitude humaine : si elle suscite l’effroi, 

elle annonce l’espérance d’un nouveau départ. 

 

Conclusion 

Ce triptyque sur le sacré chez Kant dépeint une pensée 

décomplexée face à une notion pourtant viscéralement religieuse et 

offerte, en quelque sorte, à cette promesse qu’est l’être humain 

libre. D’une part, la Heiligkeit n’englobe pas tout et il nous est 

permis, comme on l’a vu, de distinguer en elle la loi morale comme 

archétype – la sainteté – et l’humain qui se sent irrépressiblement 

appelé à la suivre, malgré ses échecs annoncés – le sacré. Ce même 

sacré, dès lors, prend la forme de l’expérience humaine de la 

liberté. Il est une manière d’être, une posture pour un sujet 

confronté à la majesté d’une loi morale qu’il accepte de servir avec 

toute l’attention qu’elle mérite. Il est scrupule devant le sublime et 

le fragile. C’est dans le devoir d’introspection, finalement, que la 

dimension morale du sacré se fait le plus sentir. Non seulement est-

il le plus fondamental d’entre eux, la condition même de l’exercice 

de l’autonomie, mais il est celui qui entraîne le sujet dans ce qu’il y 

a de plus sombre en lui avant de l’en faire rejaillir, renouvelé. 

Comme pour ces autres concepts à la limite de la philosophie et de 

la théologie – foi, immortalité, ens realissimum, mal radical, etc. –, 

Kant place le sacré au service de sa doctrine éthique telle qu’elle 

s’incarne pour nous. Ni superstition ni enthousiasme, ni même 



Kant et le risque du sacré 

21 

relique d’un autre temps, le sacré, chez Kant, est l’expérience de 

l’homme faillible qui s’agenouille devant la grandeur de sa liberté 

pour mieux se relever avec elle. 

 

 

 

 

Remerciements 

Nous avons grandement apprécié les évaluations, que nous avons 

trouvées très utiles et rigoureuses.  

 



Joël MADORE 

22 

Bibliographie 

EISLER, Rudolf. 1994. Kant-Lexikon II. Trad. de l’allemand ; éd. établie et augm. par 

Anne-Dominique BALMES et Pierre OSMO. Paris : Gallimard. 

JASPERS, Karl. 1952. « Le mal radical chez Kant ». Trad. par Jeanne HERSCH. 

Deucalion, no 4, p. 227–252. 

KANT, Emmanuel. 1960a. Métaphysique des mœurs. Deuxième partie, Doctrine de 

la vertu. Intro. et présentée par Alexis PHILONENKO. Paris : Librairie 

philosophique J. Vrin.  

—. 1960b. Fondements de la métaphysique des mœurs. Trad. nouv. ; intro. et notes 

par Victor DELBOS. Paris : Delagrave. 

 —. 1980. Critique de la raison pure. Éd. publiée sous la dir. de Ferdinand ALQUIE ; 
trad. de l’allemand par Alexandre DELAMARRE et François MARTY (à partir de 

la trad. de Jule BARNI). Paris : Gallimard. 

—. 1983. Perpetual Peace and Other Essays on Politics, History, and Morals. Trad. 

et intro. par Ted HUMPHREY. Indianapolis : Hackett Pub. Co. 

—. 1999 [1996]. Practical Works, « Toward Perpetual Peace ». Trad. par Mary 

GREGOR ; intro. par Allen WOOD, 311–352. Cambridge : Cambridge University 

Press. 

—. 2001 [1997]. Critique of Practical Reason. Trad. par Mary GREGOR ; intro. de 

Andrews REATH. Cambridge : Cambridge University Press. 

—. 2002 [1990]. Projet de paix perpétuelle. Éd. bilingue ; trad. par Jean GIBELIN. 

Paris : Librairie philosophique J. Vrin. 

—. 2003. Critique de la raison pratique. Trad. et présenté par Jean-Pierre FUSSLER. 

Paris : Flammarion. 

—. 2004 [1994]. Religion dans les limites de la simple raison. Trad. et présenté par 

Monique NAAR. Paris : Librairie philosophique J. Vrin. 

REBOUL, Olivier. 1970. « Kant et la religion ». Revue d’histoire et de philosophie 

religieuse, vol. 50, no 2, p. 137–154. 

TAROT, Camille. 2008. Le symbolique et le sacré. Théories de la religion. Paris : La 

Découverte. 

WUNENBURGER, Jean-Jacques. 2001 [1981]. Le sacré. Paris : Presses universitaires 

de France. 

 

 



Kant et le risque du sacré 

23 

 

 

____________________________________________________________  

Abstract :  Much has been said concerning the concept of religion in 

Kant, but very little, if anything at all, concerning the sacred. This is 

perhaps because “Heiligkeit”, in German, can be translated by either saint 

or sacred, if not holiness as well, in English. Or it is because of the word 

“sacred” itself, which appears to belong to another epoch, that of an 

outdated obscurantism incompatible with enlightened Modernity. Yet as 

the following text will show, it holds a central place in Kantian ethics. On 

the first hand, it will distinguish between holiness and sacred, according to 

the given context in which they are found. If holiness speaks of a model to 

be followed or a moral archetype, sacred concerns the human experience of 

freedom. We will then examine how it describes a way of being before the 

majesty of duty, the scrupulous attention to a law that is both sublime and 

fragile. Finally, these first two movements will lead us to the duty of 

introspection, the most important of all as it is the condition of freedom 

and because if it leads to the “descent into hell”, it promises the apotheosis 

of moral transformation. 

Keywords : Emmanuel Kant, sacred, holiness, moral law, introspection, 

religion 

____________________________________________________________  

 


