RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 9-23

Kant et le risque du sacré

Joél MADORE *

Résumé : On a beaucoup traité¢ du concept de religion chez Kant, mais
trés peu du sacré. Cela tient sans doute de la polysémie du mot
« Heiligkeit » en allemand, que 1’on traduit soit par sainteté, soit par sacré
en francgais. Mais cela reléve peut-étre du mot « sacré» lui-méme qui
semble appartenir a un autre age, évoquant un quelconque obscurantisme
suranné incompatible avec les lumiéres de la Modernité. Le texte qui suit
démontre cependant qu’il tient une place importante dans la doctrine
morale kantienne. Nous indiquerons d’abord en quoi il se distingue de la
sainteté chez Kant, selon le contexte dans lequel 1'un ou I’autre se trouve.
Si la sainteté évoque un modele a suivre ou un archétype moral, le sacré
traite de 1’expérience humaine de la liberté. On verra ensuite comment il
décrit une maniére d’étre face a la majesté de la loi, le scrupule devant le
sublime et le fragile. Ces deux premiers mouvements trouveront leur
aboutissement dans le devoir d’introspection, le plus important d’entre tous
car condition méme de la liberté et qui annonce a la fois une « descente aux
enfers » et « I’apothéose » de la transformation morale.

Mots clés : Emmanuel Kant, sacré, sainteté, loi morale, introspection,
religion

La mélopée du sacré semble bien davantage s’accorder aux
Nocturnes romantiques qu’a I’éclat des Lumiéres. Cela semble
d’autant plus vrai pour le projet « critique » kantien, qui vise a jeter
un éclairage sur le « pouvoir de la raison en général » (Kant, 1980 :
Axii) en s’appuyant sur une double exigence de clarte, discursive et

Joél Madore est professeur au Département de sciences des religions de
I’Université du Québec a Montréal.



Joél MADORE

intuitive!. Ce souci de précision I’éloigne résolument de
« I’obscurité » (Avii), de « I’art magique » ou de « la chimére » des
spéculations métaphysiques vaporeuses qui 1’ont précédé et dont
« le devoir de la philosophie [est] de dissiper le mirage » (Axiii). Or
le sacré, qui par son étymologie annonce le divin et I’invisible, ne
risque-t-il pas plutdét de recouvrir I’initiative kantienne de ces
« nappes de brouillard » qu’il redoutait tant (B295) ?

A ce chant de siréne s’ajoute un autre écueil potentiel : il n’y a
pas, en allemand, de distinction entre « saint» et « sacré », tous
deux rendus par le substantif « Heiligkeit ». 1l faut donc d’emblée
admettre la possibilité qu’on ne retrouve pas ce terme dans 1’ceuvre
de Kant, du moins tel qu’on pourrait le définir en frangais.
Périlleuse affaire, donc, que de discuter du sacré dans ses écrits, ce
qui explique sans doute son absence a peu prés compléte dans la
littérature, en frangais comme en anglais. L’aventure en vaut
pourtant le risque pour au moins deux raisons. D’une part, c’est
largement a partir de Kant que se dessinent, sur fond de Dialectique
transcendantale, les esquisses contemporaines du sacré :
Schleiermacher et Otto bien siir, mais également Agamben, Ricceur
et Durkheim. D’autre part, effacer toute trace du mot « sacré » en
ne laissant que « sainteté » dans sa philosophie ne fait qu’accentuer
les traits déja prononcés de sa caricature : un volontarisme
inexorable au service d’une autonomie triomphante, adoubant les
courageux capables de liberté, condamnant les paresseux qui ne le
sont pas. Si Kant définit le devoir moral comme étant sublime et
divin, il rappelle également sans cesse 1’admiration profonde qu’il
porte a ces étres humains qui restent droits dans la plus accablante
des adversités, a I’instar de la figure de Job qu’il considére comme
exemplaire. Or le sacré est précisément ce qui permet de relier la
majesté de la loi a la difficulté de son exercice.

C’est a cette part du cceur — la liberté dans son exercice humain
— que nous ouvre la dimension du sacré chez Kant. Ce texte se
propose d’examiner cette thése en trois moments successifs.
D’abord, il établira une distinction claire entre sainteté et sacré
selon le contexte ou ces termes sont déployés. Cela permettra
ensuite de faire du sacré une expérience proprement humaine, c¢’est-

' Kant (1980 : Axviii) : « Pour ce qui concerne enfin la clarté, le lecteur a le droit

d’exiger d’abord la clarté discursive (logique) par concepts, mais encore une
clarté intuitive (esthétique) par des intuitions [...] ».

10



Kant et le risque du sacré

a-dire a la mesure de la promesse et des limites de 1’étre humain.
Et, finalement, il se penchera sur la forme ultime de cette liberté : le
devoir, primordial et décisif, de 1’introspection, cette connaissance
de soi qui nous entraine d’abord dans les profondeurs de 1’enfer
pour ensuite remonter la voie de 1’apothéose de la transformation
morale, selon les mots de Kant lui-méme.

Sacré ou sainteté ?

Dans I'un des trés rares textes portant sur la notion de sacré dans
I’ceuvre critique, I’excellent Olivier Reboul nous rappelle que Kant
«ne pouvait que se défier du sacré, du numineux dans ce qu’il a
d’obscur et d’irrationnel » (Reboul, 1970 : 147). Et pourtant,
précise-t-il, « on peut trouver chez [lui] le sens du sacré, a condition
de le chercher 1a ou il est : non pas dans un au-dela de la morale et
de la raison, mais dans la raison pratique elle-méme » (ibid.). Sur
cette bréche, cependant, il n’en dit pas plus et elle se referme sur
I’énigme de la volonté pure, capable de déterminer sans étre pour
autant déterminée. Difficile d’épiloguer davantage, en effet, car en
plus de ’esprit général de la philosophie de Kant, un autre obstacle
se dresse devant quiconque souhaite tirer de celle-ci une exégese du
sacré. Ainsi que nous le rappellent Anne-Dominique Balmeés et
Pierre Osmo, qui ont traduit le célebre Kant-Lexikon de Rudolf
Eisler (1994), I’adjectif « heilig » et son substantif « Heiligkeit »
signifient en allemand aussi bien saint/sainteté que sacré, voire,
disent-ils, sacro-saint, et « seul le contexte peut décider du sens
précis qu’il convient de donner » a I’un ou a ’autre (ibid. : 933).
Sur la nature de ce contexte et en quoi il permet la distinction,
cependant, ils n’en disent pas plus, un lexique n’étant sans doute
pas I’endroit désigné pour le faire.

Qui plus est, aucune norme sémantique ne semble guider les
traductions, qui utilisent les deux de fagon plus ou moins aléatoire,
alors que la prudence en conduit d’autres a ne jamais déroger du
mot «saint». On pourra penser ici au trés rigoureux Alexis
Philonenko (Kant, 1960a) qui, & ma connaissance, ne dévie jamais
de cette voie. Il y a pourtant une différence entre les deux termes
qui traverse I’ceuvre de Kant, en particulier ses écrits plus tardifs ou
il distingue entre un Wille » in vitro, ou la volonté pratique pure,
d’et un « Willkiir » in situ, ou I’exercice de la volonté. Précisons.

11



Joél MADORE

La sainteté, la « Heiligkeit », est essentiellement une volonté
parfaitement désintéressée. Celle de Dieu, par exemple, dont la
volonté n’est pas au-dela de la loi — car r7ien n’est au-dela de la loi —
mais qui néanmoins s’accorde parfaitement avec celle-ci
puisqu’aucun motif sensible ne peut venir I’influencer?. Il ne saurait
donc y avoir de contrainte — de « sollen » — pour tout Etre se situant
a Dextérieur de ’expérience. Ce qui bien slir n’est pas le cas de
I’étre humain qui, lui, reste sans cesse tiraillé entre vice et vertu.
Telle est la nature d’un étre a la fois sensible et intelligible, a
savoir, irrémédiablement tenté par le mal, constamment attiré par le
bien. Ce que confirme Kant (2003 : 254), d’ailleurs :

La loi morale est sainte (inflexible) et exige la sainteté des
meeurs, bien que toute la perfection morale a laquelle
I’homme puisse prétendre ne soit jamais que vertu, c’est-a-
dire résolution conforme a la loi par respect pour la loi, par
conséquent conscience d’un penchant continuel a la
transgression, ou du moins d’une impureté [...].

Dés lors, la sainteté se présente au sujet comme étant un modele
auquel il aspire de fagon asymptotique, un devoir de perfection
qu’on ne peut toutefois accomplir. C’est un « archétype », nous dit
Kant, qu’on utilise pour se rapprocher « a I’infini » de 1’idée d’une
«loi morale pure »’. Une raison pratique « finie » ne peut que
progresser vers cette perfection sans jamais espérer 1’atteindre, du
moins dans ce monde, comme Kant le souligne en annongant le
postulat de I’immortalité qui est bien celui de I’espérance. Or cette
loi morale pure est traduite par « sainte » chez Jean-Pierre Fussler,

Kant (1960b : 124) écrit : « Une volonté parfaitement bonne serait donc tout
aussi bien sous ’empire de lois objectives (lois du bien) ; mais elle ne pourrait
pour cela étre représentée comme contrainte a des actions conformes a la loi,
parce que d’elle-méme, selon sa constitution subjective, elle ne peut étre
déterminée que par la représentation du bien. Voila pourquoi il n’y a pas
d’impératif valable pour la volonté divine et en général pour une volonté
sainte. »

Kant (2003 : 254-255) écrit : « La sainteté des mceurs leur est déja imposée
dans cette vie comme régle, mais le bien-étre proportionné a cette sainteté, la
béatitude, est représenté comme pouvant seulement étre atteint dans une
éternité, parce qu’il faut que celle-1a soit toujours I’archétype de leur conduite
dans chaque situation, et que le progrés vers elle est possible et nécessaire déja
dans cette vie, tandis que celle-ci, sous le nom de bonheur, ne peut pas du tout
étre atteinte dans ce monde (pour autant que cela dépend de notre pouvoir), et
constitue, pour cette raison, seulement un objet d’espérance ».

12



Kant et le risque du sacré

alors que le Kant-Lexikon lui préfére « sacré». Et comme pour
ajouter a la confusion, la traduction anglaise de Mary Gregor aux
Presses de 1’Universit¢ Cambridge n’utilise ni «saint» ni
«sacred » — tous les deux légitimes, a vue de nez — mais bien
« holy » et « holiness », comme dans « holiness of morals », par
exemple (Kant, 2001 : 107). Quel terme choisir ?

Pour le déterminer, il faut poursuivre I’enquéte. Examinons cet
autre passage de la deuxi¢me Critique :

[...]il n’y a donc pas a s’étonner s’il faut que I’homme, en
tant qu’appartenant aux deux mondes, ne considére pas son
propre étre, relativement a sa seconde et supréme
destination, autrement qu’avec vénération, et les lois de
cette destination autrement qu’avec le respect le plus
grand. C’est sur cette origine que se fondent dés lors
certaines expressions qui désignent la valeur des objets
d’aprés des idées morales. La loi morale est sainte
(inviolable). L’homme est sans doute trés ¢loigné de la
sainteté, mais il faut que 1’humanité dans sa personne soit
sainte pour lui. (Kant, 2003 : 199.)

Encore une fois, la loi morale est « sainte » pour Fussler, mais
« sacrée » pour le Lexikon. Or c’est a la toute fin de cette citation
que se joue l’intrigue, car elle annonce un contexte bien différent
d’une loi morale entendue comme archétype. En insistant sur la
personne humaine, aspirant a la sainteté¢ quoique « trés éloigné[e] »
d’elle, Kant relégue I’archétype de la loi morale dans les coulisses
pour placer a I’avant-scéne [ homme faillible chargé de la respecter.
Des lors, et pour le dire brusquement, les deux traductions ont tort
d’appliquer « sainte » a I’humanité dans notre personne. Elle est
plutot « sacrée », puisque Kant nous parle maintenant d’un sujet qui
appartient aux deux mondes (sensible et intelligible) et qui
considére son télos — qui est moral — avec vénération et le respect
le plus grand. S’1l est trés ¢loigné de la sainteté (infiniment, en
fait), I’humanité dans sa personne doit étre sacrée car elle ne reléve
plus du modele a suivre, mais de ’humain qui la suit. Rappelons
que pour Kant, ’humanité est cette reconnaissance de chaque
humain comme fin en soi, jamais comme moyen, car investi de ce
qu’il y a de plus digne et sublime au monde : la liberté. Ainsi, s’il
est vrai que la Fondation de la métaphysique des meeurs a insisté
sur le caracteére intraitable de la loi morale — comme élevée en serre
chaude, on aurait le gotit de dire, vers les sommets inatteignables de

13



Joél MADORE

la perfection morale —, d’autres écrits — la deuxiéme Critique, la
Religion dans les limites de la simple raison et les Conjectures sur
les debuts de [’histoire humaine en particulier — ont insisté pour
nous rappeler que la liberté est exercée par un étre humain face a la
majesté d’une loi qu’il ne peut suivre a la mesure de la puissance de
son appel.

Pour le dire le plus simplement possible, le devoir suppose deux
choses : une exigence et son exercice, une exigence a laquelle on
aspire mais qu’on ne peut atteindre en raison de nos limites et un
exercice que nous devons malgré tout assumer précisément en
raison de ces mémes limites : c’est parce que 1’étre humain est un
étre a la fois intelligible et sensible qu’il peut et doit étre libre. Si
I’exigence de liberté est sainte, son exercice par I’homme est sacré.
Expliquons cela dans la deuxiéme partie.

Le sacré comme posture

Reprenons la thése de ce texte : la sainteté releve de la loi
parfaite, le sacré de I’humain tenu de la respecter malgré sa
faillibilité. La sainteté est un modéle et le sacré un éthos, une
posture, a savoir ’humain qui se tient debout, « tremblant », dira
Kant comme nous le verrons sous peu, devant les attentes d’une
liberté qui est «sublime» en tant qu’«Idée», mais qui
« s’amenuise sous [nos] mains [lorsque nous 1’employons] a notre
usage »*. Il ne s’agit pas ici de dire que la sainteté, et avec elle la loi
morale, est une simple abstraction détachée de 1’existence. Apres
tout, I’idéalisme transcendantal se donne pour mission, entre autres,
de réconcilier les divergences qui opposaient rationalistes et
empiristes. Selon Kant, un idéal, pour aussi distant qu’il puisse étre,
exerce chez le sujet une fonction régulatrice et concréte. Sublime,
divine et irrésistible, la loi morale est ressentie en nous et nous
invite, hic et nunc, a I’élévation décisive.

Dans la Religion dans les limites de la simple raison, Kant (2004 : 71) écrit :
« Si la morale reconnait dans la sainteté de la loi un objet du plus grand respect,
elle représente, au niveau de la religion dans la Cause supréme, exécutrice de
ces lois, un objet d’adoration et parait dans sa majesté. Tout cependant, méme ce
qu’il y a de plus sublime s’amenuise sous les mains des hommes s’ils en
emploient I’Idée a leur usage ».

14



Kant et le risque du sacré

Or si la sainteté est I’appel de la loi morale, le sacré se joue dans
la réponse offerte, ce cheminement qui suit I’invitation a
I’élévation, effort spécifiquement humain qui ne concerne ni les
dieux ni les anges mais un étre de chair qui suscite I’admiration par
sa volonté — sans cesse mise a I’épreuve — de dépassement. Le sacré
chez Kant, c’est la conscience d’une grandeur possible et d’une
insuffisance réelle tout a la fois, celle-la méme qui appelle au
respect, I’« Achtung », c’est-a-dire au plus grand soin et a la plus
grande attention pour un devoir qui se délite, on le répéte, au
contact de notre finitude. Ce respect, Kant I’associe d’ailleurs a la
religion, « religio » ou « religere », c’est-a-dire « la délicatesse de
conscience comme responsabilité devant un étre saint différent de
nous et cependant intérieurement présent en nous [...]» (Kant
(1960a : 114)°. Kant a bien raison d’identifier le mot « religion » a
I’attention et au scrupule, comme I’indique a la fois sa véritable
étymologie — « religere » plutoét que « religare » — ainsi que son
antonyme : « negligere » ou « negligo », c’est-a-dire négliger,
rester indifférent, ne pas s’occuper de, etc.b. Le sacré est bel et bien
cette attitude religicuse — entendre : minuticuse et méticuleuse —
devant I’auguste, la délicate attention portée envers ce plus éclatant
et fragile des pouvoirs : la liberté humaine.

Il ne sera donc pas étonnant de voir apparaitre 1’adjectif
« heilig » dans le domaine juridique, si cher a Kant. Si la liberté
dans son exercice concret reste sublime aux yeux de I’humain mais
labile entre ses mains, il faut s’assurer de la protéger colite que
coute. Ainsi considére-t-il que « le droit de I’homme doit étre tenu
pour sacré, dit-il en couter de gros sacrifices a la puissance
souveraine », selon la traduction que propose Gibelin du Projet de

Kant (ibid.) ajoute: « Et par la médiation de cette Idée [Dieu comme juge
autorisé de la conscience], mais seulement suivant [’analogie avec un législateur
de tous les étres raisonnables du monde, ’homme obtient une direction simple,
qui consiste a concevoir la délicatesse de conscience (qu’on appelle aussi
religion) comme responsabilité devant un étre saint différent de nous et
cependant intérieurement présent en nous (devant la raison morale 1égislatrice)
et a se soumettre a sa volonté comme a la régle de ce qui est juste ».

Ainsi que nous le rappelle Camille Tarot (2008 : 126), en s’inspirant de Cicéron
et Benveniste, « [...] selon les lois de la dérivation latine, religare ne pouvait
pas donner religio, mais religatio. Religio vient bien de religere, ce que
confirme son antonyme, neg-ligo, “ne pas se soucier de”, d’ou le frangais
négliger, et ’adjectif religiosus, “scrupuleux a ’égard du culte, se faisant un cas
de conscience des rites” ».

15



Joél MADORE

paix perpétuelle (2002 : 117). La traduction anglaise de Gregor fait
le méme choix, optant cette fois-ci pour « sacred» plutdt que
«saint »’. Certes, la paix perpétuelle est elle-méme un idéal
régulateur. Or les mesures juridiques mises de I’avant pour tendre
vers elle sont, pour leur part, réelles et effectives. Autrement dit,
I’idée du droit — égide indispensable a 1’autonomie vécue — est
peut-étre sainte, mais elle reste sacrée dans [D’interdit qu’elle
impose®.

Donnons un dernier exemple pour mieux décrire ce contexte qui
nous permettrait de différencier le saint du sacré. Discutant du
devoir de reconnaissance dans la « Doctrine de la vertu » (1960a),
Kant déclare qu’elle :

[...] doit étre encore particuliérement considérée comme
un devoir saint, c’est-a-dire comme un devoir dont la
violation (comme exemple scandaleux) peut anéantir le
mobile moral de la bienfaisance dans le principe méme. En
effet on appelle saint 1’objet moral relativement auquel
I’obligation ne saurait jamais étre parfaitement épuisée par
aucun acte qui lui soit conforme (ou 1’obligé demeure
toujours obligé). Tout autre devoir est un devoir ordinaire.
(Kant, 1960a : 132.)

Dans sa traduction anglaise, pourtant, Gregor utilise « sacred »
a deux reprises — un devoir sacré et un objet moral sacré — et elle a
raison. Car le sacré, c¢’est la mesure de 1’écart infranchissable entre
I’appel du devoir et notre capacité a y répondre, la conscience de
notre finitude humaine qui se réjouit de pouvoir agir librement, agir
autrement, mais qui se désole de le faire aussi peu souvent.

Kant (1999 : 347) écrit : « Le droit des étres humains doit étre considéré sacré
[sacred], qu’importe le sacrifice que cela doit cotiter au pouvoir régnant » [notre
traduction ; nos italiques] ; méme décision du c6té de Ted Humphrey (1983 :
135).

C’est pourquoi Philonenko (Kant, 1960a: 255) a sans doute eu raison,
contrairement & Gregor dans sa traduction anglaise (Cambridge), d’utiliser
« saint » dans le passage suivant tiré de la Métaphysique des meeurs (« Doctrine
du droit») : « L’Idée d’une constitution civile en général, qui est en méme
temps pour tout peuple un commandement absolu de la raison pratique jugeant
d’apres des concepts de droit, est sainte et irrésistible ». La sainteté, comme cela
a été souligné précédemment, reléve de la raison pratique pure, du Wille qui est
un espace législatif incorruptible, de jure ; alors que le sacré renvoie plutdt a
Willkiir, la 1égislation effective qui en découle, de facto.

16



Kant et le risque du sacré

La connaissance de soi : de I’enfer a ’apothéose

Rien n’évoque cet écart, cette conscience de
I’incommensurable, comme le devoir d’introspection. Il représente
le premier des commandements envers soi-méme’, sinon le plus
critique — dans tous les sens du terme — des devoirs en général.
Rien de plus normal, puisque la connaissance de soi vise a déceler
I’hypocrisie qui se glisse dans notre constitution morale pour la
corrompre entiérement. Si donc le mensonge est la plus grave des
fautes, « impardonnable » méme aux yeux de Kant, nous dit Jean-
Louis Bruch, « car en mimant la véracité, il la ruine » (cité dans
Reboul, 1970 : 139), ’introspection se dresse logiquement comme
le plus essentiel des devoirs, étant I'ultime rempart contre la
déchéance morale. Devoir auguste — que les dictionnaires latins
tiennent pour synonyme de sacré — s’il en est un, pour au moins
deux raisons.

D’une part, qui pourra sonder le ceeur de I’homme ? S’agit-il
vraiment d’un devoir a taille humaine ? La liberté apparait souvent
chez Kant comme une Idée de la raison pure, un postulat pratique
qui échappe a la connaissance humaine!®. On ne saurait déduire
qu’une action est véritablement libre a partir de son effet empirique,
I’expérience étant le lieu d’apparences parfois trompeuses, jamais
objectives. Certes, pour cette raison, la déontologie kantienne nous
enseigne de faire compter I’intention pour 1’action, mais la encore,
on ne peut jamais étre tout a fait certain de son intégrité, a savoir de
la sincérité d’un sujet constitutivement impur. Les profondeurs du
cceur humain échappent largement a 1’ceil de la raison humaine, et
c’est pourquoi, selon Kant, Dieu seul peut en sonder les
profondeurs. Tout effort d’introspection ne risque-t-il pas de nous
entrainer par-dela les limites de la simple raison vers le « vaste et

On pense ici au titre du deuxiéme chapitre de la « Doctrine de la vertu » (Kant,
1960a : 115) : Du premier commandement concernant tous les devoirs envers
soi-méme, qui est celui de I’introspection, soit « connais-toi toi-méme [analyse-
toi, sonde-toi] [...] quant a ta perfection morale, en rapport a ton devoir —
examine ton ceeur afin de savoir s’il est bon ou mauvais [...] ».

« Souvent », car la liberté n’est pas que régulatrice, elle est aussi législatrice,
c’est-a-dire capable de constituer 1’objet de la raison pratique. Cette tension
entre une liberté congue a la fois comme idée er comme pouvoir (ou capacité)
continue de faire 1’objet d’un débat important dans les études kantiennes. Si je
ne souhaite pas le diminuer, je dois néanmoins reconnaitre qu’il dépasse le cadre
de ce texte.

17



Joél MADORE

tumultueux océan, siége propre de I’apparence, ou mainte nappe de
brouillard, maint banc de glace sur le point de fondre, présentent
I’image trompeuse de nouveaux pays [...]» (Kant, 1980 :
A235/B295), comme nous le craignions déja, 1a ou la « raison
humaine » « se précipite dans I’obscurité et [les] contradictions »
(ibid., Aviii) ?

Et d’autre part, qui voudra sonder le cceur humain ? De Socrate
a Augustin en passant par Pascal, I’exigence de la connaissance de
soi s’est posée a l'inverse de la complaisance morale. Nous
sommes loin de ces accusations en rafale et parfois faciles qui,
aujourd’hui, réduisent tout a des rapports de pouvoir manichéens ou
un prétendu dominant est sommé de se confondre en excuses dans
I’exaltation de la victime et la disparition du soi. Autant de
conversions forcées qui nous rappellent ces sinistres séances de
confessions collectives dans les régimes communistes qui visaient
le contraire de I’exercice critique du soi, c’est-a-dire le
conformisme absolu. L’introspection, au contraire, est d’abord un
scrupule qui, poussé par I’incertitude ou le doute, plonge dans les
tréfonds de I’ame et de ses motivations latentes. Comme le rappelle
Jankélévitch dans Le pur et ['impur, s’il est parfois transgression, le
sacré se donne bien souvent, également, comme quéte d’une
profondeur (cité dans Wunenburger, 2001 : 78). La connaissance de
soi en appelle donc au ceeur inquiet qui se retourne vers lui-méme
dans un exercice de réflexivité difficile, sinon douloureux a mesure
qu’il reléve ses parts d’ombre.

Cet examen prend la forme d’un jugement chez Kant, voire d’un
procés ou le sujet se retrouve a la fois juge et partie, un accusé
devant le tribunal de sa propre conscience intérieure ou il est
« observé, menace, de manicre générale tenu en respect (respect lié
a la crainte) ». « Voix terrible » que ce tribunal, poursuit le
philosophe, qui «le suit comme son ombre quand il pense lui
échapper » (Kant, 1960a: 112-113). C’est « tremblant devant la
barre », comme nous 1’annoncions plus haut, que le sujet apparait
devant son juge (Kant, 1960a : 113, note), évoquant une fois de
plus ce sentiment d’effroi devant le devoir moral, comme s’il
représentait la marque sensible d’une transcendance propre a toute
expérience du sacré.

Or ce saut dans 1’obscurité inquié¢tante de I’inconnu n’est pas
une conclusion, mais I’amorce d’un commencement nouveau.

18



Kant et le risque du sacré

Autrement dit, I’examen du soi est d’abord un travail sur soi qui
ouvre la voie de la régénération morale par I’effort d’une liberté
transformatrice, voire salvatrice. Il vaut la peine de citer Kant
longuement ici :

Cette connaissance morale de soi qui suppose que 1’on
pénétre dans les profondeurs de I’ame les plus difficiles a
sonder ou dans I’abime du cceur, est le début de toute
sagesse humaine. En effet la sagesse qui consiste dans
I’accord de la volonté d’un étre avec sa fin ultime, exige de
I’homme tout d’abord qu’il balaye ces obstacles intérieurs
(ceux de la mauvaise volont¢ qu’il porte en lui) et
qu’ensuite il travaille au développement des dispositions
originelles inaliénables d’une bonne volonté cachée en lui.
Seule la descente aux enfers qu’est la connaissance de soi
ouvre la voie de [’apothéose. (Kant, 1960a : 115-116 [nos
italiques]''.)

C’est peut-étre Jaspers (1952 : 245) qui a le mieux compris cette
idée de rédemption par introspection, devoir premier et devoir sacré
puisqu’il est celui qui permet d’admirer d’un respect sans mesure la
loi morale en soi :

Nous voudrions, quand notre devoir, c’est de vouloir, nous
trouver simplement devant une tache définie du dehors
qu’il suffirait d’exécuter. Nous voudrions, au lieu
d’engendrer notre étre par 1’action morale, nous tirer
d’affaire par une simple maitrise superficielle de nous-
mémes. Nous voudrions obscurcir la source originelle, ne
pas entendre le silence. Kant nous force a atteindre par la
pensée le point ou I’origine doit parler elle-méme en nous,
ce point que la pensée peut effleurer, mais non réduire a
une chose sue et duquel seule peut jaillir la révolution
morale. (Ibid., 241-24212))

On comprendra peut-étre mieux Otto de s’étre inspiré de Kant pour élaborer a la
fois son « mysterium tremendum » — la sensation d’effroi devant une grandeur
incommensurable — et son « mysterium fascinans » — cette force d’attraction
vers quelque chose de merveilleux et solennel.

Jaspers (1952 : 234) écrit aussi : « Ce qu’il faut, c’est jeter un regard dans la
profondeur ou toutes les modalités de I’action jaillissante puisent le sens qui les
anime. Il faut éclairer le point ou doit s’accomplir la métamorphose intérieure
sans laquelle toutes les modalités particulieres d’autoéducation et de ce qu’on
appelle action morale restent vaines ».

19



Joél MADORE

Doit-on parler ici d’un devoir sacrilége qui nous améne a
transgresser les principes consacrés de 1’idéalisme transcendantal ?
Cela ne devrait pas nous inquiéter, car comme le rappelle Durkheim
dans Les formes élémentaires de la vie religieuse :

[...]11l n’y pas de rite positif qui, au fond, ne constitue un
véritable sacrilége ; car ’homme ne peut commercer avec
les étres sacrés sans franchir la barriére qui normalement
doit I’en tenir séparé. Tout ce qui importe, c’est que le
sacrilege soit accompli avec des précautions qui
I’atténuent. (Cité dans Wunenburger, 2001 : 76.)

L’énigme du sacré, pour Kant, se joue ainsi au seuil du temple.
Elle est une expérience-limite ou nous vacillons entre descente aux
enfers et apothéose, entre abime et élévation, entre la nuit de nos
impuissances et 1’éclair de notre liberté. Au fond, le risque kantien
du sacré fait le pari de la finitude humaine : si elle suscite 1’effroi,
elle annonce I’espérance d’un nouveau départ.

Conclusion

Ce triptyque sur le sacré chez Kant dépeint une pensée
décomplexée face a une notion pourtant viscéralement religieuse et
offerte, en quelque sorte, a cette promesse qu’est I’étre humain
libre. D’une part, la Heiligkeit n’englobe pas tout et il nous est
permis, comme on I’a vu, de distinguer en elle la loi morale comme
archétype — la sainteté — et ’humain qui se sent irrépressiblement
appelé a la suivre, malgré ses échecs annoncés — le sacré. Ce méme
sacré, dés lors, prend la forme de 1’expérience humaine de la
liberté. Il est une maniére d’étre, une posture pour un sujet
confronté a la majesté d’une loi morale qu’il accepte de servir avec
toute I’attention qu’elle mérite. Il est scrupule devant le sublime et
le fragile. C’est dans le devoir d’introspection, finalement, que la
dimension morale du sacré se fait le plus sentir. Non seulement est-
il le plus fondamental d’entre eux, la condition méme de 1’exercice
de I’autonomie, mais il est celui qui entraine le sujet dans ce qu’il y
a de plus sombre en lui avant de I’en faire rejaillir, renouvelé.
Comme pour ces autres concepts a la limite de la philosophie et de
la théologie — foi, immortalité, ens realissimum, mal radical, etc. —,
Kant place le sacré au service de sa doctrine éthique telle qu’elle
s’incarne pour nous. Ni superstition ni enthousiasme, ni méme

20



Kant et le risque du sacré

relique d’un autre temps, le sacré, chez Kant, est I’expérience de
I’homme faillible qui s’agenouille devant la grandeur de sa liberté
pour mieux se relever avec elle.

Remerciements

Nous avons grandement appréci¢ les évaluations, que nous avons
trouvées trés utiles et rigoureuses.

21



Joél MADORE

Bibliographie

EISLER, Rudolf. 1994. Kant-Lexikon II. Trad. de I’allemand ; éd. établie et augm. par

Anne-Dominique BALMES et Pierre OSMO. Paris : Gallimard.

JASPERS, Karl. 1952. « Le mal radical chez Kant ». Trad. par Jeanne HERSCH.

Deucalion, no 4, p. 227-252.

KANT, Emmanuel. 1960a. Métaphysique des meeurs. Deuxiéme partie, Doctrine de

la vertu. Intro. et présentée par Alexis PHILONENKO. Paris: Librairie
philosophique J. Vrin.

. 1960b. Fondements de la métaphysique des meeurs. Trad. nouv. ; intro. et notes

par Victor DELBOS. Paris : Delagrave.

. 1980. Critique de la raison pure. Ed. publiée sous la dir. de Ferdinand ALQUIE ;

trad. de I’allemand par Alexandre DELAMARRE et Frangois MARTY (2 partir de
la trad. de Jule BARNI). Paris : Gallimard.

. 1983. Perpetual Peace and Other Essays on Politics, History, and Morals. Trad.

et intro. par Ted HUMPHREY. Indianapolis : Hackett Pub. Co.

. 1999 [1996]. Practical Works, « Toward Perpetual Peace ». Trad. par Mary

GREGOR ; intro. par Allen WOOD, 311-352. Cambridge : Cambridge University
Press.

. 2001 [1997]. Critique of Practical Reason. Trad. par Mary GREGOR ; intro. de

Andrews REATH. Cambridge : Cambridge University Press.

. 2002 [1990]. Projet de paix perpétuelle. Ed. bilingue ; trad. par Jean GIBELIN.

Paris : Librairie philosophique J. Vrin.

. 2003. Critique de la raison pratique. Trad. et présenté par Jean-Pierre FUSSLER.

Paris : Flammarion.

. 2004 [1994]. Religion dans les limites de la simple raison. Trad. et présenté par

Monique NAAR. Paris : Librairie philosophique J. Vrin.

REBOUL, Olivier. 1970. « Kant et la religion ». Revue d’histoire et de philosophie

religieuse, vol. 50, no 2, p. 137-154.

TAROT, Camille. 2008. Le symbolique et le sacré. Théories de la religion. Paris : La

Découverte.

WUNENBURGER, Jean-Jacques. 2001 [1981]. Le sacré. Paris : Presses universitaires

22

de France.



Kant et le risque du sacré

Abstract: Much has been said concerning the concept of religion in
Kant, but very little, if anything at all, concerning the sacred. This is
perhaps because “Heiligkeit”, in German, can be translated by either saint
or sacred, if not holiness as well, in English. Or it is because of the word
“sacred” itself, which appears to belong to another epoch, that of an
outdated obscurantism incompatible with enlightened Modernity. Yet as
the following text will show, it holds a central place in Kantian ethics. On
the first hand, it will distinguish between holiness and sacred, according to
the given context in which they are found. If holiness speaks of a model to
be followed or a moral archetype, sacred concerns the human experience of
freedom. We will then examine how it describes a way of being before the
majesty of duty, the scrupulous attention to a law that is both sublime and
fragile. Finally, these first two movements will lead us to the duty of
introspection, the most important of all as it is the condition of freedom
and because if it leads to the “descent into hell”, it promises the apotheosis
of moral transformation.

Keywords : Emmanuel Kant, sacred, holiness, moral law, introspection,
religion

23



