RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 25-53

L'utilisation de mots du « sacré »
au début de la modernité
(Spinoza et Kant)

Maxime ALLARD *

Résumé : Sans aborder de front les théories sur le « sacré », cet article
repere 1’utilisation par Spinoza et Kant, au début de la modernité, de mots
liés habituellement au sacré (sacré, saint, heilig). 11 suggére les effets
pragmatiques et éthiques du recours a ces mots et une certaine distance
avec ce qui deviendront, dans le sillage des travaux d’Otto, les options
philosophiques ou anthropologiques sur le « sacré ».

Mots clés : sacré, saint, heilig, Spinoza, Kant

Jaurais aimé le titre suivant : « Oser se sacrer du sacré au lieu
de le sacrer ! ». Cela ne convenait pas. Cependant, cela aurait
signalé, d’entrée de jeu, quelques tensions, voire problémes, avec
I’usage moderne de ce mot, verbe ou nom. Car, me semble-t-il, il
s’agit, avec Spinoza et Kant dont le corpus sera étudié ici, de
désacraliser certaines catégories anciennes et médiévales de
«sacré », du « sacer », de les profaner en quelque sorte. J’aurais
pu, direz-vous, simplement refuser de consacrer quelques pages ou
propositions au sujet. J’aurais pu le taire, 1’oublier, tout
simplement : m’en sacrer ! Pourtant, je crains fort que ma tentative
ne puisse complétement me préserver de recourir a 1’une ou ’autre
catégorie du « sacré »... comme ce fut le cas pour Kant et Spinoza.
Je me lance donc.

Maxime Allard est professeur titulaire au Collége universitaire dominicain, a
Ottawa.

25



Maxime ALLARD

«Oser ! » L’infinitif cache un impératif, une incitation forte,
presque un cri de ralliement : « Osez », comme dans le Sapere aude
d’Horace répercuté plusieurs siécles plus tard par Kant dans Qu ‘est-
ce que les Lumieres ? Comme si, entre-temps, on n’avait pas osé,
pas assez 0s€...

«Oser se sacrer...» Oser se consacrer, s’engager
consciemment et consciencieusement a se séparer, a éviter, a ne
plus avoir affaire a ou a traiter de quelque chose qui, apres tout,
semble ambivalent, ambigu... au nom d’idées claires et distinctes,
scientifiques. Tout un programme li¢ a un moment de 1’histoire
(Kant), a une posture épistémologique, éthique et politique
(Spinoza). Tout un programme, encore inachevé et, peut-étre,
inachevable de la modernité (Habermas) (Passerin d’Entréves et
Benhabib, 1997).

«Oser se sacrer du sacré ! ». Oser se séparer de ce qui se
présente toujours comme séparé, transcendant, de ce qui s’impose
et qui interdit, qui est déja dit, déja proposé, regu. Oser se protéger
de ce qui fait trembler, de ce qui fascine, du registre du majestueux,
du « theion », peut-étre méme des « dieux », de « Dieu» ? Avoir
assez confiance dans la raison pour ne plus rien attendre du
« sacré » ou pour maitriser tant nos attentes et tellement ces attentes
— si elles resurgissent toujours et encore — que le «sacré », le
dominer comme on aura espéré dominer la « Nature », reconnaitre
que les «dieux » nous ont quittés et que d’autres surgissent,
reviennent, n’en finissent pas de faire croire a leur disparition ou a
leur retour. Oser se séparer et se passer de ces discours et des
demandes qu’elles imposent. Oser se séparer de qui les répercute et
les institue... sans toutefois, peut-étre, parvenir a s’en passer
entiérement (Firestone et Jacobs, 2012).

« Oser... ne pas le sacrer ». Ne pas confirmer le sacré, ne pas
sacraliser ce qui en resterait. Ne pas en faire une catégorie
intouchable, obligée... au méme titre que la catégorie « Dieu »
I’avait été auparavant ou la « Nature » le fut un peu plus tard.

Premiérement, brutalement, il n’y a pas une catégoric du
«sacré ». Il y a des écritures du « sacré » : un lent va-et-vient de
I’adjectif qualifiant un « x » au substantif « Le sacré ou Le Sacré »
pour englober ce qui s’avérera bientét — grace aux résultats de la
philologie et de [I’ethnographie — la concaténation d’une
constellation de catégories irréductible a cette unification. Il y a,

26



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

concomitamment, irréductibles les unes aux autres, des conceptions
et configurations du « sacré » qui ont pris forme et ont été diffusées
dans les sciences sociales depuis moins longtemps qu’en
philosophie moderne mais toujours ou presque en lien avec une
critique du « christianisme » plus ou moins occasionnée par la
découverte (sic) ou la prise en compte, ou I’invention — ¢’est selon
— d’autres religions ou d’expériences religicuses : Agamben (2017),
Benveniste (1969), Eliade (1988), Joas (2019), Mauss (1968), Otto
(2015) et, plus récemment, Sloterdijk (2021). Chacune est
intimement liée a des options et projets scientifiques, théologiques,
sociologiques, philosophiques déterminés... avec un rapport
ambigu et ambivalent, souvent, envers le catholicisme, sur le
spectre du christianisme. Il y aurait une histoire, une généalogie ou
une archéologie a faire de cette apparition et de ces usages, du
projet de les réunir sur un seul spectre ou comme des « degrés »
d’une méme réalité. Mais cela ne sera pas tenté ici.

Deuxiémement, il y a des « sacrés ». Celui de la République
romaine et de son Empire n’est pas celui complexe du Moyen Age,
par exemple, et presque tous donnent lieu a de 1’ambivalence
(Schmitt, 1992a, 1992b).

Troisiémement, on pourrait avancer qu’il y a des rhétoriques du
«sacré », des recours pragmatiques pas toujours pleinement
réfléchis a une constellation d’images, d’affects et de gestes loués
ou blamés en lien avec du « sacré » !

Enfin, le « sacré », s’il y en a, n’est pas toujours opposé a la
méme « chose » ou contre-distingué des mémes catégories/choses :
il y a certes le profane, mais il y a le saint (pour ne rester que dans
I’aire et 1’ére de ce qu’on a voulu appeler le « christianisme »,
I’immonde aussi.

Attentifs aux divers rappels de Jean-Claude Schmitt, je mettrai
donc le sacré de coté, je le mettrai hors de portée des yeux et des
mains. Je me garderai de le profaner. Mais le sacré bouge, n’aime
pas étre consacré ou profané. Il veut circuler. Il circule encore
aujourd’hui : on se « consacre a...», on «sacre» (penser a la
« sacrure » québécoise encore en vie malgré deux générations de
non-fréquentation de la sainte table et des autres objets sacrés).

On ne parvient donc peut-étre pas si aisément a se passer du
« sacré ». C’est pourquoi, dans cet article, je vais tenter de mettre
en ceuvre un projet de recherche sur 1’usage de « sacer », « sacra »,

27



Maxime ALLARD

« heilig », « sanctus » par des philosophes modernes!. Spinoza et
Kant ont écrit avant que les anthropologues, ethnologues et
sociologues de la religion ou du religieux développent leurs
théories depuis des observations et des conjectures liées & ce qui
leur aura semblé « primitif» ou « originaire » dans [’histoire
humaine, dans I’expérience humaine du monde.

Il s’agit de recenser, de baliser 1’'usage de ces termes par ces
auteurs. Rien de plus. En conclusion, en nous aidant de quelques
remarques de Jean-Luc Nancy et de Hans Blumenberg, nous
tenterons quelques hypothéses sur ces usages et sur les concepts et
options philosophiques qui les rendent possibles, productives,
opportunes et utiles. Tout le travail proprement philosophique
restera a entreprendre: quelles options épistémologiques
permettent leurs décisions ? De quelles anthropologies et éthiques
sont-elles le symptome ou le produit ? De quels héritages judéo-
chrétiens sont-elles porteuses consciemment ou inconsciemment ?
Quelles ouvertures sur le social et le politique permettent-elles
d’envisager ? Quelles « expériences existentielles » ont servi
d’exemplaires, de matrice a ces réflexions ?

Pourquoi cette option de rester en surface ? Pourquoi différer le
questionnement philosophique ? Pour deux raisons. Premiérement,
il me semble que trés souvent sur les textes de ces auteurs on
projette trop rapidement, sans recul herméneutique critique, nos
idées sur le sacré. Deuxiémement, parce qu’en étant attentif au
registre des « mots » et des lieux de leur mise en discours, on
pourra peut-étre déceler, dans un second temps, soit au cours du
questionnement philosophique, qu’il est possible de traiter des
expériences humaines désormais traversées de « sacré», sans
recourir a ces catégories et que ce traitement ouvre des perspectives
intéressantes.

Ainsi, cet article ne propose pas une théorie du sacré. De telles
théories abondent, de Rudolf Otto a Hans Joas, en passant par les
travaux de Benveniste. Il ne développera pas, non plus, une étude
de ce que serait le sacré chez Spinoza ou Kant. Ce serait trop
ambitieux. En demeurant attaché a 1’usage de mots du « sacré »,
I’article entend combler un vide. En effet, les études sur la religion

' Pour les besoins de cet article, nous ne souléverons pas les différences

étymologiques entre « sacer/sanctus » et « heilig» mais je serai attentif a
I’oscillation entre saint et sacré lors des traductions.

28



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

ou la foi tant chez Kant que chez Spinoza n’abordent pas ce sujet ;
leurs perspectives sont autres. A cause de cela, ces travaux ne nous
sont ici d’aucune utilité?.

Baruch Spinoza

Compte tenu du corpus spinozien, on pourrait s’attendre a une
récolte fructueuse. Apres tout, n’a-t-il pas proposé une méthode
exégétique et herméneutique pour approcher philosophiquement les
« Saintes Ecritures » ?

« Sacer», comme nom, n’est pas, comme tel, dans le
vocabulaire de Spinoza. Il peut traiter des autorités théologiques,
des Ecritures (juives et chrétiennes), du rapport a Dieu sans y
recourir. Par contre, 1’adjectif est utilisé.

Dans la premiére partic de I’Ethique, pourtant consacrée a
« Dieu », le mot sacré n’intervient pas. Par contre, la « sanction »
surgit au détour du scolie 2 de la proposition 33 : « que tous les
décrets ont été sanctionnés par Dieu lui-méme de toute éternité »°>.
Cette proposition porte sur le caractére déterming, nécessaire de ce
qui est*. Or « sanctio » vient de « sacer » : c’est I’action, le geste
qui rend inviolable, consacre et interdit le changement. La sanctio
arréte au sens d’un arrét de la justice : rien ne peut étre changé car
la justice a tranché; nous nous retrouvons désormais dans le
registre du nécessaire (Robert, 2006; Magdelain, 2021).
L’importance de cette proposition qui clot presque la premiére
partie de I’Ethique se signale par la longueur des deux scolies qui
doivent, une fois de plus, combattre la proposition traditionnelle
judéo-chrétienne articulée au Moyen Age — propos qu’il déclare
absurde et désigne comme du bavardage, des balivernes
(nugatoriam) — d’un Dieu ayant une volonté absolue. Malgré ce
caractére frivole et malgré qu’il ait déja traité de cela au scolie de la
proposition 17, Spinoza y revient « encore » (hic repetam). C’est

Deux exceptions doivent étre mentionnées cependant : Painter (1999) ainsi que
Levene (2011).

« [QJuod omnia decreta ab ceterno ab ipso Deo sancita fuerunt) ». Toutes les
références proviennent du site The Latin Library. Neo-Latin. Spinoza. Récupéré
le 22 mars 2023 de https://www.thelatinlibrary.com/spinoza.ethical .html.
Spinoza, Ethique, 1, prop. 33 : « Res nullo alio modo neque alio ordine a Deo
produci potuerunt quam productce sunt ».

29



Maxime ALLARD

dans ce second scolie qu’intervient la sancita. Or comme dans la
perfection éternelle de Dieu, il n’y a ni quand ni avant ou apres,
I’arrét, la sanction reléve aussi de 1’éternité libre de Dieu. Ce qui se
déroule devant nos yeux ne peut étre, n’aurait pu étre autrement
sans qu’un autre Dieu soit pensé. Voila I’absurdité. Vanité qui
résiste, vanité enracinée dans 1’expérience enfantine de chacun’.
Vanité résistante. D’ou 1’intérét de faire intervenir, discrétement,
briévement, la catégorie du sacré sous le couvert de la sanctio.
Dans la sanctio, on ne retrouve pas I’ambivalence que le sacer
romain pouvait avoir.

La seconde partie de I’Ethique ne recourt pas & ce vocabulaire.
Dans la troisiéme partie, a propos de la définition de la
« pénitence » — qui est une forme de tristesse concomitante a 1’idée
d’un certain faire —, du « sacré » apparait®. L explication de cette
définition instaure des liens complexes avec plusieurs propositions
de la troisiéme partie et insiste sur le caractére contingent, 1i¢ a
I’éducation (parentale ou autre), de ce qui cause du repentir ou non.
Au détour de ce travail, nous lisons en effet : « La coutume et la
religion ne sont pas les mémes pour tous les humains : ce qui est
sacré pour les uns est profane pour les autres, et les choses honnétes
chez un peuple sont honteuses chez un autre ».” Le sacré,
différencié du profane, n’est pas une réalité existentielle. Il est un
discours produit et regu par des coutumes locales, voire familiales.
Les religions en proposent aussi. Chaque coutume et religion aura
sa distinction entre ce qui sera déclaré sacré ou profane. Ces
discours ont un impact sur les auditeurs qui sont affectés de
tristesse ou de joie. Plus important encore, peut-étre, que le
caractére relatif du couple sacré/profane est le rapport induit entre
ce couple et un autre: « honesta/turpia ». Autrement dit, on
pourrait croire, si on mettait ces deux couples en paralléle, que le
sacré/profane est un redoublement du couple honesta/turpia, plus
originaire, un supplément nécessaire, déterminé, quelle que soit la
coutume ou la religion, par les types de contacts et de rapports entre

Cf. Spinoza, Ethique, 1, appendice.
Spinoza, Ethique, 111, définition 27 : « Poenitentia est tristitia concomitante idea
alicuius facti, quod nos ex libero mentis decreto fecisse credimus ».

« Nam consuetudo et religio non est omnibus eadem ; sed contra, quae apud
alios sacra, apud alios profana, et quae apud alios honesta, apud alios turpia
sunt » (Ethique, 111, définition 27). [Traduction de ’auteur.]

30



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

des corps et les idées inadéquates générées a ’occasion. Et non
I’inverse.

Par la suite, il faut attendre a la 5° partie, a la proposition 36 et
son scolie, pour que le terme « sacré » soit utilisé, cette fois-ci pour
désigner le « codicis », soit des livres, dans ce cas, ’Ecriture.
Proposition délicate portant sur I’amour intellectuel de Dieu®.
Proposition surtout en lien avec laquelle Spinoza évoque, ensemble,
le salut, la béatitude et la liberté qui auront lieu, concrétement, dans
un « amour pour tous les humains »°. Le sacré intervient ici : des
écrits sont recus comme sacrés. Ces livres donnent a lire des
équivalences entre la béatitude, la gloire. Spinoza ne donne pas de
référence précise. Mais il démontre dans la suite du scolie le
caractére rationnel de cet équivalent'®, La lecture dans les livres
sacrés ou 1’écoute de leur contenu proclamé quant a 1’amour de
Dieu et des humains vient doubler, de manicre singuliére, a des
moments précis, des expériences humaines de choses particulicres,
expériences concrétes, contingentes, qui marquent plus que des
théories méme indubitables, telles celles proposées par Spinoza
dans la premiére partie de ’Ethique'".

Pour sa part, le Traité politique fait une maigre place au sacré.
Et cette place est concentrée dans le chapitre concernant
I’aristocratie. Le chapitre sur la monarchie ne se sert pas de la
catégorie du sacré. Il y est, trés brievement, question de religion
mais d’un point de vue trés particulier : la construction des

Spinoza, Ethique, V, prop. 36 : « Mentis amor intellectualis erga Deum est ipse
Dei amor, quo Deus se ipsum amat, non quatenus infinitus est, sed quatenus per
essentiam humanae mentis sub specie aeternitatis consideratam explicari potest,
hoc est, mentis erga Deum amor intellectualis pars est infiniti amoris, quo Deus
se ipsum amat ».

Spinoza, Ethique, V, prop. 36, scolie : « Ex his clare intelligimus, qua in re
nostra salus seu beatitudo seu libertas consistit, nempe in constanti et aeterno
erga Deum amore, sive in amore Dei erga homines ».

Spinoza, Ethique, V, prop. 36, scolie : « Atque hic amor, seu beatitudo in sacris
codicibus gloria appellatur ; nec immerito ».

Spinoza, Ethique, V, prop. 36, scolie: « Nam quamvis in prima parte
generaliter ostenderim, omnia (et consequenter mentem etiam humanam) a Deo
secundum essentiam et existentiam pendere, illa tamen demonstratio tametsi
legitima sit et extra dubitationis aleam posita, non ita tamen mentem nostram
afficit, quam quando id ipsum ex ipsa essentia rei cuiuscumque singularis, quam
a Deo pendere dicimus, concluditur ».

31



Maxime ALLARD

« temples » n’est pas affaire de I’Etat (Spinoza, Traité politique,
chap. 6, par. 40).

Il mentionne, au chapitre 4, des histoires sacrées ou profanes.
Les lecteurs y apprendraient I’importance de mandats courts — une
année — pour les dirigeants d’armée. Machiavel, par exemple dans
Le Prince et Les discours ou encore, plus pertinent ici, dans son Art
de la guerre, donnait bien des exemples de cela depuis les textes de
Tite-Live ou ’histoire de Florence ou de I’Europe des XV*© et XVI°
siécles. L’effet de la lecture de ces histoires correspond au dicton
« historia magistra vitae ». Ici, I'intérét est double pour notre
propos. D’une part, ce qui compte ici pour Spinoza est le caractére
« historique » des écrits; leur désignation comme sacrés ou
profanes n’y change rien, est indifférente, ne donne pas plus de
poids a l'une ou I’autre. D’autre part, ces lectures sont
redondantes : la raison, par elle-méme, peut parvenir a la méme
conclusion, ce qu’il s’emploie a faire : « Tous ceux qui ont lu les
histoires tant sacrées que profanes le savent. La raison n’enseigne
clairement rien d’autre »'2 (Spinoza, Traité politique, chap. 5,
par. 17)13. Dans ce contexte, on comprend aisément pourquoi il ne
sent pas le besoin de donner de références. Ces histoires, aussi bien
sacrées que profanes, seraient au mieux un supplément, un doublet
permettant d’offrir un argument d’autorité a qui n’aurait pas le
temps ou la capacité d’y réfléchir avec attention.

Au chapitre 8, paragraphe 46, les sacerdotes surgissent a propos
de rituels tels les baptémes, mariages, etc. Autrement dit, pour
Spinoza, dans un régime politique, il y a de la place pour de la
ritualité et pour un groupe, une caste spécifique qui s’en occupe,
qui administre les rites... malgré le fait que Spinoza préférerait une
religion plus simple et « catholique» au sens développé au
chapitre 14 du Tractatus theologico-politicus*®. Car, dans la réalité,

« Quod autem nullus, qui integrae militiae vel magnae eius parti imperet, nisi
cogente necessitate in annum ad summum eligendus sit, norunt omnes, qui
historias tam sacras quam profanas legerunt. Ratio autem nihil hoc clarius
docet ».

Pour une version bilingue du Tractatus politicus, voir Spinoza et Nous.
Documentation. Récupéré le 25 novembre 2023 de http://www.spinozaetnous.
org/wiki/Trait%C3%A9_politique_(bilingue).

Spinoza, Traité politique, chap. 8, par. 46 : « Ad religionem quae spectant, satis
prolixe ostendimus in tract. theologico-politico. Quaedam tamen tum omisimus,
de quibus ibi non erat agendi locus ; nempe quod omnes patricii eiusdem

32



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

malheureusement, il y aura toujours des sectes qui pourront se
former ou il peut y avoir, présentes sur le territoire, des religions
autres, moins « catholiques ». Leurs temples doivent pouvoir étre
construits. Plus superstitieuses, ces religions recourent a de la
ritualité. Mais pas seulement elles, la religion du pays, méme si elle
était « catholique », risque fort, pour le culte, de désirer créer une
caste a part ou, a tout le moins, doit-elle marquer sacralement
I’entrée dans la communauté par le baptéme et le mariage. Spinoza
propose en lieu et place de cela que la gestion des cérémonies
cultuelles — qu’il désigne par un geste symbolique clé a I’époque :
I’imposition des mains — soit faite par des sénateurs ou des
patriciens, reconnus comme les « sacerdotes » et les interprétes de
la religion du pays!'®. Autrement dit, la gestion du sacré est opérée
par des gens au pouvoir, des fonctionnaires de 1'Etat
aristocratique'®. En faisant disparaitre la caste « sacrée » de la
religion et en I’intégrant dans I’appareil de I’Etat, Spinoza vient de
régler le probléme fondamental des tensions sociales lies a la
religion, tel qu’il le décrivait au chapitre 15 de cet ouvrage et dans
le prologue du Tractatus theologico-politicus. C’est pourtant un
signe que des gestes reconnus comme « sacrés » devront continuer
a exister méme si le politique n’est plus théologalisé (sacralisé)
mais analysé comme un effet nécessaire, déterminé, des humains
dans le tout naturel qu’est la substance. Ainsi, la religion — les
communautés qu’elle rassemble dans des lieux (temples) et selon
des rythmes précis — ne constitue plus un régime propre, séparé
mais devient un organe intimement lié a I’Etat. Il est important de
comprendre que ce déplacement de la gestion du sacré ne requiert
pas que le sacré soit mimé politiquement. Il est clair que des

religionis, sumplicissimae scilicet et maxime catholicae, qualem in eodem
tractatu descripsimus, esse debeant ». Toutes les citations proviennent du texte
latin. Récupéré le 19 mai 2024 de https://www.spinozaetnous.org/wiki/Trait
9%C3%A9_politique_(bilingue).

Je note au passage, histoire d’étre exhaustif, que le sacré est aussi présent dans
ce paragraphe a travers la consécration des mariages (matrimonium consecrare).
Que le mariage soit ainsi sacralis€ n’est pas insignifiant afin d’assurer les
questions économiques et la stabilité sociale.

Spinoza, Traité politique, chap. 8, par. 46 : « [...] et ut praecipuo ipsius cultui
solis patriciis vel senatoribus manus admovere liceat, atque adeo ut solis
patriciis liceat baptizare, matrimonium consecrare, manus imponere, et
absolute ut templorum veluti sacerdotes patriaeque religionis vindices et
interpretes agnoscantur ».

33



Maxime ALLARD

temples de religion existent encore. Serait-ce alors une parodie du
sacré, au sens de la parodie proposé par Agamben (2007 : 37-51)
dans Profanations ? Partiellement seulement, car en profanant ainsi
le sacré et sa gestion, il s’agit de rendre inopérant le sacré, certes,
mais surtout, et mieux, de recourir au discours du « sacré» pour
que des affects soient produits qui ménent a un agir socialement
utile et pacifiant, et non pas comme le sacré géré par des ministres
des religions dont Spinoza fit I’expérience a Amsterdam, pour qui
les discours du sacré servaient a manipuler affectivement les gens
pour créer des sectes rivales et entretenir de la violence sociale.

Enfin, surtout et sans surprise, c’est dans le Tractatus
theologico-politicus que la terminologie du sacré est employée par
Spinoza. Bien des commentateurs le mentionnent : Fleyfel (2008),
Waterlot (1998), Lagrée (1999), Levene (2011, 2004), Auwers
(1990) et Schulman (1995). Ici encore, il ne s’agit pas de creuser la
signification, les présupposés philologiques, philosophiques et
théologiques entourant 1’interprétation de la Bible par Spinoza.
Nous nous arrétons aux usages de la catégorie « sacré» dans ce
texte.

Il sera question de sacrifices (chap. 5), de sacriléges (chap. 6, 7
et 15), de sacerdoce/sacerdotal/ministres des choses sacrées ou de
I’Eglise (préface, chap. 7, 8, 10, 17, 18 et 19), des lieux sacrés
(chap. 17), des histoires sacrées (chap. 4), de pacte sacré (chap. 8),
de chants sacrés (chap. 19), d’un pays et de la majesté de rois
(chap. 17). Mais surtout, Spinoza y emploie les expressions
« doctrines sacrées » et « livres sacrés », « Ecritures divines, du
droit sacré »'7. Au fil du traité, il sera question de choses qui sont
consacrées (chap. 1,7 et 15). Cependant, c’est au chapitre 12
seulement qu’une définition du sacré est offerte. On y lit :

Cela est sacré et divin qui est destiné a la piété et aux
exercices de religion ; et tout objet semblable restera sacré
aussi longtemps que les hommes s’en serviront avec une

17" 11 serait fastidieux de faire le tour de toutes ces mentions. Je n’en signalerai que

quelques-unes. Il est question de : Livres sacrés qui sont aussi désignés (aux
chap. 3 et 7) comme Ecriture sainte et livres saints (chap. 3 et 5), produits par
des écrivains sacrés (chap. 4 et 7 [au singulier]), par des auteurs sacrés (chap. 6).
Ces livres, Ecritures, sont un recueil de Paroles sacrées (chap. 7). Ces livres sont
aussi désignés comme «divins» et comme des documents (chap.7). Ils
rapportent des histoires sacrées différentes des histoires profanes (chap. 3). Cf.
Klajnman (2009), Zac (1962) et le Groupe de Recherches Spinozistes (1992).

34



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

pieuse intention. Que si leur piété cesse, ces objets
cesseront aussi d’étre sacrés ; que s’ils les font servir a des
ceuvres d’impiété, alors cela méme qui était sacré
deviendra immonde et profane!®,

La citation mérite de retenir notre attention. Premiérement, le
sacré est associé au divin'’. Ce sont presque des synonymes. Le
« sacré » sert a désigner des discours, des gestes et des objets pour
générer et entretenir « la piété et les exercices de religion ». Mais
c’est I’intention pieuse qui prime 1’usage de ces discours, gestes et
objets désignés, retenus pour soutenir cette intention. En ce sens, le
«sacré » dure aussi longtemps que dure 1’intention. Ce n’est pas
une qualité propre a un objet ou a un geste (imposition de la main)
en tant que tel. Si I’intention est « impie », il sera important de
requalifier ce qui avait été désigné comme « sacré» et de le
déclarer désormais « immonde et profane ». Ceci rejoint 1’idée
selon laquelle le pieux et 1’impie varient selon les opinions des
gens, leurs cultures, etc., de méme que le juste et 1’injuste et qu’il
importe plus de porter attention aux actions et ceuvres des gens qu’a
leurs discours?’.

A propos des « Ecritures sacrées » des Hébreux et des chrétiens,
Spinoza, au chapitre 10, pousse une conclusion du chapitre 7 a la
limite et anticipe sur des éléments du chapitre 14. En effet, sa
méthode exégético-herméneutique énoncée au septiéme chapitre,
pour la Bible, aboutissait & ne conserver comme signifiants et
rationnels que certains éléments concernant la figure de « Dieu »,
¢éléments qu’il reconstruira en sept points au chapitre 14 ainsi que
deux principes éthiques fondamentaux (la justice et la charité).
Ainsi, dans ce chapitre 10, il élargit sa perspective et écrit :

Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 12: «ld sacrum et divinum
vocatur, quod pietati et religioni exercendae destinatum est, et tamdiu tantum
sacrum erit, quamdiu homines eo religiose utuntur : quod si pii esse desinant, et
id etiam simul sacrum esse desinet . at si idem ad res impias patrandas
dedicent, tum id ipsum, quod antea sacrum erat, immundum et profanum
reddetur ». Toutes les citations proviennent du site « Spinoza et nous »,
Tractatus  Theologico-Politicus. Récupéré le 14 février 2024 de
www.spinozaetnous.org/wiki/Tractatus_theologico-politicus.

Cela a lieu a quelques autres reprises dans le Tractatus theologico-politicus. Par
exemple, au chap. 7, indifféremment, Spinoza traite des Ecritures sacrées/saintes
et de la divinité des Ecritures.

20 Spinoza rejoint ici ce qui avait été une posture éthique provisoire ou

provisionnelle retenue par Descartes dans le Discours de la méthode, 3¢ partie.

35



Maxime ALLARD

[...] et par conséquent tous les livres qui contiennent des
récits et des renseignements d’une moralité excellente?!, en
quelque langue qu’ils soient écrits, chez quelque nation
qu’on les rencontre, sont également sacrés. Quoi qu’il en
soit, nous pouvons toujours noter ici que les sept premiers
chapitres de Daniel ont été écrits en chaldéen, et qu’ils n’en
sont pas réputés moins sacrés que tout le reste de la
Bible?2.

Le qualificatif «sacré» n’est donc plus réellement qu’un
discours pour qualifier la mise en récit, la mise en scéne d’une
« moralité excellente », d’ou qu’elle provienne, en quelque langue
que ce soit. Mais les textes, tant les récits que les enseignements
qu’ils comportent, ainsi « sacralisés », ont un surcroit d’autorité.
Autrement dit, les livres dits sacrés sont ainsi désignés par un parti,
choisis parmi d’autres qui sont exclus. Mais le critére de ces choix
n’a pas a voir avec une « excellente moralité »». Le chapitre
douziéme en viendra a qualifier ceux qui ont participé a ces choix
ou qui s’agrippent a ces choix passés. Il les décrit comme des gens
qui changent la religion en superstition. Cela, nous le savions
depuis la préface du Traité. Mais ici, il spécifie : ces gens troquent
la « parole de Dieu »** pour adorer « des simulacres, des images, ou

2 La traduction de « res optimas » par « excellente moralité » rend bien ’idée

mais pas la lettre du texte. Il y a des choses sacrées et élevées, les meilleures :
« quod res sacrae et optimae ab horum electione dependerint » (chap. 8). Au
chapitre 14, la raison, la foi, la justice et la charité se confondront lorsqu’elles
sont manifestées a leur meilleur : « Quare non ille, qui optimas ostendit
rationes, optimam necessario ostendit fidem, sed ille, qui optima ostendit opera
Justitiae, et Charitatis ».

22 Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 10 : « Quod si clare constaret,

luculentissimum esset testimonium, unde evinceretur, Scripturam eatenus
tantum esse sacram, quatenus per ipsam intelligimus res in eadem significatas,
at non quatenus verba sive linguam et orationes, quibus res significantur,
intellegimus : et praeterea libros, qui res optimas docent et narrant, quacunque
demum lingua, et a quacunque natione scripti fuerint, aeque sacros esse. Hoc
tamen notare saltem possumus, haec capita Chaldaice scripta esse, et
nihilominus aeque sacra esse, ac reliqua Bibliorum ».

3 Spinoza déploie une longue argumentation et propose une patiente

démonstration dans ce chapitre 10, afin de parvenir a cette conclusion. Elle
mériterait en soi une lecture micrologique pour signaler le caractére
« profanateur » ou « sécularisant » de Spinoza.

2 «Parole de Dieu» (Dei Verbum): I’expression a son importance. Mais elle

devient ici le marqueur d’une science rationnelle naturelle qui se donne dans des
récits requérant une interprétation précise pour ne pas y verser des propos pour

36



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

de ’encre et du papier »*. Autrement dit, leur usage de « sacré »
est un masque, un maquillage de mots, d’images de rien. Cette
position est portée par des choix sémiotiques, herméneutiques et
pragmatiques : les mots acquicrent une signification seulement en
fonction de leur usage ; un texte est une chose muette qui doit étre
interprétée ; I’effet affectif et éthique de I’enchainement des mots
est fondamental. Ainsi, si la lecture d’un récit, d’un agencement de
mots, excite a 1’éthique ou a la dévotion, il est alors réputé

« sacré »%,

Le « sacré » n’est pas national ou lié a une langue particuliere. 11
est aussi historique en ce sens qu’il a a voir avec I’usage, toujours
contingent d’un texte par un groupe. Ainsi, méme un texte
proposant de 1’éthique rationnelle sous figures inadéquates mais
excitant pour un temps a la dévotion, méme ce texte peut perdre ce
statut, cette reconnaissance autorisée. Cela a lieu lorsque :

[...] 'usage s’efface tellement que les mots ne gardent plus
aucune signification, soit parce que le livre est tout a fait
négligé, soit par des altérations criminelles?’, soit parce
qu’'on n’en a plus besoin, alors les mots et les livres,
n’étant d’aucun usage, n’auront aucune sainteté?s,

tenter d’expliquer ce qui semble insolite ou ce qui reléve de procédés de
mythification ou de mythologisation de la figure de « Dieu ».

% Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap.12: « Religionem in

superstitionem convertant, imo ne simulacra et imagines, hoc est chartam et
atramentum pro Dei Verbo adorare incipiant ».

% Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 12 : « Aliud exemplum, quod rem

clarissime indicat. Verba ex solo usu certam habent significationem, et si
secundum hunc eorum usum ita disponantur, ut homines eadem legentes ad
devotionem moveant, tum illa verba sacra erunt, et etiam liber tali verborum
dispositione scriptus ».

Ces altérations sont produites par des gens qui veulent se faire un nom et qui
accommodent 1’Ecriture au gott de la multitude. Cf. Tractatus theologico-
politicus, chap. 18 : « Nam postquam Hebraei suum jus in Deum transtulerunt,
Jjus summum imperandi Mosi tradiderunt, quique adeo solus authoritatem habuit
leges Dei nomine condendi, et abrogandi, sacrorum ministros eligendi,
Judicandi, docendi, et castigandi, et omnibus denique omnia absolute imperandi.
Deinde quod, quamvis sacrorum ministri legum interpretes fuerint, eorum tamen
non erat, cives judicare, nec aliquem excommunicare ; hoc enim tantum
Judicibus, et principibus ex populo electis competebat ».

27

8 Ibid., chap.12: « Sed si postea usus ita pereat, ut verba nullam habeant

significationem, vel quod liber prorsus negligatur, sive ex malitia, sive quia
eodem non indigent, tum et verba, et liber nullius usus, neque sanctitatis erunt :
denique si eadem verba aliter disponantur, vel quod usus praevaluerit ad eadem

37



Maxime ALLARD

Spinoza se sert de I’exemple de I’écriture divine sur les Tables
de la Loi : une fois que Moise les brise, elles ne sont plus sacrées
car le peuple, par ses gestes (adoration du veau d’or) n’agit pas en
conformité avec elles. L’exemple prouve cependant plus que ce
dont il est ’exemple : il ne s’agit pas ici de négliger un texte qui
n’avait pas encore été lu ni d’ajouts et d’altérations a un texte qui
n’avait pas encore été vu ; il s’agit de gestes qui d’avance signifient
que ce texte n’a pas a étre lu, suivi, considéré comme indiquant une
vérité éthique®.

Cela améne Spinoza a énoncer un principe qui soutient toute
I’argumentation des chapitres 1 a 12 : la mens humaine est le lieu
du sacré — le « cceur de chair » sur lequel 1’Esprit saint®® a écrit la
vraie loi, la loi originale, originaire’! — les objets (pierres, mots,
livres ou gestes), ne le sont que de maniére dérivée et pour autant
qu’ils ont trait a son activité*2. Tout son travail est de faire émerger
de textes corrompus cet originaire divin et de le faire par un usage
rigoureux de la raison. Il peut alors conclure, au chapitre 20, que la
charité et la justice sont le contenu exclusif qui peut structurer la
religion et que 1’Etat a pour tache de veiller a ce que les gens qui
ont de I’autorité et du pouvoir dans ces institutions y soient tenus,

in contrariam significationem sumenda, tum et verba et liber, qui antea sacri,
impuri et profani erunt. Ex quo sequitur nihil extra mentem absolute, sed tantum
respective ad ipsam, sacrum aut profanum aut impurum esse ».

A Poccasion de cet exemple, Spinoza se lance dans une tirade qui mériterait
plus d’attention qu’elle ne semble en avoir eu parmi les commentateurs. Je n’en
retiendrai que ceci : la désacralisation ou la profanation de ce qui a été tenu pour
sacré pendant un temps ne peut avoir lieu que par le fait de qui, pour un temps,
I’avait tenu pour sacré : « Desinant ergo nos impietatis accusare, qui nihil
contra verbum Dei loquuti sumus, nec idem contaminavimus, sed iram, si quam
Justam habere possint, in antiquos vertant, quorum malitia Dei arcam, templum,
legem et omnia sacra profanavit, et corruptioni subjecit ».

Cette figure de la sainteté (L’Esprit Saint) est présente aux chapitres 6, 7, 11
et 15.

Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 12 : « Deinde si secundum illud
Apostoli in 2. Epist. ad Corinth. cap. 3. v. 3. Dei Epistolam in se habent non
atramento, sed Dei Spiritu, neque in tabulis lapideis, sed in tabulis carneis
cordis scriptam, desinant literam adorare et de eadem adeo esse solliciti. His
puto me satis explicuisse, qua ratione Scriptura Sacra et divina habenda sit ».

29

Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 12 : « Ex quo sequitur nihil extra
mentem absolute, sed tantum respective ad ipsam, sacrum aut profanum aut
impurum esse ».

38



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

puisque ce que les gens considérent comme sacré ou profane
n’entrave jamais la liberté de pensée®®.

Récapitulons. Le sacré est une catégorie pour qualifier des mots,
des choses, des gestes et des actions, des gens, des lieux. Cette
catégorie opere sur un registre pragmatique : 1’'usage de ces choses
leur confére ce qualificatif. L’usage particulier attaché au « sacré »
ainsi défini reléve de 1’éthique et dure, rationnellement, le temps
que ce qui est qualifi¢ ainsi excite a et soutient la dévotion, la
justice et la charité (amour de Dieu et du prochain). Une tentation
explique un débordement hors de ces limites rationnelles : I’espoir
de se faire un nom dans une religion et/ou une société, espoir lié¢ a
un souci de plaire au plus grand nombre, ballotté
émotionnellement, soumis a des idées inadéquates quant a la
divinité et a 1’expérience du monde et de 1’agir humain dans
I’histoire.  Spinoza travaille [Dinterprétation des « Saintes
Ecritures ». I1 s’y adonne en profondeur car il interpréte les lieux et
les procédures de lecture préconisées par les catholiques, les juifs et
les calvinistes de son époque, comme autant de procédés pour
déformer la Parole de Dieu, car elles aboutissent a des défigurations
de I’original de celle-ci, original inscrit dans les esprits humains®*.
Ses propositions, qui semblent impies a plusieurs®, n’ont pour but
que de recouvrer cet original afin qu’il puisse servir de « sacré »

3 Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 20 : « Quapropter hic, ut supra

cap. XVIIL, concludimus nihil reipublicae tutius, quam ut pietas, et Religio in
solo Charitatis, et Aequitatis exercitio comprehendatur, et jus summarum
potestatum tam circa sacra, quam profana ad actiones tantum referatur,
caeterum unicuique et sentire, quae velit, et quae sentiat, dicere concedatur ».

Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 12 : « Non itaque mirum, si jam
etiam prima originalia Mosis non extent, neque quod ea, quae in superioribus
diximus, libris, quos habemus, contigerint, quando verum originale foederis
divini, et omnium sanctissimum totaliter perire potuerit ».

Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap. 12 : « Qui Biblia ut ut sunt,
tanquam Epistolam Dei, e coelo hominibus missam considerant, clamabunt sine
dubio me peccatum in Spiritum Sanctum commisisse, qui scilicet Dei verbum
mendosum, truncatum, adulteratum, et sibi non constans statuerim, nosque ejus
non nisi fragmenta habere et denique syngraphum pacti Dei, quod cum Judaeis
pepigit, periisse. Verum non dubito, si rem ipsam perpendere velint, quin statim
clamare desinent : Nam tam ipsa ratio, quam Prophetarum et Apostolorum
sententiae aperte clamant Dei aeternum verbum et pactum, veramque
religionem hominum cordibus, hoc est, humanae menti divinitus inscriptam
esse, eamque verum esse Dei syngraphum, quod ipse suo sigillo, nempe sui idea,
tanquam imagine suae divinitatis consignavit ».

39



Maxime ALLARD

véritable, entre les mains d’hommes d’Etats aristocratiques en vue
de la paix et de la tolérance dans un monde peuplé de gens
ignorants et superstitieux.

Spinoza ose donc bien profaner un «sacré» religieux,
irrationnel, inscrit dans 1’« idolatrisation » de mots pour maintenir
des gens divisés intérieurement et entre eux, déstabilisant 1’Etat et
empéchant la libre pensée. Mais il conserve un « sacré » rationnel,
domestiqué et utilisé pour ses effets bénéfiques pour la piété, la
justice et la charité. Dans ce cas, lovée au creux de ce sacré surgit la
sainteté, le plus saint, soit a la fois la capacité originaire de penser
la libert¢ de Dieu comme tout et de I’aimer, et la capacité de
promettre, promesse de s’engager>®.

Immanuel Kant

Nous avons terminé la section précédente sur Spinoza en
ouvrant sur la «sainteté », sur la plus sainte des capacités
humaines, celle de promettre. Spinoza la situe au cceur de la
constitution de la communauté, d’une communauté qui aura a
gérer, a délimiter et, éventuellement, a censurer ce qui circule et est
qualifié ou se dit qualifié de « sacré» en son sein. Entrons dans
notre sondage du corpus kantien par un usage de « heilig » dans ce
méme contexte. On le trouve dans un opuscule sur le mensonge :
« C’est donc un commandement de la raison qui est sacré/saint
(heiliges), inconditionnellement impératif, qui ne peut étre limité
par aucune convenance: en toute déclaration, il faut é&tre
véridique » (Kant, 1988 : 69—70) [traduction modifiée]. Le heilig
est lié a la raison. Et le commandement sacré/saint porte sur la
parole véridique sans laquelle la société n’est pas possible.

Dans Was ist Aufkldrung ?, Kant propose une désacralisation de
fonctions sociales qui avaient jusque-la prévalu : les médecins des
corps ou des ames ainsi que les avocats. Leur présence et leur
apport ont soutenu 1’humanité dans sa période de « minorité ». Ce
temps est révolu. Mais ces groupes et I’Etat font croire qu’ils sont
encore utiles, nécessaires, et certains les croient, désirent y croire,

Spinoza, Tractatus theologico-politicus, chap.16: «[...] quicquid enim
promisit, quod in damnum sui imperii cadere videt, id praestare non potest, nisi
fidem subditis datam solvendo, qua tamen maxime tenetur, et quam etiam
servare, sanctissime promittere solent ».

40



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

choisissent de les croire. Il ne tait pas non plus la résistance de ces
institutions a la désacralisation. L’Etat consacre une part de ses
énergies au maintien de telles institutions pour que, malgré tout,
quelque chose demeure, résiste de ces fonctions sacrées. Kant opte
pour faire surgir une sphére autre et argumente en sa faveur : une
sphere de liberté de pensée et d’expression de celle-ci. Spinoza et le
but du Tractatus theologico-politicus ne sont pas loin...

Mais s’il fut assez aisé¢ de proposer une analyse du recours au
sacer/sanctus dans le corpus spinozien, la tache s’avére difficile
pour le corpus kantien. Premiérement, il est beaucoup plus
volumineux, s’étend sur un temps plus long, temps marqué par la
césure « critique ». De plus, avec « heilig » ¢’est une autre sphére
du sacré/saint qui s’ouvre étymologiquement. Dans ces conditions,
afin de bien permettre la comparaison avec Spinoza, j’ai choisi de
montrer surtout le jeu kantien sur heilig/sacer/sanctus dans la
Religion dans les limites de la simple raison, de la raison nue,
dénudée, de la raison dans sa simplicité native, sans supplément,
sans plus de tentations de déborder, de donner dans la révélation
depuis une « origine » divine, sainte, sacrée. Comme pour Spinoza,
je ne déploierai pas les soubassements anthropologiques,
sociopolitiques et éthiques, voire existentiaux, des prises de
position®”. Je demeurerai au plus prés des textes qui recourent a ce
vocabulaire, sans m’aventurer dans ceux qui en seraient des
illustrations ou des développements sans utiliser explicitement ces
qualificatifs. Ce travail devrait étre fait a 1’avenir.

La recherche aurait pu étre plus bréve. Car de sacer, comme tel,
il n’est question qu’une fois dans cet ouvrage. Le terme « sacré »
intervient explicitement, au troisiéme livre, dans la section intitulée
« De la religion chrétienne comme religion savante ». Il surgit dans
I’expression « fides sacra », définie comme parfaite désignation des
principes fondamentaux du christianisme. Dans le contexte,
« sacra » signale le caractére fondamental, fondateur, originaire de
la foi. Toute la religion est engagée dans cette foi. Sans elle, la
religion chrétienne tombe, déchoit. Cette foi est donc intouchable,
elle ne varie pas. En tant que telle, Kant s’emploie a reconnaitre ses
¢éléments rationnels, éléments qui pourront soutenir une entrée en
éthique, tout en faisant remarquer que cette fides sacra, encadrée

37 Larticle du professeur Joél Madore dans ce méme numéro explore un autre

aspect, plus fondamental, de la philosophie kantienne.

41



Maxime ALLARD

par une institution historique, risque fort d’étre maquillée, d’étre
I’occasion de déviations sectaires et de croyances irrationnelles ou
pararationnelles.

Pourquoi s’arréter sur ce texte particulier de Kant qui remplace
«sacer» par « heilig» ? Parce que la fonction potentiellement
pédagogique des discours religieux et de certaines des institutions
ecclésiales quant a la morale est mise en rapport avec le qualificatif
« heilig/sacer/sanctus ». Pédagogiquement, pragmatiquement, Kant
interpréte certaines manieres d’aborder la doctrine chrétienne du
péché originel, la christologie, 1’ecclésiologie et I’histoire de
1’Eglise ainsi que la liturgie. Le précipité rationnel qu’il conserve,
pourrait-on dire, joue de nouveau, mime presque, réitére des
¢éléments structurants de ces discours et pratiques, tout en récusant,
en tentant de mettre a 1’écart, un registre de gestes, de discours qui
se disent portés ou porteurs de sacré mais qui, de fait, logiquement
et historiquement, ménent au fanatisme, a des illuminismes, a du
mysticisme sauvage, a de la superstition et, pire, a un
désengagement vis-a-vis de la responsabilit¢ et de la maturité
éthique. Comme quoi on ne pourrait pas se sacrer du sacré, mais
simplement tenter de le contenir, de le gérer et tenter d’éduquer
pour que chacun parvienne a le tenir a distance. Mieux encore, pour
le concentrer sur le « Devoir » & mettre en action et sur la « Loi»
comme don qui produit un effet de révérence ressemblant
étrangement a ce qui aura ét€ nommé « sacré » ; pour le doser sans
que ce remeéde, pour permettre d’advenir en posture éthique,
devienne un poison disposant 1’individu hors des limites de la
raison tant théorique que pratique.

Ce qui est désigné comme « heilig », réguli¢rement, par Kant,
est ’Ecrit/les Ecritures. Pas d’ambivalence envers elle(s) ! Les lire
pour y adhérer et apprendre a bien adhérer a la Loi sainte, a générer
I’espoir par la contemplation et 1’imitation d’un Fils de Dieu
archétypique, pour découvrir I’existence d’une communauté
ecclésiale faisant du soutien pour la vertu un but utile et rationnel.
Ce but peut étre oblitéré par des procédés herméneutiques
irrationnels, des querelles ecclésiastiques intestines et la mise en
place de « cultes ».

Dans la préface de 1793 a la premicre édition de La religion
dans les limites de la simple raison, il est clair que la Loi — et son
respect — devrait étre le seul motif de I’agir humain. Et que si un

42



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

agent s’en invente un autre ou accepte d’en recevoir un autre,
I'homme est fautif. La découverte d’un besoin de la sorte en lui
provient d’une insuffisance éthique de sa part. L’homme se rend
misérable car il cherche a se motiver a agir en recourant a de ce qui
le dépasse, ne reléve pas de lui et de sa liberté. Ceci posé, pourtant,
Kant n’est pas indifférent & une question qui fait aboutir
« infailliblement » la morale dans les eaux de la religion (ibid. :
18). Voici la question : « Que peut-il résulter de ce “bien-agir” qui
est notre ? » (Ibid. : 17). Et, c’est dans le processus de définir I’idée
pratique — en tant que point de convergence — d’un bien supréme
que surgit « heilig » pour la premiére fois :

Sans doute, ce ne pourra étre que 1'ldée d'un objet
réunissant en lui la condition formelle de toutes les fins que
nous devons avoir (le devoir) et aussi tout le conditionné
adéquat a ces fins que nous avons (la béatitude appropriée
a D’observance du devoir), c'est-a-dire I'ldée d'un bien
supréme dans le monde qui, pour étre possible, exige que
nous supposions un Etre supréme moral, trés saint et
omnipuissant, seul capable d'en réunir les deux éléments
constitutifs’®. (Ibid. : 17.)

Pourtant, ce trés sacré, ce sanctissime Bien supréme — qui

religieusement devient la « Cause supréme » — devrait demeurer
second par rapport au respect dii 4 la Loi morale en tant que sainte :

Si la morale reconnait dans la sainteté de sa loi un objet
digne du plus grand respect alors, au niveau de la religion,
elle pose la Cause supréme qui accomplit ces lois en objet
d'adoration, et elle parait ainsi dans sa majesté®. (Ibid. : 19.)

38

«So ist es zwar nur eine Idee von einem Objecte, welches die formale
Bedingung aller Zwecke, wie wir sie haben sollen, (die Pflicht) und zugleich
alles damit zusammenstimmende Bedingte aller derjenigen Zwecke, die wir
haben, (die jener ihrer Beobachtung angemessenen Gliickseligkeit) zusammen
vereinigt in sich enthdlt, das ist, die Idee eines hochsten Guts in der Welt, zu
dessen Moglichkeit wir ein hoheres, moralisches, heiligstes[1] und
allvermégendes Wesen annehmen miifiten, das allein beide Elemente desselben
vereinigen kann ».

« Wenn die Moral an der Heiligkeit ihres Gesetzes einen Gegenstand der
grofsten Achtung erkennt, so stellt sie auf der Stufe der Religion an der hochsten,
Jjene Gesetze vollziehenden Ursache einen Gegenstand der Anbetung vor, und
erscheint in ihrer Majestdt ».

43



Maxime ALLARD

Comme il est question d’adoration et de Majesté, donc de
présentation de soi, de se tenir devant et de reconnaissance d’une
« majesté », se retrouverait-on entre ce que Levinas a défini comme
la sainteté de 1’éthique ou la sainteté éthique par opposition au
sacré paien ? Pas vraiment ou, en tous les cas, pas tout a fait, car les
pratiques désignées comme sacrées auront lieu, certes, par-dela les
limites de la raison, mais elles seront des pratiques en provenance
de I’orbite chrétienne ou des modes de pensée et d’interprétation de
discours et d’institutions chrétiennes, protestantes ou catholiques.
Nous y reviendrons lorsque nous aurons fait le tour de 1’usage de
« heilig » dans La religion dans les limites de la simple raison.

La faute humaine est de réduire ce qui est « sublime » a une
valeur d’usage, passant ainsi du registre de la liberté a celui de la
contrainte (Kant, 1793 : 19-20). Cette réduction n’est pas sans étre
reliée a des usages étatiques d’éléments en provenance de la
religion pour faire obéir : éduquer pour veiller au salut des ames et
au salut des (con)sciences. La religion, comprise et vécue dans les
limites de la simple raison, permet de discipliner et de forger des
individus responsables. Pourtant, il ne faut pas entendre cela au
sens nietzschéen développé dans le second essai de La généalogie
de la morale. Car pour Kant, I’individu possédant déja la capacité
d’étre responsable peut choisir un adjuvant religieux pour s’aider a
recouvrer, pense-t-il, cette liberté, compte tenu des tensions entre
ses prédispositions au bien, ses propensions au mal... et la présence
d’autrui autour de lui. Que, ce faisant, il joue un jeu dangereux. Il
sera exposé a d’autres « tentations », celles qui sacralisent des
mots, des gestes, des actions. Il n’y tombera peut-étre jamais, ne
réduira peut-tre ainsi jamais du « sublime » au rang de sacré mais
il lui sera toujours difficile de bien doser 1’usage du « reméde »
religieux impliquant de la sacralisation. Autrement dit, comment
lire et s’approprier les histoires et connaissances des Saintes
Ecritures sans sacraliser ces mémes « écrits » ?

La préface a la seconde édition sépare religion pure de ce qui
reléve du culte. Elle présente la distinction en termes de cercles
concentriques. Elle le fait pour éviter que 1’individu ne sombre dans
la schizophrénie. Mais, pour bien insister sur cette séparation, cette
sacralisation de la distinction, Kant retient I’analogie de 1’eau et de
I’huile : leur mélange ne tient pas ; la morale surnage (ibid. : 26),
devrait surnager et ne pas étre pleinement entourée par du sacré
religieux en tant que « culte ». Surnageant, la morale demeure

44



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

ouverte, avec un horizon large ou un ciel dégagé, offrant la vision
de la Loi morale comme transcendance. Le ciel n’est peuplé par
rien d’autre.

Dans la remarque finale a la premiére partie du premier livre,
Kant se présente comme faisant partie de ceux qui préferent —
autant que possible — éviter les mélanges (bon/mauvais) ou les
voies moyennes qui ont le méme résultat (Kant, 1793 : 33). Une
note de cette remarque signale de nouveau la majesté de la loi. Elle
le fait sur le modéele de la Loi donnée au Sinai. Elle le propose,
somme toute, comme quelque chose de familier. Il y a certes une
majesté. Mais elle éveille un sublime, trés précis : celui de notre
destination personnelle qui ravit plus que tout (ibid. : 34)! Cela
devrait suffire, ne pas étre enserré dans du sacré cultuel ou
institutionnel. Pour parvenir a cette destination, la distance est
grande et le progres sera a 1’infini (ibid. : 63) et n’aboutira qu’a
cause de la «sainteté des maximes dans ’accomplissement du
devoir » (ibid. : 63), devoir pour lequel une injonction résonne
toujours, malgré les propensions au mal : nous devons devenir
meilleurs (ibid. : 62). En un sens, on pourrait dire que le religieux
dans les limites de la seule raison permet de soutenir cette marche
et cette démarche a I’infini sans en détourner et sans 1’édulcorer. Le
« sacré » par-dela le raisonnable, choisi personnellement ou utilisé
par I’Etat, risque fort de détourner la marche, de I’empécher, de
I’empétrer, de la court-circuiter et, en fin de compte, de faire croire
que le but est déja atteint.

Dans la suite de La religion dans les limites de la simple raison,
le «saint» (heilig) s’applique a un archétype, humain -
éventuellement appelé le Fils saint (Heiliger Sohn), qui ne peut étre
si élevé par rapport a la fragilité humaine qu’il rende I’imitation de
la sainteté impossible (ibid. : 80). L’intention doit étre sainte et
conforme a celle de son archétype (ibid.: 93). En ce sens, on
pourrait mettre sur les lévres d’un imitateur raisonnable une phrase
du genre :

[...] qu’on me donne une volonté entiérement sainte, et
alors toute tentation du mal se brisera en moi ; qu’on me
donne la certitude intime la plus parfaite de participer,
aprés une courte vie terrestre (en raison méme de cette
sainteté) a 1’éternelle magnificence des Cieux, et alors je

45



Maxime ALLARD

supporterai toutes les souffrances, si pénibles qu’elles
puissent étre, jusqu’a la mort la plus ignominieuse, non
seulement volontiers, mais encore avec joie [...].
(Ibid. : 80.)

Il s’agit ici pleinement de sainteté sans plus aucune trace de
sacré alors méme que les passions sont pleinement engagées. Kant
entend bien dans ce sens le commandement : « soyez saints comme
votre Pere dans le ciel est saint » (Mt 5,48). Le Fils de Dieu saint
représente (Vorbilde) cela pour nous (ibid. : 83). Mais en raison de
la sainteté de la loi, donc du bien que nous sommes appelés a
réaliser et du mal dont nous partons, la conformité parfaite ne sera
jamais atteinte (ibid.). Dans le sillage immédiat de ceci, il est
question d’un « Heiligen Princip » : Philonenko traduit ici par
« sacré » alors qu’il me semble que « saint » aurait convenu compte
tenu du contexte (ibid.). Cependant, Kant craint les sentiments qui
peuvent naitre de 1’estime de soi, de la bonne opinion qu’on peut
avoir de soi-méme. Il importe de contrebalancer tant « le doux
enthousiasme que 1’exaltation angoissée ». Et parce qu’il semblerait
que cela vaille mieux pour la moralité, se référant a Ph 2, 12 et 1P
1, 17, il demande que I’intérét pour notre félicité ait lieu avec
crainte et tremblement, deux sentiments habituellement, depuis
Otto, associés au numineux.

Je ne poursuivrai pas le sondage pour le reste de 1’ouvrage. Mais
on y trouve & répétition des mentions du livre saint, de 1’Ecriture
sainte, de I’histoire sainte. De plus, le terme est réguliérement
associé a la loi et au donateur de la loi, au
devoir/responsabilité/obligation (Plicht). Il y est question aussi de
la sainteté (Heiligkeit), du Saint Esprit/tempérament d’un dieu
(heiligen Gesinnung), d’une tradition, de la liberté, d’un Bien
(Heiliges Gut), d’un « secret » (Geheimnifs... qui pour étre déclaré
saint/sacré doit étre moral). Derniére possibilité « religieuse » : un
lieu peut étre déclaré saint/sacré, par exemple, le sanctuaire de
Loretto (Heiligthumern in Loretto). On 1’aura remarqué, la plupart
de ces usages recoupent le champ habituellement désigné par le
religieux. Lorsqu’il s’agit de la liberté ou de la Loi morale, elle est
sainte/sacrée en tant qu’elle est un produit de la raison, pur mais
fortifié (sic) — c’est-a-dire reconnu par quelqu’un ou par une
institution en faisant la promotion, comme pouvant fortifier —,
augmenté, voilé par des discours religieux ou encastré dans des
pratiques de ce type. Le plus saint, qui ne semble pas, comme tel,

46



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

recevoir de couverture ou de recouvrement religieux institué « est
le droit humain / les droits de I’homme : c’est 1a le plus saint/sacré
de ce qui se trouve dans le monde »*°.

On le voit, Kant insiste sur la sainteté en tant que moralité. Le
respect révérenciel, plus lié a 1’idée de sacré, tel que nous le
concevons désormais, n’apparait que dans le cadre de la Loi et de
son don, en tant qu’il est configuré en rapport avec les théophanies
et le don de la loi au Sinai. Il y a donc un reste de sacré, un reste
transféré qui n’en est pas une parodie. Ce reste ne se laisse pas
aisément réduire ou encadrer. Il risque toujours de déborder,
d’investir 1’espace rationnel pratique, l’espace social et les
procédures de la gestion de celui-ci.

Conclusion

Dans un monde, dans des sociétés trés « religieuses », les
auteurs examinés ont travaillé a circonscrire, a limiter et a oblitérer
le recours a la catégorie du « sacré »/« saint » : que ce soit pour le
restreindre & un usage pragmatique respectant une maniére de parler
(les Saintes Ecritures), que ce soit comme supplément partiel pour
soutenir, dans certaines limites, 1’éthique ou que ce soit comme un
moment originaire, primitif de [’expérience humaine, moment
désormais souvent perdu, défiguré, quasiment disparu. Leurs
procédures d’encadrement produisent, en bout de piste, une
disparition de ce recours — une disparition partielle, comme nous
I’avons vu. Le recours a cette catégorie n’est pas éradiqué. Le
travail de la raison peut délimiter de [’acceptable, du
« pharmakonique » en doses difficiles a gérer, comme un reste de
discours et de pratiques invoquant du « sacré »/« saint » utile —
nécessaire pour un temps encore (mais sur quel horizon) — au
maintien des promesses et engagements liant toute communauté.

Les propositions philosophiques spinoziennes et kantiennes ont
pour but, premi¢rement, de délimiter ce qui peut rationnellement et
légitimement &tre considéré comme « sacré » contre sa prolifération
grice a une herméneutique de ce qui est déja regu comme
fondement du « sacré » afin de permettre une « sainteté » éthique
qui ne soit pas nimbée de sacré (Nancy, 2001 : 23) ; deuxiémement,

0« Entscheidung des Rechts der Menschen, des Heiligsten, was in der Welt ist »

(Kant, 1988 : 122).

47



Maxime ALLARD

de réfléchir a un usage social rationnel du sacré pour dépouiller les
institutions religieuses génératrices de « sacré » de leur pouvoir et
de leur emprise sur la multitude ; enfin, troisiémement, de mettre en
place un processus pour que le sacré facilite, de maniére
homéopathique, possiblement le passage vers un agir éthique
favorisant la sociabilité et la communauté politique. Autrement dit,
bien que proposant des cadres rationnels permettant théoriquement
et éthiquement de se passer — de se sacrer — en grande partie du
sacré, il s’agit de donner ou de reconnaitre un « sens au monde » ou
un monde de sens. Tant Spinoza que Kant, sans céder aveuglément
aux demandes de ce sens sacré ou du sacré, choisissent
pragmatiquement de le gérer, car tous deux reconnaissent que la
majorité de I’humanité n’agira pas sans quelque chose de ce
sacré/sens. Ni I’un ni ’autre, en ce sens, ne met vraiment fin a un
« monde de sens » ou du sacré et du saint, mais ils tentent d’en
brider la demande et les effets pervers afin de donner une chance a
I’éducation a la rationalité et a 1’éthique d’en réduire la portée
(Nancy, 1993 : 13-31).

A partir de ce repérage, est-il possible d’aller plus loin ? Je
propose la piste suivante. Ces deux auteurs choisissent de conserver
la catégoric et ce qu’elle peut avoir d’effets rhétoriques
pragmatiques ou €thiques car elle importe a la constitution et a la
stabilité du « commun », du social, tout autant qu’au soutien des
interactions humaines et des choix personnels sur un certain
horizon temporel. Pour Spinoza, la catégorie sert a maintenir une
transcendance a Dautorité des Ecritures. Sans cela, le travail
herméneutique et exégétique qu’il propose n’aurait plus de sens ou,
a tout le moins, ne pourrait avoir I’effet escompté: mener a
I’obéissance et a la foi, a I’obéissance de la foi, pacifier la société et
y maintenir la paix et la piété. Sans le recours éthique et rhétorique
au caractére heilig de I’injonction a la vérité et aux droits de
I’homme, la viabilité des interactions n’est plus assurée selon Kant.

C’est une fonction rhétorique et donc sociale qui est dévolue a
cette catégorie. Dans les limites choisies et élaborées par ces
auteurs, le recours a la catégoric du « sacré/saint/heilig » se
poursuit donc en modernité. Mais elle joue, pour ainsi dire, dans les
coulisses, dans les marges, ou lovée, partiellement dissimulée, dans
ce qui serait le « milieu» social. Le monopole des institutions
religieuses de 1’époque sur 1’usage de la catégorie dans la gestion
de certaines expériences affectives humaines est ébranlé, mis a mal.

48



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

L’Etat peut désormais y prendre part. Mais surtout, les deux auteurs
invitent les individus a porter un regard critique sur le recours a
cette catégorie et a ses effets escomptés. Ces individus sont aussi
incités a faire un examen de conscience sur leur usage personnel de
cette catégorie dans leur rapport a leur faillibilité éthique.

Spinoza et Kant ont osé configurer a nouveau frais la fabrication
occidentale de la transcendance. Ils ne sont pas les seuls.
Récemment, dans les 50 derniéres années, le méme mouvement de
profanation a eu lieu chez Habermas, déja timidement dans Théorie
de [l’agir communicationnel, au début du second tome, dans la
section sur la « linguistification du sacré » ; puis, plus récemment
dans ses écrits menant au tome premier de Auch ein Geschichte der
Philosophie (Une histoire de la philosophie)*.

Les écrits, fables, « mythes » et gestes qui avaient manifesté,
construit, rendu efficace le sacré/saint, ont résisté et résistent
encore. Spinoza et Kant ont di les travailler, jouer dans leurs failles
tout autant que dans les possibilités qu’ils contenaient pour
penser... un peu comme ce que Blumenberg avait naguére appelé le
« travail du/sur le mythe » (Arbeit am Muthos) (Blumenberg,
1988). Autrement dit, mais c’est inviter a relire la « querelle de la
sécularisation », le recours a la catégorie du « sacré/saint/heilig »
pourrait étre la trace d’un insécularisable... ou l’indice que la
« modernité » est encore travaillée par une transcendance qu’elle ne
maitrise pas ou ne domine pas ? Cette catégorie et les schémes qui
la représentent sont peut-étre une invitation a penser la modernité
ou quelque chose d’elle comme « sacré » ? En tous les cas, on peut
poser la question : peut-on se sacrer du « sacré » ? Comment penser
I’humain et ’expérience humaine de 1’étre au monde avec d’autres
en lien avec du sacré/saint/heilig ?

Peut-étre « sacré » est-il le qualificatif qui fait remarquer de la
stabilit¢ dans un monde qui change constamment. Le besoin
d’assurance, de sécurité génére de la transcendance déclarée sacrée
afin d’orienter, d’offrir toujours déja du sens, un sens au monde...
Mais parce que 1’agent humain se découvre incapable de bien
réfléchir la contingence et le futur et parce qu’il ne parvient pas a se
maitriser et a maitriser cette contingence (Spinoza), parce qu’il
peine a se disposer habituellement pour étre éthique (Kant), ce

41 Ce travail, esquissé lors de la présentation orale de ces réflexions, ne pourra étre

poursuivi ici faute de place.

49



Maxime ALLARD

besoin de sécurité rassurante n’est jamais satisfait, indéfiniment
différé. A cause de cela, les humains risquent fort d’élargir le
périmétre de ce qui est reconnu comme sacré/saint, sanctifiant :
toujours plus de mots, de gestes (de rites ; cf. Habermas, 2021,
2018), de lieux sont déclarés réservés a cet usage. Se développent
alors des castes de professionnels de création, de diffusion et de
gestion de ce qui est dit sacré/saint/heilig. S’institutionnalisant, ces
castes travaillent a leur propre stabilisation, produisant encore plus
de sacré, travaillant a reconduire, a réinitialiser toujours, a
nouveaux frais, le besoin de sécurité.

Spinoza et Kant proposent des avenues pour déjouer les
avancées et les contaminations de la vie éthique. Ils ont cru pouvoir
le faire en dédoublant le sacré/saint/heilig pour en conserver une
part au service d’une sortie de mondes sacrés ou de mondes du
sacré. Ce geste est-il encore suffisant ?

Spinoza et Kant, pourrait-on dire, « citent » ou « récitent » le
terme sacré/saint. Ils continuent d’y recourir pour se rendre lisibles.
Ils le font aussi car ils percoivent la valeur pragmatique de ce
recours et ses effets possiblement, partiellement positifs sur les
registres sociopolitiques et éthiques, suffisamment positifs, en tous
les cas, pour ne pas en évacuer complétement 1’usage de cette
catégorie inadéquate. Cela ne présume pas de ce que pourrait étre
une théorie kantienne ou spinozienne du « sacré» qui voudrait
honorer, dans le sillage de Rudolf Otto, I’existence du « sacré ».

50



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

Bibliographie
AGAMBEN, Giorgio. 2007. Profanations. New York : Zone Books.
—. 2017. The Omnibus Homo Sacer. Redwood : Stanford University Press.

AUWERS, Jean-Marie. 1990. « L’interprétation de la Bible chez Spinoza. Ses
présupposés philosophiques. Revue théologique de Louvain, vol.21, no 2,
p. 199-213.

BENVENISTE, Emile. 1969. Vocabulaire des institutions indo-européennes. Paris :
Editions de Minuit.

BLUMENBERG, Hans. 1988. Work on Myth. Cambridge : MIT Press.
ELIADE, Mircea. 1988. Le sacré et le profane. Paris : Gallimard.

FIRESTONE, Chris L. et Nathan A. JACOBS (dir.). 2012. Persistence of the Sacred in
Modern Thought. Notre Dame : University of Notre Dame Press.

FLEYFEL, Antoine. 2008. « Spinoza et le probléme du sacré au XVII® siécle ».
Recherches de science religieuse, vol. 96, no 2, p. 241-254.

GROUPE DE RECHERCHES SPINOZISTES. 1992. L ’Ecriture sainte au temps de Spinoza
et dans le systéme spinoziste. Paris : Presses de 1’Université Paris-Sorbonne.

HABERMAS, Jirgen. 2018. Parcours 2 (1990-2017). Théorie de la rationalité —
Théorie du langage. Paris : Gallimard.

—. 2021. Une histoire de la philosophie. La constellation occidentale de la foi et du
savoir. Paris : Gallimard.

JoAs, Hans. 2019. Les pouvoirs du sacré. Paris : Seuil.

KANT, Immanuel. 1913 [1793]. Religion dans les limites de la simple raison. Paris :
Félix Alcan. Gallimard. Récupéré le 23 mars 2024 de http:/palimpsestes.fr/mo
rale/livre2/dialectique/crises/kant_religion.pdf.

—. 1988 [1797]. « Sur un prétendu droit de mentir par humanité ». Dans Théorie et
pratique. Traduction et note de Louis Guillermit. Paris : Vrin.

KLAINMAN, Adrien. 2009. « Vraie méthode et interprétation de 1’Ecriture chez
Spinoza ». Revue de métaphysique et de morale, no 2, p. 205-225.

LAGREE, Jacqueline. 1999. «La religion naturelle et révélée, philosophie et
théologie : Louis Meyer, Spinoza, Regner De Mansvelt ». Judaeo-Christian
Intellectual Culture in the Seventeenth Century : A Celebration of the Library of
Narcissus Marsh (1638-1713), sous la dir. de Allison P. COUDERT, p. 185-206.
Dordrecht : Springer.

LEVENE, Nancy. 2004. « Spinoza and the Irrelevance of Biblical Authority ». Jewish
Quarterly Review, vol. 94, no 1, p. 191-201.

—. 2011. « Does Spinoza Think the Bible Is Sacred ? ». Jewish Quarterly Review,
vol. 101, no 4, p. 545-573.

MAGDELAIN, André. 2021. La loi @ Rome : histoire d 'un concept. Paris : Les Belles
Lettres.

51



Maxime ALLARD

MAUSS, Marcel. 1968. Euvres. Volume 1, Les fonctions sociales du sacré. Paris :
Editions de Minuit.

NANCY, Jean-Luc. 1993. Le sens du monde. Paris : Editions Galilée.
—. 2001. « La représentation interdite ». Le genre humain, vol. 1, no 36, p. 13-39.
OTTO, Rudolf. 2015. Le sacré. Paris : Payot.

PAINTER, Mark. 1999. « The Profane Become Sacred : The Protestant Ethics of Kant
and Sartre ». Southwest Philosophy Review, vol. 15, no 1, p. 211-217.

PASSERIN D’ENTREVES, Maurizio et Seyla BENHABIB (dir). 1997. Habermas and the
Unfinished Project of Modernity : Critical Essays on the Philosophical
Discourse of Modernity. Cambridge : MIT Press.

ROBERT, Jacob. 2006. « La question romaine du sacer. Ambivalence du sacré ou
construction symbolique de la sortie du droit ». Revue historique, vol. 3, no 639,
p. 523-588.

SCHMITT, Jean-Claude. 1992a. « La notion de sacré et son application a I’histoire du
christianisme médiéval », Les cahiers du Centre de recherches historiques.
Récupéré le 3 décembre 2022 de http://journals.openedition.org/ccrh/2798.

—. 1992b. « Journée “Orient-Occident” : “le sacré” (1" mars 1991) », Les cahiers
du Centre de recherches historiques. Récupéré le 3 décembre 2022 de
https://journals.openedition.org/ccrh/2796.

SCHULMAN, Harvey. 1995. « The Use and Abuse of the Bible in Spinoza’s Tractatus
Theologico-politicus ». Jewish Political Studies Review, vol. 7,no 1/2, p. 39-55.

SLOTERDUK, Peter. 2021. Faire parler le ciel : de la théopoésie. Paris : Payot.

SPINOZA, Baruch. 1775. Ethica. The Classics Page. The Latin Library. Spinoza.
Récupéré le 25 novembre de https:/www.thelatinlibrary.com/spinoza.ethical.
html.

—. 1675, Tractatus theologico-politicus. Spinoza et Nous. Documentation.
Récupéré le 25 novembre de www.spinozaetnous.org/wiki/Trait%C3%A9
_th%C3%A90logico-politique. [Derni¢re modification le 2 janvier 2012].

—. 1670. Tractatus politicus. Spinoza et Nous. Documentation. Récupéré le 25
novembre 2023 de http://www.spinozaetnous.org/wiki/Trait%C3%A9 _po
litique_(bilingue). [Derniére modification le 19 juin 2007].

WATERLOT, Ghislain. 1998. « Science de la Bible chez Spinoza. Les chapitres VIII a
X du Traité théologico-politique ». Philosophique, no 1, p. 99-123.

ZAC, Sylvain. 1962. « Les avatars de I'interprétation de 1’Ecriture chez Spinoza ».
Revue d’Histoire et de Philosophie religieuses, vol. 42,no 1, 17-37.

52



L’utilisation de mots du « sacré » au début de la modernité

Abstract: Away from theories concerning the « sacred », this article
explores the way Spinoza and Kant use words usually associated or related
to the “sacred” (sacré, saint, heilig). This article suggests the importance of
the pragmatic and ethical effects that is thus sought at a certain distance
from what has become, in the wake of the propositions of Otto, the
philosophical or anthropological options concerning the “sacred”.

Keywords : sacred, saint, /eilig, Spinoza, Kant

53



