
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 77–100  

77 

Le sacré et le spectral : le parcours sur 

la bande de Moebius de la perte 

interpersonnelle au trou topologique en 

passant par le manque langagier 

 
 

 

Alireza TAHERI * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : L’auteur explore l’importance du sacrifice pour permettre la 

possibilité de la vie psychique intérieure et de la coexistence sociale. Le 

sacrifice est envisagé sous trois angles inspirés de la théorie 

psychanalytique. Qu’est-ce qui est acquis et qu’est-ce qui est perdu à 

travers l’abstraction croissante de l’interpersonnel, sur les plans langagier 

et topologique ? Enfin, l’article se termine par une réflexion sur la mise en 

garde de Kant contre la confrontation avec des questions métaphysiques 

(libre arbitre et déterminisme, divisibilité de la matière). Les principales 

préoccupations de la psychanalyse, de la dialectique hégélienne et de la 

théorie marxiste sont ces entités ni tangibles ni inexistantes, ni mortes ni 

vivantes, que nous (à la suite de Derrida) appelons « spectrales » (le mot 

moderne pour « sacré »). L’auteur soutient que ce n’est qu’en revenant à 

ces objets spectraux que la modernité peut forger un matérialisme 

inébranlable, à l’abri des résurgences de la superstition prémoderne.   

Mots clés : sacrifice, sacré, modernité, psychanalyse 

____________________________________________________________  
 

 

 

Le sacrifice de soi et de l’Autre est au cœur du bien-être 

psychique et de la coexistence sociale. Il faut perdre quelque chose 

pour que le sujet puisse jouir paisiblement de sa vie psychique 

 
*  Alireza Taheri (Ph. D., Cambridge) est psychothérapeute psychanalyste, 

enseignant au Persepolis Psy Analytic et au Boston Graduate School of 

Psychoanalysis. 



Alireza TAHERI 

78 

intérieure et de la vie sociale extérieure1. L’intime et le social se 

rejoignent ; l’un ne va pas sans l’autre. Si le sujet est exclu de la vie 

sociale, la sphère intime se réduira à la folie. Ce sacrifice 

fondamental permettant l’existence de la vie intime intérieure et la 

coexistence sociale extérieure peut être conceptualisé sous trois 

angles différents inspirés de la théorie psychanalytique : 1) les 

relations humaines interpersonnelles, 2) la relation humaine au 

langage, 3) la topologie psychanalytique. Quels sont les enjeux 

théoriques du passage d’une perspective à l’autre ? Qu’est-ce qui 

est acquis et qu’est-ce qui est perdu à travers l’abstraction 

croissante de l’interpersonnel, sur les plans langagier et 

topologique ? Finalement, que peuvent nous apprendre ces trois 

perspectives et leurs entrelacements à propos du sacré dans la 

modernité ? Est-ce que la réalisation du moderne et notre 

émancipation des fantômes du prémoderne nécessitent l’abolition 

de la catégorie du sacré ? Ne faudrait-il pas plutôt risquer un retour 

au sacré sous un angle matérialiste afin de garantir l’efflorescence 

de la modernité ? Ce devenir matérialiste du sacré se réalisera sous 

les trois angles psychanalytiques susmentionnés, nous conduisant à 

une progressive « ontologisation » du sacré et au paradoxe de la 

proposition spéculative suivante, défiant la compréhension 

commune : l’essence du sacré est le matérialisme et, inversement, 

l’essence du matérialisme est le sacré2.  

 

La perte sur le plan interpersonnel 

Nous commencerons par examiner comment les relations 

humaines interpersonnelles peuvent conduire au sacrifice mutuel 

requis de soi et de l’Autre pour garantir une vie psychique interne 

adéquate ainsi qu’une vie sociale externe tolérable. Ceci peut être 

conceptualisé en termes d’intervention du père dans le complexe 

d’Œdipe en tant qu’agent imposant la « castration », à savoir une 

 
1  Texte traduit de l’anglais avec l’aide de https://www.deepl.com/en/translator.  
2  Je définis la « proposition spéculative » en termes hégéliens comme une 

proposition qui affirme l’identité de deux termes qui apparaissent contradictoires 
du point de vue de l’entendement commun mais qui révèlent une identité cachée 

quand elle est perçue sous l’angle de la dialectique hégélienne en tant que celle-

ci peut être considérée comme le précurseur philosophique de la théorie 
psychanalytique. Ici, les deux termes faussement opposés par l’entendement 

commun sont les notions du sacré et du matérialisme. 



Le sacré et le spectral 

79 

perte destinée à réguler la coexistence sociale ainsi qu’à susciter 

une relation paisible au monde intérieur.  

L’Autre dont il s’agit ici n’est pas réductible à une personne en 

particulier, telle que la mère, le père ou tout autre membre de la 

famille. La notion psychanalytique (lacanienne) de l’Autre réfère à 

l’expérience globale du sujet dans le domaine de l’altérité, à la fois 

en termes d’expérience réelle et fantasmatique. Ainsi, la relation à 

l’Autre renvoie à la relation du sujet à une sorte d’amalgame 

d’autres qui comprend leurs intentions et actions conscientes et 

inconscientes à l’égard de l’enfant et les fantasmes de ce dernier à 

leur égard. Cet Autre est l’objet incestueux duquel l’enfant doit se 

séparer afin d’éviter la folie. Dans le corpus lacanien, l’Autre est 

souvent assimilé à la mère. Ainsi, les psychanalystes lacaniens (et 

Lacan lui-même) parlent souvent de la mère et de l’Autre d’une 

manière quelque peu interchangeable bien qu’à proprement parler 

l’Autre n’est pas nécessairement assimilable à la mère seule. 

Pour atteindre une condition de vie supportable, il est important 

que l’enfant parvienne à la croyance que cet Autre surdéterminé est 

« castré », c’est-à-dire qu’il est soumis à la loi et qu’il ne peut pas 

assujettir l’enfant de manière capricieuse pour son propre bien. 

C’est ici qu’entre en scène ce que Lacan appelle la « fonction 

paternelle ». L’intervention du père dans le complexe d’Œdipe doit 

être comprise comme une médiation qui limite l’Autre. Il faut noter 

que le père dont il est question ici n’est pas le père réel concret, 

mais un père « symbolique » défini par son rôle et sa fonction 

plutôt que par sa personne, bien que cette fonction soit représentée 

pour l’enfant par le père réel. L’intervention du père symbolique 

dans la relation de l’enfant à l’Autre doit amener l’enfant à croire 

qu’il existe une loi qui castre les pouvoirs de l’Autre et protège 

ainsi l’enfant. Par son intervention, le père sépare l’enfant de cet 

Autre fantasmatique et impose ainsi une perte chez l’enfant. Ainsi, 

le père symbolique est, selon Lacan, un « agent de castration » dans 

le complexe d’Œdipe. Dans la mesure où il est un père 

« symbolique », son intervention ne peut être perçue comme 

l’accomplissement d’une jouissance perverse pour le contrôle de la 

famille. Son intervention imposant une loi de séparation doit être 

perçue comme un acte d’amour et peut-être même de sacrifice en 

tant que quelqu’un qui met de côté sa personne afin d’accomplir 

une fonction symbolique. La loi paternelle impose une perte mais, 

en échange, l’enfant sent qu’il acquiert quelque chose aussi.  



Alireza TAHERI 

80 

Pour que cette perte soit acceptée, le rôle de la mère est 

également très important. Ce qui compte, pour Lacan, c’est 

l’importance que la mère attribue à la parole et à l’autorité du père. 

Ce qui est décisif, ce ne sont pas ses relations personnelles avec le 

père, mais son rapport avec sa parole : il s’agit de ne pas la réduire 

à néant. La mère a besoin de fonder « le père comme médiateur de 

ce qui est au-delà de sa loi à elle et de son caprice, à savoir, 

purement et simplement, la loi comme telle » (Lacan, 1998a : 191). 

Seule la mère peut élever le père à celui dont la parole peut évoquer 

pour l’enfant un ordre de choses au-delà de sa relation à la mère, un 

ordre qui témoigne d’une loi qui est avant tout sujet.  

Le mythe freudien du meurtre primitif du père nous fournit 

l’histoire du sacrifice de la jouissance illimitée (Freud, 1913). Le 

mythe raconte l’histoire d’une horde primitive avec à sa tête le père 

primal qui garde pour lui toutes les femmes et toute la jouissance. 

Les frères de la meute sont ainsi tous subordonnés au père. Les 

frères enviant le père finissent par s’unir et le tuer dans l’espoir de 

pouvoir jouir comme lui. Cependant, au lieu de la liberté attendue, 

les frères éprouvent de la culpabilité. Freud explique cela par le 

concept d’ambivalence. Tant que le père primitif était en vie, 

l’amour des frères pour le père était réprimé. Le meurtre a levé le 

refoulement de l’amour. L’amour qui n’est plus réprimé apparaît 

alors sous forme de culpabilité. Cela conduit à ce que Freud a 

appelé « l’obéissance différée » (ibid.) incitant les frères à la 

renonciation de la jouissance même après le meurtre. Ainsi, les 

frères ont créé un ensemble de lois interdisant la possibilité pour 

une personne d’avoir le monopole de la jouissance des femmes. 

Cette limitation de l’inceste a comme but de borner la jouissance de 

chaque individu et de rendre impossible la venue d’un autre père 

primal et de rendre ainsi caduque la nécessité corrélative du 

meurtre. En bref, des tabous ont été créés contre l’inceste et le 

parricide. Nous passons de la jouissance débridée du père primal et 

de son meurtre violent à l’établissement de deux tabous (inceste et 

parricide) jouant le rôle de loi garantissant la paisibilité de la 

coexistence sociale. Voici la manière dont Freud résume ce dont il 

s’agit :  

La prise de conscience des dangers et de l’inutilité de ces 

luttes, le souvenir de l’acte de libération qu’ils avaient 

accompli ensemble, et les liens affectifs qui s’étaient créés 

entre eux pendant la période de leur expulsion, 



Le sacré et le spectral 

81 

conduisirent enfin à un accord entre eux, une sorte de 

contrat social. La première forme d’organisation sociale est 

née du renoncement à l’instinct, de la reconnaissance 

d’obligations mutuelles, de l’instauration d’institutions 

définies, déclarées inviolables (saintes), c’est-à-dire des 

prémices de la morale et de la justice. Chaque individu a 

renoncé à son idéal d’acquérir pour lui-même la place de 

son père et de posséder sa mère et ses sœurs. Ainsi sont nés 

le tabou de l’inceste et l’injonction à l’exogamie. 

(Ibid. : 82.)  

Freud parle ainsi de « l’alliance fraternelle » permettant 

l’émergence du clan totémique où, pour « pouvoir vivre en paix les 

uns avec les autres, les frères vainqueurs renoncèrent aux femmes 

pour lesquelles ils avaient tout de même tué leur père et instituèrent 

l’exogamie » (ibid. : 131). Le père mort ouvre la voie au contrat 

entre frères plutôt qu’à la jouissance sans limite.  

Dans la mesure où le meurtre du père primitif ne permet pas 

d’atteindre la jouissance totale initialement souhaitée par les frères, 

le mythe freudien présente non seulement une histoire concernant 

l’interdiction de la jouissance absolue, mais aussi son impossibilité. 

Par conséquent, ce mythe ajoute une dimension très importante qui 

doit être supplantée à l’histoire œdipienne présentée ci-dessus. 

Comme nous l’avons vu, le père symbolique crée chez l’enfant la 

croyance à la bonne volonté d’une loi qui le séparera de l’Autre 

ainsi que de la jouissance liée au maintien de l’attachement à 

l’Autre. Avec l’histoire de la horde primitive, nous pouvons 

maintenant ajouter que l’intervention du père symbolique dans la 

situation œdipienne doit amener l’enfant à reconnaître qu’en le 

séparant de sa mère, le père symbolique ne fait qu’interdire 

l’impossible. La perte de l’objet est ainsi radicalisée ; l’objet 

incestueux n’est pas seulement perdu ou interdit, mais il est 

maintenant compris que cet objet représente une jouissance 

impossible. 

Dans la mesure où la loi paternelle sépare le sujet de l’Autre, 

elle inflige une perte au sujet et à l’Autre. Ainsi, l’intervention du 

père comme agent de la castration symbolique entraîne la castration 

du sujet et celle de l’Autre. Pour cela, il faut que l’enfant ait foi en 

la parole du père et, comme nous l’avons vu, le rôle de la mère est 

central à cet égard. La castration symbolique nécessite un acte de 

foi par lequel l’enfant en vient à croire en une loi au-delà des 



Alireza TAHERI 

82 

caprices de l’Autre. Le prix à payer pour cette garantie est la 

séparation d’avec l’Autre, c’est-à-dire la castration de l’enfant et sa 

soumission à la loi paternelle. Pour se libérer d’être l’objet de la 

jouissance de l’Autre, l’enfant doit accepter une perte centrale. La 

participation pacifique au domaine de l’altérité sociale exige que le 

sujet y croie, facilitant la séparation d’avec l’Autre. Dans la 

psychose, la castration fait défaut, c’est-à-dire que l’enfant ne 

réalise pas la nécessaire séparation d’avec l’Autre fantasmatique et 

refuse ainsi d’entrer dans le lien social. La séparation de l’Autre 

entraîne une perte par laquelle le sujet ainsi que le statut de l’Autre 

fantasmatique changent radicalement. Ainsi, la castration implique 

une sorte de double castration dans la mesure où elle désigne 

l’opération d’une séparation désolidarisant deux termes, le sujet et 

l’Autre. Par la castration, le sujet renonce à une certaine jouissance 

liée à son attachement à l’Autre. Si elle entraîne une perte, elle 

ouvre aussi l’espace à la subjectivité de l’enfant.  

La nécessité d’une double castration du sujet et de l’Autre est 

magnifiquement saisie par la tension entre le mythe du meurtre du 

père primitif et l’histoire biblique d’Abraham et d’Isaac. Comme 

nous l’avons vu, le premier raconte la nécessité de sacrifier le père 

qui tient lieu de l’Autre de la jouissance ; la figure primitive de la 

jouissance obscène doit être abolie pour que la coexistence sociale 

puisse émerger. Le second, en revanche, relate la nécessité de 

sacrifier le fils. Plutôt que de choisir devant cette alternative, nous 

devons reconnaître que chacune des options raconte l’histoire du 

point de vue de la double castration selon laquelle l’Autre 

primordial ne peut être castré que si le sujet accepte la castration 

qu’implique le fait de se séparer de cet Autre. Dans la mesure où la 

vocation de l’homme est, avant tout, celle d’un fils, nous devons 

tout d’abord mourir par un acte de foi suicidaire par lequel se 

produit la castration symbolique – c’est Isaac qui se soumet au 

couteau d’Abraham. Ce n’est qu’alors que nous aurons aussi 

symboliquement tué l’Autre et ouvert pour nous une marge de 

liberté. Fait intéressant, l’histoire d’Isaac et d’Abraham contient en 

elle-même la tension dialectique entre la mort du sujet et celle de 

l’Autre. Quel est le point central de l’histoire ? Est-ce la soumission 

d’Isaac au couteau (la castration de l’enfant et sa mort symbolique) 



Le sacré et le spectral 

83 

ou est-ce Dieu déchirant la main d’Abraham loin de son fils (la 

castration et la mort symbolique du père)3 ?  

 

Le manque langagier 

Nous allons maintenant examiner comment la perte peut être 

comprise comme un sacrifice sur le plan du langage. La castration 

peut être reconceptualisée sans en passer nécessairement par la 

figure mythique du père primitif et de son meurtre. Il faut pour cela 

interpréter le meurtre primitif sans recourir à un drame mythique 

mettant en scène les interactions et les conflits des individus. Dans 

cette optique, le mythe freudien peut être reformulé en termes 

abstraits et minimalistes comme le passage d’une situation où la 

place du pouvoir est occupée par un Autre à une situation où il est 

strictement interdit d’occuper cette place. En d’autres termes, nous 

passons de la présence à l’absence, ce qui peut être compris à la 

lumière de la distinction établie par Pierre Legendre (2014 : 46) 

entre un symbole et une idole, selon laquelle le second tente de 

combler le vide du pouvoir (Staline, Hitler) tandis que le premier 

(l’image du père) interdit toute tentative de ce type. Le père 

symbolique du complexe d’Œdipe est le symbole par excellence 

tandis que l’Autre fantasmatique est une idole qui occupe la place 

du pouvoir et étouffe l’espace de la subjectivité de l’enfant. Un 

symbole se distingue d’une idole dans la mesure où il marque une 

absence qu’il s’interdit de combler. Plus précisément, le symbole 

est l’indice de l’impossibilité de le combler.  

L’opération de la castration symbolique par laquelle le sujet se 

sépare de l’Autre – donnant lieu à la transformation du sujet et de 

l’Autre – se comprend donc à la lumière du passage de l’idole au 

symbole. Ce passage s’effectue simultanément au moment où 

l’enfant prend le nom du père. On pourrait ainsi dire que 

l’intervention du père s’apparente à une prise de nom. Ce qui est en 

jeu ici, c’est la reconnaissance par l’enfant de son appartenance à 

une filiation. La séparation d’avec l’Autre passe par l’acceptation 

de s’inscrire dans une lignée. Pour Lacan, cela est symbolisé par le 

fait de prendre le nom du père comme le sien. C’est pour cette 

raison que Lacan parle à ce propos de l’acceptation par l’enfant du 

 
3  Le contenu de ce paragraphe est basé sur mon livre (Taheri, 2021).  



Alireza TAHERI 

84 

« Nom-du-Père », marqueur de l’acte de foi par lequel le sujet se 

sépare de l’Autre et se situe comme membre d’une filiation. La 

prise du Nom-du-Père permet donc à l’enfant de se positionner 

dans la structure de parenté.  

Selon Gérard Pommier, « le prénom symbolise la jouissance de 

l’Autre maternel » tandis que « le patronyme s’acquiert de haute 

lutte dans les défilés du complexe d’Œdipe » (Pommier, 

2013 : 269). Le patronyme est donc le résultat d’un long et difficile 

conflit entre l’impératif de séparation d’avec l’Autre et le désir d’y 

rester lié. En d’autres termes, l’enfant n’accepte pas simplement et 

spontanément cette séparation et l’acquisition du nom paternel. Le 

sujet désire rester attaché à l’Autre et la séparation ne se produit 

que s’il y a foi dans la bonne volonté de l’intervention paternelle. 

Le complexe d’Œdipe est le nom freudien de ce conflit entre le 

désir de rester lié à l’Autre et la loi nécessitant la séparation. Il n’est 

pas garanti que ce conflit trouve sa résolution dans 1) la séparation 

d’avec l’Autre, 2) l’acceptation de l’appartenance à une lignée et 

3) la prise du nom paternel. Dans la mesure où le prénom est choisi 

par les parents, il est un marqueur de leur désir inconscient et est 

donc indissociable des fantasmes incestueux de ceux-ci à l’égard de 

l’enfant. Ainsi, le prénom est intimement connecté à l’inceste 

marquant l’enfant comme « objet » de l’Autre. L’issue du 

complexe d’Œdipe où l’enfant prend le Nom-du-Père implique une 

séparation d’avec l’objet que l’enfant est pour l’Autre et met, par 

conséquent, fin à l’inceste. Le nom paternel symbolise la castration 

du sujet dans la mesure où le narcissisme de la singularité du 

prénom est supplanté par l’assomption d’un patronyme partagé 

avec d’autres membres de la famille. Le fait de ne pas assumer le 

patronyme est un marqueur de l’enfermement dans l’inceste où le 

sujet reste « objet » de l’Autre. Pommier explique que le patronyme 

peut être rejeté si le père donne son nom de telle manière « que rien 

ne lui importe autant que cette transmission » (ibid. : 272). Dans ce 

cas, explique-t-il, le nom signifie « une prise de possession 

sexuelle, une sorte de mariage qu’il impose à l’enfant comme s’il 

était sa femme » (ibid. : 272). L’enfant « n’aura pas pris son nom, 

qui, au contraire, l’aura pris, agressé, blessé, violé » (ibid. : 272). 

Le nom est trop vivant, il ne peut plus marquer une perte et une 

castration. C’est ce dont il s’agit dans la psychose. 

Dans la mesure où le sujet psychotique ne s’est pas séparé de 

l’Autre fantasmatique, il refuse le nom paternel ainsi que sa lignée. 



Le sacré et le spectral 

85 

En somme, c’est l’ordre des lois, normes, idéaux et interdits 

imposés par les conventions sociales que le psychotique ne peut 

accepter. L’absence de foi dans la parole paternelle se traduit par un 

manque de confiance dans l’ordre social et ses contrats explicites 

ou implicites. Dans la mesure où le langage est sans doute la plus 

importante et la plus centrale des conventions sociales qui lient les 

hommes entre eux dans une société, il requiert lui aussi l’opération 

d’une certaine foi de la part de ses utilisateurs. Celle-ci fait défaut 

dans la psychose, ce qui entraîne parfois une réticence à parler, un 

phénomène également très marqué dans le silence de l’enfant 

autiste. Pour le sujet psychotique, ce n’est donc pas seulement 

l’ordre des lois qui est suspect, mais aussi les conventions mêmes 

du langage. Bref, c’est tout le domaine des règles et des accords 

symboliques d’une société  –  ce que Lacan appelle « l’ordre 

symbolique » – qui est suspect pour le psychotique.  

La non-séparation d’avec l’Autre implique une défaillance du 

tabou de l’inceste dans la mesure où l’Autre est, comme nous 

l’avons montré plus haut, un amalgame fantasmatique des désirs 

conscients et inconscients des parents à l’égard de l’enfant. Pour 

participer au lien social, accepter d’appartenir à une lignée, prendre 

le nom paternel et accepter de parler à d’autres afin de s’exprimer, 

le sujet doit avant tout se séparer de l’Autre fantasmatique, c’est-à-

dire accepter le tabou de l’inceste. La violation de ce tabou 

représente donc, selon la psychanalyse, une catastrophe qui a des 

implications pour la capacité et la volonté du sujet à faire usage du 

langage. Ce n’est pas seulement son rapport à la société et aux 

autres qui est ici en jeu, mais aussi, et très fondamentalement, son 

rapport au langage lui-même. Les troubles généraux du langage 

dans la psychose se comprennent donc à cette lumière. Parmi ces 

troubles, nous avons la « salade de mots » et la « ritournelle » dans 

la schizophrénie, la « fuite des idées » dans les psychoses maniaco-

dépressives et la création de néologismes typiques dans les 

psychoses. L’absence de foi dans l’ordre symbolique entraînant une 

méfiance à l’égard du langage explique le fait que certains sujets 

psychotiques s’engagent parfois dans des missions qui ne consistent 

pas seulement à réparer une faille dans le monde social (par 

exemple une injustice sociale) mais aussi à réparer quelque chose 

dans le langage (par exemple Joyce qui cherche à inventer une 

nouvelle langue avec Finnegans Wake).  



Alireza TAHERI 

86 

Pour mieux comprendre l’importance de la perspective 

langagière pour Lacan, il serait utile de présenter trois termes 

linguistiques essentiels utilisés dans la théorie lacanienne : le signe, 

la trace et le signifiant. Ce sont des unités linguistiques distinctes. 

Le plus simple à comprendre est le signe qui, pour Lacan, 

fonctionne essentiellement comme un index ; ce dernier terme 

pourrait d’ailleurs être utilisé de façon interchangeable avec celui 

de signe. Le signe, explique Brenner (2020), est une unité 

signifiante qui incarne la relation biunivoque directe avec un 

référent. Il ne caractérise pas le fonctionnement d’une langue 

humaine et est utilisé dans des formes de communication plus 

instinctives comme le signe biologique chez les animaux. Pour 

Lacan, le « langage » des animaux consiste en une forme simple du 

modèle signe-référent où certaines significations innées sont 

données à certains signes par le fonctionnement des instincts 

biologiques. Il y a une équivalence directe entre le signe et son 

référent. Les deux sont attachés et il y a donc très peu ou pas 

d’ambiguïté. De plus, nous notons que cette rigidité est un trait de 

l’instinct qui détermine avec très peu de plasticité et de variation le 

comportement animal. La trace, poursuit Brenner, s’apparente à une 

empreinte. Ici, on assiste à une séparation dans la mesure où la 

trace est ce que l’objet laisse derrière lui lorsqu’il va ailleurs. La 

trace, explique Brenner, est le signe d’un objet effacé. Enfin, le 

signifiant est compris comme l’unité signifiante la plus 

fondamentale dans une langue humaine. Le signifiant ne se réfère à 

aucun objet. Comme la trace, il est lui aussi le signe d’une absence. 

Tandis que la trace véhicule un sens fondé sur l’absence d’un objet 

avec lequel elle conserve néanmoins un certain lien, le signifiant, 

quant à lui, renonce à ce lien, même minime, avec un objet. Un 

exemple permettrait peut-être de clarifier les choses davantage. Une 

empreinte est « naturellement » liée au pied. Quand nous voyons 

une empreinte, il n’y a point d’ambiguïtés ; il s’agit bel et bien d’un 

pied. Supposons que nous décidions d’effacer l’empreinte et de la 

remplacer par un drapeau qui, par convention, signalerait le pied. 

Selon la terminologie lacanienne, ce drapeau fonctionnerait comme 

un signifiant. Ainsi, nous voyons que le signifiant est encore plus 

éloigné de son référent que la trace. L’absence est donc plus 

radicale. Le signifiant n’a pas besoin d’un objet comme référent 

absent pour véhiculer le sens.  



Le sacré et le spectral 

87 

Comment alors le signifiant engendre-t-il le sens si ce n’est par 

le recours à un lien avec un référent comme dans le cas du signe 

(référent présent) ou de la trace (référent absent) ? La réponse de 

Lacan est que le signifiant produit le sens dans sa relation à d’autres 

signifiants plutôt qu’à un référent extérieur. Le référent supposé 

d’un signifiant dans la théorie lacanienne est nommé « signifié ». 

Selon Lacan, il n’y a pas de rapport entre signifiant et signifié ; ils 

sont radicalement coupés l’un de l’autre. Un exemple nous 

permettra de mieux élucider cette idée. Si l’on prend l’exemple des 

couleurs, il est évident que ce que j’ai dans l’esprit quand j’utilise 

le signifiant « rouge » peut être totalement différent de ce qu’un 

autre aurait dans l’esprit avec ce même signifiant. Il n’y a pas de 

garantie que nous ayons le même « signifié » en tête. Cependant, ce 

« relativisme » ne nous conduit pas à abandonner l’idée que 

certaines personnes sont effectivement daltoniennes, c’est-à-dire 

qu’elles nomment les couleurs différemment de la majorité. 

Comment cela se fait-il ? L’explication réside dans le fait que s’il 

est vrai que nous pouvions avoir à l’esprit des choses différentes 

associées au signifiant « rouge », la relation entre ce que j’appelle 

« rouge » et ce que j’appelle « bleu » est la même que la relation 

entre ce que tel autre appelle « rouge » et ce que cet autre appelle 

« bleu ». Cette similitude dans la relation ne vaut pas pour une 

personne ayant un diagnostic de daltonisme. Un signifiant engendre 

donc du sens par ses relations différentielles avec d’autres 

signifiants, « rouge » et « bleu » dans notre exemple. Pris 

isolément, il est dépourvu de sens, c’est-à-dire de signifié. La 

notion de signifiant nous amène donc à une théorie du langage qui 

explique comment les mots produisent le sens sans être indexés 

directement sur le monde extérieur et sans dégénérer non plus en 

non-sens total où les mots seraient utilisés de manière totalement 

privée sans le respect des conventions langagières. Cette absence de 

référence aux choses extérieures mène Brenner à conclure que le 

signifiant entraîne « le meurtre de la chose ». Puisque le référent 

des signes et des traces se trouve dans le monde des choses, ces 

derniers n’entraînent pas le meurtre de la chose.  

La manière langagière de conceptualiser la perte met en 

évidence le fait que la négativité est une nécessité structurelle liée 

au fait que nous sommes des êtres parlants immergés dans le 

langage et qu’il n’existe aucune possibilité d’organiser des relations 

interpersonnelles qui se passeraient de la perte. Le meurtre de la 



Alireza TAHERI 

88 

chose par le signifiant s’apparente au meurtre du père primal et à 

l’effort ultérieur de maintenir la place vide du pouvoir. Tuer l’Autre 

primordial a son corrélat langagier dans le meurtre de la chose qui 

permet le fonctionnement du symbole et le crépuscule de l’idole. 

Ainsi, l’entrée réussie du sujet dans le langage en tant que système 

de signifiants coupés des choses du monde (signifiés) équivaut à 

une séparation d’avec l’Autre fantasmatique. En effet, selon 

Legendre (2014 : 14), le langage nous sépare des choses et, sans 

cette séparation, la vie ne serait pas possible pour les êtres humains. 

Lorsque le signifiant ne parvient pas à tuer la chose, le sujet est 

relégué à un monde de l’idole, c’est-à-dire un monde marqué par la 

présence de l’Autre fantasmatique. Dans ce monde persécutoire où 

la coexistence pacifique n’est pas possible, les mots ne sont pas 

séparés des choses. En effet, les mots peuvent devenir les choses 

elles-mêmes – l’idole est bel est bien un mot devenu chose. Freud 

(1915 : 199 n. 2) affirme que l’utilisation de mots comme des 

choses est un trait de la schizophrénie. Hanna Segal (1957 : 393) 

avance une idée similaire avec son concept d’« équation 

symbolique » selon lequel, dans la psychose, un symbole est 

considéré comme la chose elle-même plutôt que comme son 

substitut. La folie atteste de l’état où l’idole l’emporte sur le 

symbole, où les mots deviennent des choses. Le penchant infantile 

pour les onomatopées en témoigne aussi ainsi que l’utilisation 

d’insultes, où la force émotive du mot pénètre le corps avec la force 

du poignard. Dans l’insulte, les mots deviennent choses et, selon 

Lacan, la personne visée est réduite au « rang d’objet » (Lacan, 

1998a : 471)4. Lorsque le langage ne parvient pas à séparer les mots 

des choses, les signifiants du monde extérieur, et ainsi l’idole, 

l’emportent sur le symbole ; la violence (verbale ou physique) 

devient un dernier recours pour instancier la négativité que le 

langage n’a pas réussi à apporter. C’est une façon de compenser le 

défaut langagier par une régression des relations interpersonnelles.  

 

 
4  Lacan fait cette remarque lors d’une discussion de « l’homme aux rats » qui, à 

l’âge de 4 ans, insulte son père en lui donnant des noms d’objets. Selon Freud, 
l’homme aux rats « ne connaissant pas encore de jurons, l’enfant lui aurait crié 

toutes sortes de noms d’objets, tels que : “Toi lampe ! toi serviette ! toi assiette ! 

etc.” » (Freud, cité par Guyonnet, 2011 : 190). Peut-on imaginer un meilleur 
exemple pour illustrer le « devenir-choses » des mots résultant d’une incapacité 

à se séparer de l’Autre fantasmatique représenté ici par le père ? 



Le sacré et le spectral 

89 

Le trou topologique 

Nous allons maintenant considérer la perte à travers le prisme de 

la topologie psychanalytique d’après l’idée lacanienne d’un « vrai 

trou ». Selon Lacan, la vie psychique supportable dépend de la 

création réussie d’un véritable trou qui permet au sujet de disposer 

de l’espace psychique nécessaire pour vivre à la fois dans les 

limites du monde intime interne et dans la coexistence sociale. Le 

trou véritable est le résultat d’un nouage réussi des anneaux de 

l’imaginaire, du symbolique et du réel. L’imaginaire fait référence à 

l’image de soi, le « moi » dans le langage de la psychanalyse. Le 

symbolique correspond aux idéaux, injonctions et interdits sociaux 

et langagiers et, finalement, le réel réfère à ce qui est ressenti au 

plus intime de l’être du sujet. Dans les schémas ci-dessous, nous 

considérons trois manières où l’imaginaire (I), le symbolique (S) et 

le réel (R) peuvent se nouer de façon plus ou moins réussie. 

Premièrement (schéma 1), nous avons le nœud « borroméen » où 

les trois anneaux R, S et I sont attachés de telle sorte qu’aucun n’est 

directement lié à l’autre mais où tous les trois sont liés ensemble.  

 

 

Schéma 1.  Nœud borroméen. 

(Source : Lacan, 2005 : 48.) 

 

Il est ici observable qu’il suffit de couper un des trois afin de 

défaire toute la structure. Un tel nœud crée, en son centre, un trou 

irréductible, un trou qui ne peut pas disparaître. C’est ce type de 

trou qui est universellement présent dans les névroses. 



Alireza TAHERI 

90 

Deuxièmement (schéma 2), nous avons le nœud « non-borroméen » 

où les trois anneaux ne s’entrelacent pas en un anneau borroméen.  

 

 
 

Schéma 2.  Nœud non-borroméen. 

(Source : Lacan, 2005 : 151.) 

 

Le symbolique (S) et le réel (R) sont liés directement mais 

l’imaginaire (I) est détaché. Il n’y a pas de vrai trou au centre de la 

structure. Ici, les anneaux du symbolique et du réel sont 

directement liés tandis que l’imaginaire est laissé seul. Cela signifie 

qu’aucun trou n’est constitué par leur entrelacement. Cette structure 

est véritablement précaire étant donné que le « trou » en son centre 

n’est pas un vrai trou. Il suffit d’ôter un peu l’anneau non-attaché 

pour s’apercevoir que le « trou » disparaît. Ce nouage n’est pas du 

tout réussi et implique le risque de la folie. Finalement, nous 

considérons une troisième disposition du nœud qui, bien que non-

borroméen, n’est pas facilement susceptible d’être défait 

(schéma 3).  

 



Le sacré et le spectral 

91 

 
 

Schéma 3.  Nœud non-borroméen avec un « sinthome ». 

(Source : Lacan, 2005 : 152.) 

 

Le symbolique (S) et le réel (R) sont liés directement mais 

l’imaginaire (I) est détaché comme dans le second schéma. Le 

quatrième anneau, noir, le « sinthome », prévient l’effondrement de 

la structure et garantit l’existence d’un vrai trou au centre.  

Lacan (2005) donne l’exemple de James Joyce dont il suppose 

qu’il ne possède pas de structure borroméenne. Selon Lacan, dans 

le cas de Joyce, le symbolique et le réel sont liés directement 

ensemble, laissant de côté l’imaginaire. Mais contrairement au 

deuxième schéma, par son écriture et son art, Joyce réussit à créer 

un quatrième anneau, que Lacan appelle le « sinthome », qui 

maintient l’imaginaire lié au symbolique et au réel et garantit ainsi 

la création d’un véritable trou, bien que d’une manière radicalement 

différente de la structure borroméenne (schéma 1). Le sujet privé du 

nœud borroméen ainsi que du nœud non-borroméen compensé par 

un « sinthome » est dépossédé du trou véritable et risque ainsi de 

tomber dans la folie. L’absence de trou véritable s’apparente à une 

incapacité à se séparer de l’Autre fantasmatique, d’assumer le nom 

paternel, d’accepter la filiation et d’entrer dans le lien social ainsi 

que dans l’espace du langage et de la parole où les mots sont 

séparés des choses et où le symbole a le primat sur l’idole. Les 

vrais trous au centre des schémas 1 et 3 témoignent de la perte de 

l’Autre fantasmatique résultant de la séparation. Ces vrais trous 



Alireza TAHERI 

92 

permettent une coexistence sociale et une vie psychique 

supportable.  

 

Réflexion générale sur le parcours d’une « étape » à l’autre 

Le mouvement de l’interpersonnel au langagier et enfin au 

topologique s’apparente à une marche sur la bande de Moebius. La 

bande de Moebius est une surface formée en attachant les 

extrémités d’une bande avec une demi-torsion (voir schéma 4).  

 

 
Schéma 4.  Bande de Moebius.  

(Source : Flavio Serafini. 2008. Flickr5, CC BY-NC 2.0). 

 

Les perspectives langagière et topologique nous font voir plus 

explicitement que la castration est nécessaire/structurelle et qu’elle 

n’est pas l’effet d’une prohibition que l’on pourrait éviter afin de 

jouir sans limite. De plus, le passage d’une perspective à l’autre 

implique une évacuation du sens ; plutôt que de recourir au mythe, 

nous parlons de linguistique et de topologie. Par exemple, 

l’éloignement de l’interpersonnel implique une 

« désœdipalisation » accrue de la psychanalyse et donc un abandon 

du thème du parricide.  

 
5  Récupéré le 3 février 2024 de https://www.flickr.com/photos/serafa/25903428 

68. 

 

 



Le sacré et le spectral 

93 

Lacan abandonnera le thème freudien du parricide dans la 

mesure où il implique l’occultation de la castration du père. Il 

soutient que l’Œdipe est un « rêve de Freud » qui voile la mortalité 

du père en posant faussement le prétendu désir meurtrier comme 

cause de sa mort (Lacan, 2007). Malgré la perspicacité de la 

critique de Lacan sur le thème du parricide freudien, il faut rester 

freudien à cet égard dans la mesure où le mouvement vers 

l’universalité de la loi se fait par ce sacrifice radical du père primal. 

Il est délicieusement ironique que la « désœdipalisation » de la 

psychanalyse par Lacan et la critique simultanée du thème du 

parricide réalisent précisément ce contre quoi Lacan a prêché, à 

savoir le meurtre symbolique de Freud, son père (œdipien). Pour 

chacun, ce meurtre symbolique est une étape essentielle dans le 

passage à la subjectivité. Tout sujet doit dépasser l’Œdipe par le 

meurtre symbolique. La thèse de Lacan concernant l’Œdipe comme 

« rêve de Freud » est immédiatement contredite par la nature 

manifestement œdipienne de son énonciation. J’ose donc dire que 

« l’au-delà de l’Œdipe » est un « rêve de Lacan ». Lacan sous-

estime le fait que ce qui nous tient liés à l’Œdipe (ce « rêve » du 

névrosé) est aussi ce qui peut nous en libérer. La proposition 

spéculative suivante échappe à Lacan : seul l’Œdipe peut nous 

conduire au-delà de l’Œdipe6. 

En d’autres termes, malgré la nécessité structurelle de la perte et 

de la castration explicitement attestée sur les plans langagier et 

topologique, on ne peut nier que le sujet sera hanté par des 

fantasmes parricides le persécutant de culpabilité. Bien que le 

mouvement vers le langagier et, encore plus, vers le topologique, 

implique une prise de conscience de plus en plus aiguë de la 

nécessité structurelle de la négation, le passage au « niveau » 

suivant n’implique pas un abandon du niveau précédent, mais 

seulement un raffinement. Par conséquent, il reste toujours un 

reliquat du niveau précédent. Cela revient à dire que la tache de 

l’interpersonnel ne sera jamais totalement effacée par le langagier 

et le topologique. Ainsi, la transition d’une étape à une autre 

représente à la fois un dépassement et une conservation. C’est bien 

pour cela que ce mouvement peut être comparé à une marche sur la 

circularité tordue de la bande de Moebius. D’une perspective à 

 
6  Le contenu de ce paragraphe est basé sur mon livre (Taheri, 2021).  



Alireza TAHERI 

94 

l’autre, nous ne quittons pas la dernière pour de bon, le retour est 

inévitable.  

 

L’avènement du moderne : Hegel, Marx, Freud et Lacan 

au-delà de Kant 

Le concept central qui relie ces réflexions est celui d’une perte 

inaugurale (castration) au cœur de la subjectivité humaine. 

L’imbrication de la perte et du gain est ici cruciale. Le sujet doit 

accepter la perte consécutive à la séparation d’avec l’Autre pour 

parvenir à assumer le nom paternel, une place dans la lignée 

familiale, la capacité de la coexistence sociale et accepter la parole 

et le langage comme moyen d’expression de soi. Le thème de la 

perte est étroitement lié à celui du sacrifice. Ce qui est en jeu, c’est 

le sacrifice de la jouissance illimitée liée à l’attachement à l’Autre 

fantasmatique. Ce sacrifice se produit à travers le tabou de l’inceste 

qui sépare le sujet de l’Autre, ainsi qu’à travers le mandat langagier 

d’accéder au monde des symboles en séparant les mots des choses. 

Deux tabous centraux émergent donc ici : 1) le tabou contre la 

fusion incestueuse avec l’Autre et 2) le tabou contre l’amalgame 

des mots et des choses, c’est-à-dire le tabou contre l’idole. Je 

soutiens que ces thèmes sont cruciaux pour l’avènement complet de 

la modernité dans la mesure où cette dernière exige précisément 

d’être séparée de l’Autre fantasmatique, figure de superstition 

prémoderne. À cet égard, la psychanalyse est une étape cruciale 

vers l’achèvement de la modernité, après la première étape franchie 

par la rupture de la science moderne.  

Dans un geste inaugural d’exclusion, Kant (1929) met en garde 

contre l’objectif de la raison de faire face aux questions 

métaphysiques (le libre arbitre et le déterminisme). Pour Kant, la 

tentative d’approfondir ces questions nouménales conduit à 

l’impasse des antinomies de la raison. La pensée devrait se limiter à 

l’étude des phénomènes : comment les choses apparaissent plutôt 

que comment elles sont en elles-mêmes. J’affirme que cette mesure 

d’exclusion, destinée à protéger l’avènement du moderne, mène à 

l’échec. La raison en est assez simple à déterminer maintenant que 

nous avons l’avantage de mesurer la situation à partir du point de 

vue privilégié que nous offre la psychanalyse. Nous savons 

maintenant que ni la biologie ni la médecine ne peuvent nous 



Le sacré et le spectral 

95 

fournir la clé de compréhension de l’ensemble du vécu humain. La 

psychanalyse (mais pas elle seule, voir plus bas) est une étape 

secondaire nécessaire. Elle peut nous aider précisément parce 

qu’elle s’intéresse aux questions liées au sacré (tabou et interdit) 

contrairement à la médecine et à la biologie, qui restent rivées à un 

essentialisme dépassé. 

Contrairement au bannissement kantien du nouménal, Hegel, 

Marx et Freud osent prêter attention à ces objets sacrés tabous 

relégués à la prémodernité. Hegel a ravivé l’intérêt pour le 

nouménal en affirmant que le but de sa Science de la logique n’était 

rien de moins que « l’exposition de Dieu comme il est dans son 

essence éternelle avant la création de la nature » (Hegel, 1969 : 50), 

tandis que Marx a concentré sa critique de l’économie politique 

classique sur une analyse des « subtilités métaphysiques et 

théologiques » (Marx, 2000 : 163) des marchandises et Freud 

revient au rêve – autrefois la passion des mystiques et des 

visionnaires – comme la « route royale vers l’inconscient » (Freud, 

1900).  

Je soutiens que ce n’est qu’en retournant à ces objets 

« spectraux » (Derrida, 1993) que la modernité peut forger un 

matérialisme inébranlable, à l’abri des résurgences de la 

superstition prémoderne. Nous n’avons donc pas atteint la 

modernité parce que notre modernité était fondée sur la décision 

d’exclure le domaine spectral, c’est-à-dire le domaine des entités 

qui ont un statut ontologique ambigu, qui n’est réduit ni à une 

simple existence matérielle ni à une inexistence absolue. Alors 

qu’une licorne n’est qu’une construction de l’imagination et qu’une 

table est un morceau de la réalité brute composé d’atomes, les 

entités comme le langage ou le « grand Autre » symbolique teintent 

cette simple dichotomie de confusion. La préoccupation principale 

de la psychanalyse, de la dialectique hégélienne et de la théorie 

marxiste sont ces entités ni tangibles ni inexistantes que nous 

appelons spectrales. Il s’agit d’entités dont on peut dire qu’elles 

sont immatérielles bien qu’objectives. La psychanalyse ouvre la 

possibilité de fournir une perspective moderne concernant les 

choses immatérielles. C’est le vrai sens du matérialisme : 

considérer les choses « spectrales » (l’Autre, le langage, les 

« miracles », les « fantômes », l’inconscient, le sacré, le corps 

libidinal) d’une manière qui n’est ni spirituelle ni « scientifique ». 

Par exemple, nous, modernes, reconnaissons l’inexistence du diable 



Alireza TAHERI 

96 

mais, en tant que psychanalystes, nous ne réduirons jamais 

l’expérience d’un aliéné qui se croit possédé en la banalisant en une 

affaire de neurobiologie ignorant ainsi la vérité subjective cachée 

dans le délire, une vérité accessible que par le biais de l’écoute. Le 

matérialisme spectral que je propose ici s’intéresse au « diable » 

sans l’hypostasier en un être réel. Bien que Freud ait cru que la 

psychanalyse pourrait éventuellement répondre aux normes de la 

science moderne et qu’il ne considérait pas son projet comme 

distinct de celle-ci, je soutiens qu’il s’agit là d’un point faible du 

scientisme de Freud que nous pouvons maintenant affiner en 

affirmant que la psychanalyse n’est pas et ne peut pas être une 

science, bien que sa vocation soit entièrement solidaire de la 

rupture épistémologique apportée par la science moderne. 

L’argument central ici est précisément que Freud, Hegel et Marx 

fournissent quelque chose au-delà de la science qui est crucial pour 

achever la transition vers la modernité entamée par la science. La 

science moderne, inspirée par le geste kantien, exclut le spectral du 

domaine de la pensée rationnelle. Cependant, ces entités spectrales, 

immatérielles mais objectives, continuent d’insister dans notre 

modernité sous la forme dénigrée de la spiritualité du Nouvel Âge 

(le New Age), la prolifération de nouvelles religiosités, 

l’obscurantisme de la psychiatrie américaine moderne et la foi 

mystique dans la « main invisible du marché ». Ignorer ce qui 

insiste ne le fait pas disparaître.  

Nous sommes confrontés au défi de la proposition spéculative 

suivante : l’essence du spectral est le matérialisme et, inversement, 

l’essence du matérialisme est le spectral. Ignorer complètement le 

spectre revient au scientisme, tandis que le recours à des 

explications spirituelles implique l’hypostase prémoderne des 

royaumes d’outre-monde. La corde raide sur laquelle nous 

marchons se situe précisément entre le scientisme arrogant et 

l’obscurantisme ignorant. La topologie lacanienne nous 

accompagne ici ; il nous dit que le spectre n’est rien d’autre que la 

torsion à la surface du ruban de Moebius. L’intérêt post-lacanien 

(Slavoj Žižek, Alain Badiou, Giorgio Agamben) pour le 

christianisme ainsi que l’attention accordée par la psychanalyse au 

thème des mythes sacrés et sacrificiels sont commensurables à 

l’idée d’un matérialisme spectral. Si, selon Kant, la science est le 

premier grand pas vers l’émancipation moderne de la superstition, 

le scientisme représente aujourd’hui un formidable obstacle à la 



Le sacré et le spectral 

97 

prochaine étape nécessaire pour sauvegarder la modernité. Le 

matérialisme du spectre est la prochaine étape que nous devons 

franchir en continuant diligemment notre marche sur la bande de 

Moebius, révélant ainsi l’unité paradoxale des deux surfaces 

(matérielle et spectrale) jusqu’alors faussement opposées7. 

Il est très important de noter que ce n’est pas une sorte de 

nouvelle « spiritualité » qui est ici préconisée. Dans la mesure où la 

psychanalyse est considérée comme solidaire de la science 

moderne, il est crucial qu’elle soit considérée comme un 

approfondissement du projet matérialiste. L’idée d’un matérialisme 

spectral, au-delà des premiers pas de la science moderne, n’est pas 

un abandon du matérialisme, mais plutôt un raffinement critiquant 

les impasses des matérialismes naïfs qui ignorent les domaines de 

pensée ouverts par la dialectique hégélienne, le marxisme et la 

psychanalyse. L’intérêt psychanalytique, marxiste et hégélien pour 

les spectres, les tabous, les fantômes, l’esprit, les auras et Dieu 

(pour n’en citer que quelques-uns), plutôt que de les soustraire au 

matérialisme, redéfinit ce dernier afin d’élargir son champ 

d’application au-delà de sa limitation kantienne de façon même à 

inclure le christianisme – dont Žižek a révélé le noyau matérialiste 

tout au long de son œuvre8 – dans son champ.  

Le chemin vers la modernité exige que nous n’abandonnions 

pas le sacré. Nous devons plutôt le soumettre à l’opération que je 

propose ici à la lumière de la théorie psychanalytique, c’est-à-dire 

de considérer le sacré dans les échanges émotionnels 

interpersonnels entre les humains ainsi que dans les interstices du 

langage et enfin dans le domaine purement ontologique de la 

topologie. Au niveau interpersonnel, le sacré est le plus 

explicitement attesté dans le deuil où l’humain est confronté à ce 

qui reste « vivant » dans les morts. Il correspond au royaume que 

Lacan (1986) baptise « l’entre deux morts ». Sur le plan du langage, 

où le mot est le meurtre de la chose, le sacré correspond aux entités 

spectrales qui hantent le langage, telles que l’Autre symbolique (à 

distinguer rigoureusement de l’Autre fantasmatique)9, l’instance qui 

 
7  Le contenu de ce paragraphe et des deux précédents est basé sur mon article 

(Taheri, 2022).  
8  Voir, par exemple, une très récente publication de Žižek (2024).  
9  L’autre symbolique est l’instance qui sépare le sujet de l’Autre primordial 

fantasmatique.  



Alireza TAHERI 

98 

garantit l’efficacité de la parole. Cet Autre spectral peut devenir un 

persécuteur dans la paranoïa. Dans la foi, l’Autre symbolique 

devient Dieu, l’être sacré par excellence. Le sacré sur le plan du 

langage révèle que le sacré est une dimension de l’être qui est 

irréductible pour les êtres humains. Il ne peut pas être éliminé par le 

deuil. Comme l’a dit Lacan, « aussi longtemps que se dira quelque 

chose, l’hypothèse Dieu sera là » (Lacan, 1998b : 59). Sur le plan 

topologique, le sacré se révèle ontologique. Le sacré correspond ici 

à toutes les entités qui troublent la simple dichotomie de l’existant 

et de l’inexistant telles que les nœuds et les trous qu’ils 

circonscrivent. À ce niveau, l’opposition entre les vivants et les 

morts est généralisée à l’opposition entre l’existant et l’inexistant. 

C’est la raison pour laquelle la psychanalyse a aussi une importance 

ontologique. L’effort de Žižek (2012) pour rapprocher la 

psychanalyse et la physique quantique en témoigne bien. Žižek 

interprète la physique quantique comme le témoignage d’une 

incomplétude de la nature, une idée qu’il lie à la notion lacanienne 

du « pas-tout ». Que la « nature » soit « pas-toute », « incomplète » 

ou « contradictoire » laisse libre cours au sacré pour la hanter de 

l’intérieur. Au niveau topologique, il devient évident que le sacré 

n’est pas seulement une illusion causée par le langage, mais un 

effet de l’incomplétude de la réalité elle-même. Le sujet humain 

lui-même ne pourrait-il pas être un symptôme de cette 

incomplétude ontologique ? L’esprit humain n’est-il pas la 

signature du sacré hantant la vaste étendue d’un univers autrement 

silencieux et muet ?  

  

 



Le sacré et le spectral 

99 

Bibliographie 

BRENNER, Leon S. 2020. The Autistic Subject. On the Threshold of Language. 

Cham : Palgrave Macmillan.  

DERRIDA, Jacques. 1993. Spectres de Marx. Paris : Galilée. 

FREUD, Sigmund. 1900. The Interpretation of Dreams. Dans The Standard Edition 

of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud. Traduction de James 

STRACHEY, sous la dir. de James STRACHEY, Volume 4. Londres : Hogarth 

Press / Vintage. 

—. 1913. Totem and Taboo. Dans The Standard Edition of the Complete 

Psychological Works of Sigmund Freud. Traduction de James STRACHEY, sous 

la dir. de James STRACHEY. Volume 13. Londres : Hogarth Press / Vintage.  

—. 1915. The Unconscious. Dans The Standard Edition of the Complete 

Psychological Works of Sigmund Freud. Traduction de James STRACHEY, sous 

la dir. de James STRACHEY. Volume14. Londres : Hogarth Press / Vintage. 

GUYONNET, Damien. 2011. « L’injure dans la psychose ». Recherches en 

psychanalyse, vol. 12, no 2, 188–195.  

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. 1969. Science of Logic. Traduction de Arnold V. 

MILLER. Préface par John N. FINDLAY. Londres : Allen & Unwin / New York : 

Humanity Press.  

KANT, Immanuel. 1929. Critique of Pure Reason. Traduction de Norman K. SMITH. 

New York : St. Martin’s Press.  

LACAN, Jacques. 1986. Le séminaire. Livre VII. L’éthique de la psychanalyse. 

Paris : Seuil.  

—. 1998a. Le Séminaire. Livre V. Les Formations de l’inconscient. Paris : Seuil.  

—. 1998b. The Seminar of Jacques Lacan. Book XX. Encore (1972–1973). 

Traduction et notes de Bruce FINK. New York : W.W. Norton.  

—. 2005. Le séminaire. Livre XXIII. Le sinthome (1975–1976). Texte établi par 

Jacques-Alain MILLER. Paris : Seuil.  

—. 2007. The Seminar, Book XVII. The Other Side of Psychoanalysis, 1969–1970. 

Traduction de Russell GRIGG, sous la dir. de Jacques-Alain MILLER. New 

York : W.W. Norton & Co. 

LEGENDRE, Pierre. 2014. La fabrique de l’homme occidental. Paris : Mille et une 

nuits / Arte Éditions. 

MARX, Karl. 2000. Das Kapital : A Critique of Political Economy. Édité par 
Friedrich Engels ; abrégée par Serge A. LEVITSKY. Washington : Regnery 

Gateway. 

POMMIER, Gérard. 2013. Le nom propre. Fonctions logiques et inconscientes. 

Paris : Presses universitaire de France.  

SEGAL, Hanna. 1957. « Notes on Symbol Formation ». The International Journal of 

Psychoanalysis, no 38, p. 391–397.  



Alireza TAHERI 

100 

TAHERI, Alireza. 2021. Hegelian-Lacanian Variations on Late Modernity : Spectre 

of Madness. Londres : Routledge. 

—. 2022. « A Spectral Materialism to Safeguard Modernity : Tractatus Economico-

Psychanalytico-Philosophicus ». Dans Psychoanalysis, Politics, Oppression 
and Resistance. Lacanian Perspectives, sous la dir. de Chris VANDERWEES et 

Kristen HENNESSY, 159–176. Londres : Routledge.   

ŽIŽEK, Slavoj. 2012. Less Than Nothing : Hegel and the Shadow of Dialectical 

Materialism. Londres : Verso. 

—. 2024. Christian Atheism : How to be a Real Materialist. New York : 

Bloomsbury.   

 

 

 

 

____________________________________________________________  

Abstract :  The author explores the importance of sacrifice in offering the 

possibility of internal psychic life and of social coexistence. Sacrifice is 

envisioned in terms of three aspects inspired by the psychanalytical theory. 

What is acquired and what is lost with the increased abstraction of the 

interpersonal, the language and the topological? The article then reflects on 

Kant’s cautioning against confrontation with metaphysical questions (free 

will and determinism, divisibility of matter). The major concerns of 

psychanalysis, Hegelian dialectics and Marxist theory are those entities 

that are neither tangible, nor nonexistent, neither dead, nor living, that we 

(following Derrida) call “spectral” (a modern term for “sacred”). The 

author holds that it is only when modernity attends those spectral objects 

that it can develop an unwavering materialism, out of reach of the 

resurgences of premodern superstition. 

Keywords : sacrifice, sacred, modernity, psychoanalysis 

____________________________________________________________  

 

 


