RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 101-127

Au bord du sacré, I'Etat laique
contemporain

Marc CHEVRIER *

Résumé : L’Etat libéral laique fondé sur le droit rationalisé postule la
possibilité de séparer le politique d’un domaine dit religieux, avec lequel il
romprait & tous égards. Si I’Etat libéral peut réglementer le religieux sous
son aspect externe, il demeure que cet Etat continue de s’occuper de choses
sacrées, de les nommer, et méme d’en entretenir le culte diversement. En
ce sens, le sacré déborde le religieux appréhendé par les catégories du droit
étatique. De plus, I’Etat contemporain libéral se sacralise par divers
moyens. C’est pourquoi il se tient au bord du sacré, qu’il s’agisse du sacré
religieux dont il s’imprégne ou d’un sacré civique ou antérieur a
I’émergence du christianisme, dont on peut observer les manifestations
dans le droit lui-méme, les rituels institutionnels, 1’intangibilité prétée aux
frontiéres étatiques, et méme l’institution de la représentation politique,
dont la sociologie et la théorie du droit ont souligné la portée « totémique ».

Mots clés : Etat laique, sacralisation, politique, frontiéres, constitution,
séparation du religieux et du politique, droit

L’Etat libéral et démocratique en Occident s’est édifié sur une
division fondamentale, qui institue un pouvoir d’Etat, concu
comme différencié¢ et détaché de la société, sans qu’il puisse
I’absorber tout entiére de son emprise. Cette division, ou séparation
originelle entre I’Etat et la société, repose, en bonne part, sur une
autre séparation, qui a nourri la premiére et I’a rendue possible, soit
la séparation de I’Eglise et de 1’Etat (Manent, 2001a: 27-28;
Gauchet, 2005 : 66—67). Celle-ci postule un ordre de réalités dites

Marc Chevrier est professeur a la Faculté de science politique et de droit a
I’Université du Québec a Montréal.

101



Marc CHEVRIER

profanes, civiles, politiques, qui regardent 1’existence matérielle et
sociale des étres humains, et un ordre de choses dites sacrées,
religieuses, spirituelles. Aujourd’hui, on distingue plutdt le
politique et le religieux comme deux sphéres que le droit et la
pensée critique tachent de concevoir séparément et de renvoyer a
des institutions et a des pratiques qui ne sont pas censées se
confondre. Cette division a une longue histoire, et beaucoup dans
plusieurs sociétés occidentales en rattachent les exigences a 1’idée
de laicité ou de sécularisme, selon les traditions nationales et la
langue. Sans entrer dans le débat sur les formes désirables ou
faisables de laicité, toujours est-il que 1’avénement de I’Etat laique
(secular) dans l’'univers anglo-saxon — a paru le fruit d’un lent
processus de sécularisation qui, d’une part, a fait émerger un monde
humain gouverné par des lois naturelles connaissables
scientifiquement et, d’autre part, a conduit a la « différenciation
progressive des domaines de signification » a la faveur de laquelle
le politique, le droit, la religion, « tendent chacun a constituer des
aires spécifiques et indépendantes, dotées de leur systéme de
valeurs et d’une cohérence interne » (Crespi, 1988 : 112). On
pourrait donc penser qu’a la suite de ce processus, 1’Etat libéral
devenu laique, ayant rompu tout lien organique et institutionnel
avec les religions, reléguées a I’espace privé, se serait radicalement
désacralis¢ (Raynaud, 2019 : 150-151). Un premier ministre de
France, Michel Rocard, a méme soutenu, lors des célébrations du
bicentenaire de la Révolution francaise en 1989, que la
désacralisation entiére de I’Etat est une condition de la démocratie,
complétée du respect de la laicité!. Mais est-ce bien le cas, I’Etat
démocratique et laique est-il nécessairement un Etat désacralisé ?

C’est le but du présent article de montrer que méme 1’Etat
laique le plus achevé ne peut tout a fait se déprendre du sacré. Il
croit le reléguer hors de lui, dans un domaine a part, voire réservé,
celui du religieux, mais si loin qu’il aille dans la délimitation
étanche du religieux, il ne peut le faire qu’en entretenant avec lui un
lien étroit, qui implique une certaine forme de participation dans ce
qu’il entend repousser. Par ailleurs, si I’Etat libéral et laique
s’interdit de se reposer sur un culte officiel pour revendiquer

' 11 a déclaré : « Et nous savons aussi que rien ne garantit mieux la démocratie

qu’une entiére désacralisation de I’Etat, exigence qui doit compléter, on le sait
aujourd’hui, la simple affirmation de sa laicité » (Rocard, 1989).

102



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

autorité et légitimité, il tire celles-ci pour une bonne part de sa
défense de valeurs ou d’institutions jugées sacrées, c’est-a-dire
intouchables, intangibles, hors du commun. Gardien de ces réalités
dont I’intégrité ne doit pas étre transgressée, il compte sur une
sacralité qui lui est propre, souvent plus discréte mais réelle, que
’on observe en particulier dans le cérémonial d’Etat. En somme,
comme nous essaierons de [’illustrer, la séparation laique du
religieux et du politique n’implique pas nécessairement celle du
sacré et du politique, lesquels nouent entre eux des liens complexes.
Le fonctionnement des institutions et le droit dans I’Etat laique
nous en donnent de multiples exemples, notamment en France et au
Mexique, pays emblématiques d’une laicité affirmée. L Etat laique
contemporain se nourrit de sacralités diverses, dont plusieurs
dérivent de sources religieuses, mais d’autres aussi, qui participent
a des registres échappant a la rationalité juridique ou politique de la
démocratie représentative.

L’article se déploiera en deux temps. Dans un premier temps,
nous tenterons de cerner, de maniére générale, les rapports entre
I’Etat et le sacré, ce premier s’étant historiquement édifié a la fois
avec et contre le sacré, a partir de I’irruption du christianisme, qui
investit le champ du sacré en désacralisant le pouvoir. Dans un
deuxiéme temps, nous illustrerons, a travers les institutions et le
droit de I’Etat laique contemporain, comment celui-ci tente de se
sacraliser lui-méme, de s’appuyer sur un fondement
« transcendant » a ’ordre social, pour se légitimer et s’ériger.

Nature et formes du sacré dans ’ordre politique

Il est assez commun d’associer le sacré au religieux, celui-ci en
serait le gardien, le propriétaire naturel, I’administrateur par défaut,
quoique le sacré puisse sortir de 1’orbite religieuse pour investir
d’autres sphéres. C’est ce qu’écrit Rudolf Otto dans son célébre
ouvrage sur le sacré :

Le sacré est tout d’abord une catégorie d’interprétation et
d’évaluation qui n’existe, comme telle, que dans Ie
domaine religieux. Sans doute elle passe dans d’autres
domaines, par exemple dans I’éthique, mais elle n’en
provient pas. (Otto, 1969 : 19.)

103



Marc CHEVRIER

Encore aujourd’hui, les définitions de la religion la lient
intimement au sacré comme « sphére du symbolique » investie par
le sujet religieux au sein d’une communauté de fideles (Vieillard-
Baron, 2010 : 15). Cela dit, le sacré a lui seul ne suffit pas a cerner
ce qui est proprement religieux. Comme 1’observe Jean-Jacques
Wunenburger (2001 : 3), certaines religions peuvent se dispenser de
la médiation du sacré, et celui-ci peut subsister ou renaitre en
dehors du religieux. On peut de méme opposer le divin au sacré, le
premier renvoie ainsi « a un horizon théologique ou, a la rigueur
éthique (sous la forme de I’ Alliance), en désignant la transcendance
absolue d’un étre fondateur », alors que le sacré renferme « ce dont
il faut prendre un soin scrupuleux » (Feessel, 2000 : 17). Si I’on suit
la définition que donna Mircea Eliade du sacré, il est
« manifestation de quelque chose de “tout autre” », faisant irruption
dans D’espace comme reflet, hiérophanie d’une puissance qui
dépasse les forces du monde naturel (Eliade, 1965 : 17). Cependant,
observe le philosophe Michaél Feessel, «le sacré conserve le
schéma de la transcendance, mais d’une transcendance affranchie
du divin» (ibid. : 18). Par conséquent, peut s’instaurer entre le
sacré et le divin un rapport dialectique de concurrence, qui a
conduit, par exemple, les monothéismes tels que le judaisme et le
christianisme a rationaliser la croyance au profit d’un divin dégagé
de la nature désacralisée, bien que ce divin puisse se manifester aux
hommes dans 1’ordre naturel. Il y aurait certes d’autres précisions et
distinctions a faire pour cerner ces notions complexes du sacré, du
divin et de la transcendance, mais retenons ici que la religion peut
exercer un pouvoir désacralisateur, notamment a 1’égard de I’ordre
politique. Mais comment celui-ci s’érige-t-il par rapport au sacré,
véhiculé ou non par une religion ?

Dans ’ouvrage Les pouvoirs du sacré, Hans Joas souligne que
les sociétés archaiques égalitaires s’appuyaient sur une organisation
collective du sacré pour empécher 1’émergence d’un pouvoir
différencié :

La puissance du sacré dans sa forme collective est 'un de
ces instruments de pouvoir : les rituels peuvent renforcer a
tel point le sentiment d’appartenance collective que les
individus renoncent volontairement a chercher a
s’imposer : ils peuvent aussi abolir provisoirement des

différences de pouvoir existantes par des pratiques

104



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

carnavalesques, les privant ainsi de leur évidence dans la
vie quotidienne. (Joas, 2017 : 308-309.)

Toutefois, la large diffusion de la monarchie sacrée, en
particulier dans les civilisations du Moyen-Orient antique,
transporte désormais la sacralité dans un pouvoir concentré, avec
laquelle il s’identifie. En ce sens, estime Joas, on peut comprendre
I’apparition du christianisme comme une réaction a cet ordre sacral
du pouvoir qui magnifiait I’empire ou sanctifiait un groupe
ethnique particulier, et non comme une conséquence de ce fait. La
protestation  chrétienne consommait «une rupture avec
I’autosacralisation du peuple juif » ainsi « qu’avec celle de I’Empire
romain » (Joas, 2017 : 318) en mettant en avant I’idée d’humanité,
le renoncement a la violence, le sacrifice de soi salvateur et un
ordre spirituel hors d’atteinte du pouvoir. Cependant, observe Joas,
la charge désacralisatrice du christianisme ne s’est pas mise en
ccuvre dés sa naissance, puisque celui-ci, une fois sorti de sa
clandestinité, s’est mis au service du pouvoir, comme auxiliaire de
légitimation.

Nous ne ferons pas ici toute I’histoire des rapports entre 1’Eglise
et I’Etat en Occident et ce qu’il est convenu d’appeler la question
théologico-politique. D’ordinaire, on comprend [’apparition de
I’Etat moderne laique par la conjugaison de deux processus
sociohistoriques, soit la désacralisation chrétienne de ’Etat,
découlant de la revendication par I’Eglise du monopole, du moins
de la primauté, sur les choses sacrées vis-a-vis du pouvoir, et la
rationalisation du pouvoir et du droit qui permet a I’Etat de
prétendre a une souveraineté arbitrale sur les questions religieuses
(Bockenforde, 2000). Cependant, les analyses de Joas nous
suggerent 1’idée que le christianisme a pu occulter ce que ’ordre
politique avait de proprement sacré avant que cette religion ne
s’attribue le monopole des choses sacrées vis-a-vis d’un pouvoir
confiné aux réalités profanes.

A ce sujet, le philosophe Pierre Manent a fait les observations
suivantes :

[...] il y a un sacré spécifique de I’ordre politique comme
tel, de la communauté civique. De ce fait central de la
condition humaine témoignent les grands
accomplissements paiens : les cités grecques et Rome.
L’homme moderne tend & méconnaitre cette réalité parce

105



Marc CHEVRIER

qu’il est I’héritier et le produit de deux grandes influences
qui paraissent contradictoires mais qui, sur ce point,
conspirent : il est I’héritier du christianisme qui a tendu a
transférer tout le sacré de la cité terrestre a la cité divine, a
I'Eglise, et il est I’héritier et le produit de la laicisation ou
de la « sécularisation » du christianisme qui a tendu a abolir
le sacré en tant que tel. De sorte que I’homme moderne ne
veut considérer le plus souvent la politique que comme
I’organisation prosaique des intéréts et la coexistence
pacifique des opinions. (Manent, 2007 : 4212.)

Dans un autre de ses ouvrages, faisant 1’histoire de la monarchie
en Europe, Manent (1987 : 29) a distingué le sacré religieux du
sacré civique. Cependant, il a dit peu de choses sur ce sacré civique,
sauf par I’hommage que son travail rend a la cité antique et a ses
penseurs, comme dans Les métamorphoses de la cité, ou il
s’emploie a mettre a I’honneur la pensée de Cicéron qui contribua a
donner forme a I’empire en tant qu’association humaine inédite. En
réalité, les remarques de Manent nous invitent a identifier deux
sources de sacralité pour I’Etat moderne : une premicére sacralité par
dérivation ou par analogie, qui vient de ce qu’il emprunte a une
religion dominante, ou officielle, ses rites, sa liturgie, son langage,
voire son droit et puise en elle une légitimité adventice ; une
seconde sacralité propre ou autonome, que I’Etat tire de processus,
de fondements, d’un symbolisme qui sont antérieurs ou étrangers a
I’univers religieux traditionnel.

Il demeure toutefois difficile de penser ces deux modes de
sacralisation de I’Etat moderne quand, ainsi que 1’observe Manent,
le christianisme se donne pour mission de le désacraliser et que la
sécularisation sur laquelle s’appuie 1’Etat laique tend a chasser le
sacré hors du monde rationalisé par la science et le travail humain.

La vocation désacralisatrice du christianisme est encore active
dans le discours théologique. Il n’est que de lire les théses du
cardinal Ratzinger, devenu Benoit XVI, exprimées dans un texte
intitulé « Les chrétiens face aux totalitarismes». Le cardinal
conteste a I’Etat la prétention de totaliser la condition humaine et
souligne les limites des promesses que celui-ci croit remplir :

2 Tiré de son texte « Le politique et le sacré ».

106



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

L’Etat ne constitue pas la totalité de I’expérience humaine
et n’embrasse pas non plus toute 1’espérance humaine.
L’homme et son espérance vont au-dela de la réalité¢ de
I’Etat et au-dela de la sphére de I’action politique. Et cela
ne vaut pas seulement pour un Etat qui pourrait étre
qualifi¢ de Babylone, mais pour n’importe quel Etat.
L’Etat n’est pas le tout. Cela enléve un poids a 1’homme
politique et lui ouvre le chemin d’une politique rationnelle.
(Ratzinger, 2018 : 80.)

11 ajoute que « [l]e premier service que la foi rend a la politique
est donc de libérer I’homme de I’irrationalité des mythes politiques,
qui constituent le véritable danger de notre temps » (ibid. : 81). En
somme, le cardinal considére la foi chrétienne comme un vecteur de
rationalisation du monde, menacé par la tentation de transformer le
«Reégne de Dieu » en réalité politique et d’instaurer la « primauté
universelle du politique ». A la démesure mystificatrice des réves
de «paradis immanents», il oppose une sobriété que la foi
conjugue avec le « sens de la mesure de la raison politique ».

Le théologien et philosophe du droit et de la technique Jacques
Ellul a exprimé des vues similaires. Pour Ellul, c’est tout ensemble
la société et le politique que le christianisme a désacralisés par
I’ceuvre du Christ :

L’ceuvre du Christ ici a été non pas de désacraliser la
nature, mais de désacraliser la société et le pouvoir [...] La
liberté du Christ raméne les pouvoirs a n’étre que ce qu’ils
sont, ¢’est-a-dire des administrateurs des choses terrestres,
légitimes, mais sans autre dimension [...] La société n’est
pas sacrée pour lui, elle n’est pas imprégnée de religieux
[...] Le pouvoir n’est rien par lui-méme. (Ellul, 1973 : 320-
321)

Cela dit, la désacralisation chrétienne de 1’Etat n’a pas empéché
celui-ci de se sacraliser lui-méme contre les prétentions universelles
de I’Eglise. Les princes, forts des conseils de leurs légistes, se sont
faits eux-mémes les médiateurs de Dieu sur terre, une stratégie qui
s’est victorieusement retournée contre 1’Eglise, selon Ellul. En
somme, explique-t-il, I’Etat s’est sanctifi¢ lui-méme en pigeant
dans la matrice religieuse de 1’adversaire, ou du concurrent que fut
1’Eglise. On le voit clairement dans les écrits précurseurs de Dante
et de Marsile de Padoue qui multiplient de subtils arguments pour
étayer la médiation directe que le prince ou I’empereur peut établir

107



Marc CHEVRIER

avec le divin, pour ainsi doubler le pape sur son propre terrain.
Comme I’écrit Ellul :

Le mécanisme du droit divin a été, il ne faut pas I’oublier,
surtout un moyen de combat contre I’Eglise. C’est pour
déposséder I’Eglise, en somme, de son autorité que le
pouvoir s’est déclaré de droit divin. (Ellul, 2022 : 131.)

Quant a la laicisation rationaliste du pouvoir, elle est I’ceuvre, en
grande partie, du droit contemporain, qui use des concepts de droit
positif, de laicité, de séparation de I’Eglise et de 1’Etat, de neutralité
religieuse, etc., pour extirper I’Etat de sa matrice religicuse ou de
toute empreinte, fonctionnelle et symbolique, du sacré religieux.
Cette laicisation, comme Manent 1’a souligné lui-méme, vise a faire
en sorte que le droit de 1’Etat procéde, non plus du Ciel, mais des
choses de la terre (Manent, 2001b : 13). Les publicistes modernes
saisirent tot cette dimension de leur travail ; Samuel de Pufendorf,
qui publia en latin, vers 1687, un traité de la religion chrétienne par
rapport a la vie civile, écrivit que :

[...] les états n’ont pas été établis pour la Religion, ou que,
les hommes se joignant pour composer des sociétés civiles,
ne ’ont fait a dessein d’inventer une nouvelle Religion, ni
pour en pratiquer les exercices. (Pufendorf, 1690 : 21.)

En somme, la cité, fruit du travail et de la libert¢é humains,
réalise sa vocation politique par délestage d’une dimension de
I’existence humaine qui avait longtemps environné le pouvoir,
comme si I’Etat, aprés s’étre fortifié dans un premier mouvement
d’imitation de la religion, continuait son édification en coupant
désormais les liens avec elle. Au vingtiéme siécle, le projet
moderne de D’Etat total fera méme de I’abolition de toute
transcendance, de toute religion, la condition nécessaire de son
accomplissement, pour « ruiner la référence de la société a un autre
qu’elle » (Gauchet, 2005 : 85).

A ce compte, on pourrait donc penser que 1’Etat laique a créé
entre lui et le sacré un fossé infranchissable, une béance que des
garde-fous institutionnels et juridiques interdisent a ses agents et
aux porteurs religieux du sacré de combler. Le sacré subsisterait
dans I’Etat en tant qu’« anomalie vestigielle », tel I’art dans les
sociétés industrielles capitaliste ou socialiste (Clair, 1983 : 85).
L’Etat laique contemporain se donnerait ainsi a voir comme

108



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

instrument de la raison, d’une raison humaine qui délibére sans
devoir en référer a des légitimations extrahumaines. Le libéralisme
aussi bien que le marxisme ont porté cet idéal. Rappelons-nous
cette phrase de Marx : « I’Etat démocratique, 1’Etat véritable, n’a
pas besoin de la religion pour son achévement politique, il peut s’en
passer, parce qu’en lui le fondement de la religion est réalisé d’une
maniére profane» (Marx, 1993 : 82). Il demeure que pour tenir
ensemble, pour se perpétuer a travers les générations et malgré les
heurts de 1’histoire, il doit recueillir en lui a la fois une effectivité
sociale et une légitimité métasociale, soit un fondement qui donne
un sens et une identité au collectif dont il méne le destin et qui
confére a ses décrets une normativité indexée a des finalités
intangibles (Ellul, 2022 : 191). Et comme nous allons le voir, il n’a
rompu ni avec le sacré religieux avec lequel il maintient un rapport
étroit et complexe, ni avec le sacré civique, parfois confondu avec
I’autre.

Les sacralités de I’Etat laique contemporain

Revenons sur I’idée de I’Etat laique. On le dit séparé, sans
prendre de part aucune a la religion, ou aux religions, on le déclare
neutre aussi, sans jugement sur les vérités religieuses ou
philosophiques, reléguant ces questions a des opinions qui ne sont
pas censées déterminer ni la décision politique ni les moyens du
droit. Or, chez les premiers penseurs de ’Etat laique, ou séparé de
la religion, il y a la revendication que I’Etat est le souverain des
choses sacrées, il a sur elles une prise qu’aucune confession
religieuse ne peut lui disputer. Comme 1’a souligné Marcel
Gauchet, la soumission absolutiste de la religion a 1’Etat défendue
par Hobbes et d’autres philosophes répondait a «1’exigence de
placer I’autorité collective [...] dans une position d’éminence telle
qu’elle soit fondée a se subordonner les choses sacrées » (Gauchet,
1998 : 45).

Cette affirmation d’autorité pléniére vient cependant avec une
réserve : I’Etat ne réglemente que I’aspect extérieur des choses
sacrées, laissant le for intime aux tranchées inaccessibles de la
conscience, ainsi que s’employérent a le signaler des penseurs aussi
divers que Grotius, Spinoza et Hobbes. Ce qui, a bien y songer, met
1’Etat dans une situation paradoxale ou, se disant affranchi du sacré

109



Marc CHEVRIER

religieux, il doit néanmoins, pour remplir son office, nommer ce
sacré, le constituer par ses lois, le répertorier, voire
I’institutionnaliser, méme si c’est pour le reléguer hors de ses
enceintes et activités propres. Le médiologue Régis Debray a du
reste souligné cette situation, puisque I’Etat laique, pour s’ériger en
garant des sacralités privées « autogérées », doit lui-méme se poser
comme agent « transcendant a ces transcendances particulieres »
(Debray, 2001 : 489). En somme, s’il est agnostique, pour
reprendre la formule du pédagogue Fernand Buisson, 1’Etat n’est
pas pour autant indifférent au sacré religieux, puisqu’il en est a la
fois le gardien, le régulateur, et méme le défenseur dans une
certaine mesure, puisqu’il peut ériger les lieux de culte en temples
inviolables protégés par la loi, ce que fit d’ailleurs la loi francaise
de 1905 sur la séparation de I’Eglise et de 1’Etat’. 11 peut également
officialiser des rites religieux et les intégrer dans la vie civile*.
Dans un méme mouvement, il reconnait une sacralité religieuse qui
existe hors de son enceinte et de ses opérations, et c’est lui qui la
sacralise aux yeux des citoyens en la protégeant de son bras
répressif, quitte a réserver des lieux intangibles, dont la profanation
est légalement punissable. Cependant, en sanctuarisant le culte,
I’Etat donne aussi & son domaine propre un statut a part. Cette
méme loi de 1905 interdit aux lieux de culte de se préter a des
réunions politiques ou & des opérations électorales’, interdiction
reprise par la loi fédérale mexicaine de 1992 sur les associations
religieuses et le culte religieux, lesquelles ne peuvent, sous peine de
sanction pénale, porter préjudice aux symboles de la patrie ou
favoriser leur retrait (art. 25 et 29).

3 Art. 32, Loi du 9 décembre 1905 sur la séparation des Eglises et de I’Etat,
République frangaise. Récupéré le Récupéré le 2 février 2023 de http://www2.
cnrs. fr/sites/thema/fichier/loi1905textes. pdf.

Par exemple, cet arrété adopté par le gouvernement frangais qui reconnait la
Grande Mosquée de Paris comme organisme religieux autorisé a habiliter les
sacrificateurs rituels pour 1’abattage d’animaux. Arrété du 15 décembre 1994
relatif a I’agrément d’un organisme religieux habilitant des sacrificateurs rituels,
JORF [Journal officiel de la République frangaise], no 298 du 24 décembre
1994, République frangaise. Récupéré le 23 mars 2023 de https://www.legi
france.gouv.fi/jorf/id/JORFTEXT000000367964.

5 Art. 35-1, Loi du 9 décembre 1905 sur la séparation des Eglises et de I’Etat,
République frangaise.

110



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

Il y a donc deux ordres a part, qui ne doivent pas se méler, et qui
ont leur dignité propre. La loi fédérale mexicaine précitée défend
méme formellement aux représentants de I’Etat d’assister en tant
que tels a un culte public®. C’est comme s’il y avait deux ordres de
sacralit¢ concurrents, qui s’excluent mutuellement. Aprés avoir
adopté une loi sur la laicité de I’Etat en 2019, le Québec a pris un
décret qui retire de son ordre de préséance protocolaire pour les
cérémonies d’Ftat les dirigeants religieux, bien que cet ordre
intégre des représentants de la société civile comme les dirigeants
d’université’.

En proclamant que certains lieux, édifices et monuments publics
doivent étre libres de symboles religieux, 1’Etat affirme dés lors
leur caractere spécial, dérivé de valeurs ou de faits historiques chers
a la mémoire collective, qui transcendent la communauté
immédiate et concréte dont I’Etat procéde. Ces lieux et édifices de
I’Etat se distinguent d’ordinaire par leur architecture et leur
majesté, souvent par une riche ornementation qui emprunte au
langage prestigieux de ’antiquité gréco-romaine, et sont gardés et
protégés, au point que c’est une grave infraction que d’y pénétrer et
de mettre les lieux a sac, comme on 1’a vu au lendemain des
élections présidentielles américaines sur le Capitole en janvier
2021. Ces lieux et ces édifices sanctifiés en quelque sorte sont
dépositaires de la mémoire nationale, célébrée par des fétes, des
cérémonies, des liturgies d’Etat. On y honore les morts, les
patriotes qui ont versé leur sang pour la patrie, comme [’a fait
I'Italie le 25 avril 2023, pour souligner, dans le grandiose Autel a la
Patriec, ou le marmoréen monument Victor-Emmanuel II, la
résistance au fascisme. Dans plusieurs nations, la patrie a ainsi joui
d’un « transfert de sacralité » qui se déploie et se cristallise par des
rites civiques qui mobilisent la mémoire et les arts. Ce phénomene,
I’historienne  Mona Ozouf 1’avait constaté pour la France
révolutionnaire, qui devait refonder les bases de la 1égitimité, aprés
le renversement de 1’Ancien Régime (Ozouf, 1976 ; cf. Pena-Ruiz,

Ley de asociaciones religiosas y culto publico, art.25, 15 juillet 1992,
Fédération des Etats-Unis mexicains.

Décret concernant 1’ordre de préséance des autorités convoquées
individuellement dans les cérémonies publiques organisées par le gouvernement
du Québec, no 1123-2019, 11 novembre 2019. Récupéré le 23 mars 2023 de
https://www.mrif.gouv.qc.ca/content/documents/fr/GUI-Ordre-preseance-autorit
es-gouvernement-quebec-MRIF.pdf.

111



Marc CHEVRIER

2012 : 154). Dés lors, I’Etat révolutionnaire remplaga I’Eglise dans
la formation des sujets devenus citoyens en vue d’instaurer une
religion civile républicaine (Schrder, 2015).

Les fondements extrarationnels de I’Etat moderne

Or, I’Etat repose sur des fondements qui lui échappent pour une
bonne part, car il ne posséde pas en lui-méme le principe qui
confére unité, continuité et légitimité. Pour plusieurs auteurs, la
constitution de la société s’appuie sur des assises extrarationnelles,
qui puisent dans le religieux et le sacré, et cela méme au sein de
I’Etat laique au droit rationalisé. C’est notamment la thése d’Ellul
qui, s’appuyant sur les travaux de Georges Gurvitch, €crit :

Toute société est en méme temps une société religieuse et
magique, y compris la nbtre, et nous avons tous des
comportements en méme temps religieux et magiques,
méme si nous prétendons étre parfaitement rationalistes.
En réalité, c’est sur ce fondement du vieux dilemme
religieux/magique que repose notre reconnaissance que la
régle de droit est normative, ¢’est-a-dire qu’elle est investie
d’une espece de prestige religieux et magique. (Ellul,
2022 :59.)

Pour Ellul, la loi est investie d’une force obligatoire par une
opération qui dépasse les rouages des institutions. Elle mobilise des
ressources symboliques qui sollicitent ou perpétuent le sacré
magique et religieux. C’est 1'un des facteurs sous-jacents,
constitutif méme de la société, qui donne a la loi un sens normatif
qui force le respect, ou suscite, au contraire, le désir de sa
transgression®.

Pour plusieurs sociologues, cette dimension magique est encore
a ’ceuvre par ’opération de la représentation politique et du vote.

Castoriadis, dans son langage propre, rappelle que toute institution doit trouver
un ancrage dans I’imaginaire social, d’ordre symbolique, et non uniquement
dans I’opération de sa fonctionnalité : « La vue moderne de I’institution, qui
réduit la signification au fonctionnel, n’est que partiellement correcte [...] Par-
dela P’activité consciente d’institutionnalisation, les institutions ont trouvé leur
source dans l’imaginaire social. Cet imaginaire doit s’entrecroiser avec le
symbolique, autrement la société n’aurait pas pu “se rassembler”, et avec
I’économique-fonctionnel, autrement elle n’aurait pas pu survivre » (Castoriadis,
1975 : 196-197).

112



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

On le voit dans le traitement réservé aux représentants, détenteurs
d’une parole efficace, réputés communier avec 1’intérét général, et
recevoir des pouvoirs extraordinaires par des procédures rituelles
censées faire parler le peuple, ou la nation, soit de grandes entités
collectives imaginées ou I’¢électeur individuel porte une voix
profane. Le théoricien du droit Hans Kelsen a déja comparé la
doctrine du peuple-sujet souverain en démocratic & un « masque
totémique », qui confére a son détenteur une « autorité inaliénable »
(Kelsen, 2004 : 97; cf. Colliot-Théléne, 2013). «Dans cette
perspective, 1’élection est un processus permettant au peuple de
revétir le masque totémique avant de parer 1’élu de cet attribut »
(Fromentin et Wojcik, 2008 : 21-22). Les représentants, par
I’élection, acquiérent un statut séparé, a nul autre comparable, qui
les investit de pouvoirs et d’immunités extraordinaires par rapport a
leurs commettants. Ils acquiérent une qualité qui, dans certains cas,
les ¢éléve au-dessus du commun des mortels, au point qu’on leur
réserve des lieux distincts et qu’on entoure leurs personnes de
séparations physiques, accompagnées d’interdictions®. De plus, on
leur rend un culte positif. Pensons aux funérailles nationales ou
solennelles grandioses faites aux dirigeants et au caractére
hiératique de leurs sépultures, qui peuvent devenir des lieux
vénérés; méme quand les dirigeants préférent des funérailles
strictement privées, I’Etat décréte souvent une période de deuil
national (Fleurdogue, 2008), sans compter les manifestations
populaires spontanées pour rendre hommage au défunt. On les
immortalise en baptisant les rues, les places, les édifices, et méme
les porte-avions de leur nom.

Les frontiéres, une séparation spatiale et primordiale du
profane et du sacré

Dans I’Etat moderne, c’est le droit qui sépare le profane et le
sacré. Or, cette séparation entre ces deux ordres de réalité ne
consiste pas uniquement a identifier des choses a part, régies par
des régles particuliéres. Elle consiste, plus fondamentalement, dans

Comme la criminalisation, en France, de 1’outrage fait a une personne détentrice
de I’autorité publique, punissable d’un an d’emprisonnement et d’une amende
de 15 000 euros. Voir I’article 433-5 du Code pénal frangais. Les lois francaises
consolidées sont disponibles de https://www.legifrance.gouv.fr.

113



Marc CHEVRIER

le fait méme que le droit est inséparable de la création d’un ordre
humain, stabilis¢ par des normes appliquées a ’intérieur d’un
territoire défini, qui comporte donc des bornes, par-dela lesquelles
cet ordre ne saurait prévaloir ou garantir la protection de ses lois.
Pour les géographes Guychonnet et Raffestin, le caractére sacré des
frontiéres est un fait observable de 1’Antiquité a nos jours. « Cette
transmission du caractére sacré a pris des formes laiques qui
s’expliquent dans les temps modernes par le nationalisme », notent-
ils (Guychonnet et Raffestin, 1974 : 16). Pour Ellul, la délimitation
spatiale du profane et du sacré incombe d’abord au droit :

Une des fonctions primordiales du droit est de tracer un
périmétre & lintérieur duquel va se situer un ordre
juridique et a D’extérieur duquel se dégagera un autre
monde. Se pose la question cruciale des limitations : la
délimitation entre le profane et le sacré. Chaque fois qu’il y
a une intervention de ’homme il y a une délimitation des
droits. C’est pour cette raison que les villes construisent
des murs. Il faut souligner 1’extraordinaire importance des
frontiéres. (Ellul, 2022 : 217.)

Ellul souligne ici la dialectique entre l’espace intérieur, ou
I’ordre du droit stabilise les relations humaines, et 1’extérieur, ou
régne 1’espace naturel désordonné. « Le dieu de I’intérieur est un
dieu d’ordre. Le dieu de I’extérieur est imprévisible » (ibid.).

Dans ce passage, Ellul pose une analogie entre les religions
primitives ou animistes qui attachent les divinités a un lieu précis et
le droit, dont I’ordre prévaut a I’intérieur d’un espace défini. Si bien
que pour entrer dans cet espace, I’étranger doit accomplir une
cérémonie, qui atteste son accession a un monde nouveau, habité
d’un autre esprit. C’est en ces termes qu’il élucide le sens des
cérémonies de citoyenneté :

Comme la religion est celle des dieux dans un espace
donné, le droit est le droit d’un espace donné. [...]
L’étranger qui pénétre dans un nouveau lieu ordonné par le
droit du lieu doit étre inséré par une cérémonie d’ordre
juridique. Cet ordre juridique définit, par exemple,
I’exercice du pouvoir, I’exercice de la propriété. (Ellul,
2022 :218.)

114



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

Comme D’expliquait un préfet a 1’occasion d’une cérémonie
d’accueil de nouveaux citoyens frangais : « Vous témoignez a la
France votre amour et votre confiance et la France en retour, vous
offre ce qu’elle a de plus sacré, la citoyenneté »'%. Une
proclamation prise par le Président Barack Obama rappelle que les
nouveaux citoyens « prétent un serment sacré pour rejoindre [la]
famille américaine »'!.

Le soubassement sacral du droit laique rationalisé

On pourra arguer que les exemples donnés jusqu’ici de sacralité
attachée a 1’Etat et a son droit sont périphériques, et que dans son
opération, le droit moderne obéit essenticllement a sa logique
d’efficience, de prévisibilité et de rationalité. Le droit rationalisé
moderne posséde toutefois des soubassements et une dimension
sacrés que les juristes éludent souvent dans leurs études. Pour le
juriste Jacques Chevallier, cependant, la loi tire sa force et sa
primauté de la jonction d’une raison « transcendantale » et d’une
raison immanente au corps social (Chevallier, 2017 : 128-129). La
rationalité que le droit prétend déployer & travers I’Etat découle en
fait de croyances qui entourent la loi, ordonnatrice du systéme
politique et social, et I’érigent en véritable mythe, soutient 1’auteur
(Chevallier, 1990 : 1661). L’aspect transcendantal de la loi provient
de ce qu’elle est posée, donnée, par un « Sujet extérieur et supérieur
a la société ». Selon Chevallier, la laicisation du droit n’a pas tout a
fait enlevé a la loi sa « gangue magique ou religieuse » plus visible
dans les sociétés traditionnelles, puisqu’elle continue d’étre
imputée a un «Sujet anonyme, insaisissable et mystéricux »,
nommé d’ordinaire I’Etat (ibid.: 1655). Le droit laicisé n’en
institue pas moins un « Ordre sacré », ou s’imprime « une Raison
transcendante au corps social » (Chevallier, 2017 : 128-129). De
cet ordre coule la source de tout pouvoir, les constitutions et les

10" Allocution de M. Ziad Khoury, préfet de I’ Aisne, du 20 janvier 2020. Récupéré
le 24 mars 2023 de https://www.aisne.gouv.fir/contenu/telechargement/25720/16
9583/file/Discours%20naturalisations%2020%20janvier.pdf.

Barack Obama, Presidential Proclamation — Constitution Day and Citizenship
Day, Constitution Week, 2016 (16 septembre). Récupéré le 12 mars 2023 de
https://obamawhitehouse.archives.gov/the-press-office/2016/09/16/presidential-
proclamation-constitution-day-and-citizenship-day.

115



Marc CHEVRIER

codes modernes remplacant dans les imaginaires ce que furent les
« Tables de la loi » dictées par un dieu transcendant.

Par ailleurs, la loi ne se résume pas a un simple acte d’autorité
décrété par une puissance extérieure ; elle doit aussi provenir d’ une
volonté collective, c’est-a-dire d’un corps social capable de raison,
nommé¢ la Nation en France et dans d’autres pays, ou la volonté des
citoyens se communique a des représentants qui font la loi en leur
nom. Chevallier attribue la force de la loi moderne au mariage de
«’onction étatique » et du «sacre démocratique », laquelle union
contribue « a placer le droit sous le sceau de la raison » (id.). Grace
a la sacralisation de la loi, « I’Etat de droit sacralise le pouvoir dont
il émane » (Chevallier, 1994 : 108).

11 arrive d’ailleurs que les juristes frangais et hispaniques parlent
de la majesté de la loi (majestad de la ley). Le rédacteur du Code
civil frangais, Jean-Etienne-Marie Portalis, chérissait cette
maxime : « Il ne faut point de lois inutiles ; elles affaibliraient les
lois nécessaires ; elles compromettraient la certitude et la majesté
de la législation » (Portalis, 2004 : 15). La majesté¢ de la loi se
traduit aussi dans le cérémonial judiciaire et 1’architecture des
palais de Justice, €rigés en temples ou lieux hiératiques qui sont
séparés de leur environnement (Khénaffou, 2019). On a déja
comparé¢ le juge a une figure totémique dans les analyses
d’anthropologie judiciaire. Bref, le droit, que ce soit par ses entités,
par la matérialité des lieux de justice ou par I’incarnation humaine
de la loi sous la forme du juge mobilise diversement les ressources
symboliques du sacré (Branco et Dumoulin, 2014).

La sacralité des constitutions

La sacralité du droit se distribue toutefois avec des degrés
d’intensité variable, selon le type de normes envisagé. Plus la
norme est considérée comme rigide, c’est-a-dire difficile a
modifier, plus sa sacralité devient visible. C’est pour cette raison
qu’'on dira rarement d’un simple réglement ou d’un arrété
ministériel qu’il est sacré, alors que si la loi jouit d’une certaine
majesté, la constitution, quant a elle, sera placée au sommet aussi
bien de la hiérarchie des normes que des sources sacrales du droit.
Ainsi que le notait Ellul,

116



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

Une fois que la Constitution est 1a, c’est un texte sacré. On
fait I’exégése minuticuse de chaque terme de la
Constitution pour voir comment elle peut s’appliquer ou ne
pas s’appliquer, comme si ¢’était vraiment une révélation
divine. (Ellul, 2022 : 171.)

Dans certains pays, la constitution jouit d’un véritable culte, son
caracteére sacro-saint est célébré dans les discours des politiciens, et
méme par des festivités qui lui sont consacrées, a 1’occasion de
journées officielles, comme le 17 mars en Italie, déclaré journée de
I’'unité du pays, de la Constitution, de I’hymne national et du
drapeau. Aux FEtats-Unis, plusieurs observateurs de la scéne
politique ont souligné la dimension sacrale que la Constitution de
1787 s’est acquise, devenue un ¢lément distinctif de la nation
américaine. Celle-ci fonctionne, note un juriste américain, comme
un « document quasi religieux, comme 1’incarnation tangible de la
“religion civile” américaine » (Rogoff, 1997 : 33). Au vrai, on y
vénére la Constitution comme un texte « sacré » depuis sa création,
ses concepteurs ’ont méme comparée aux Saintes Ecritures, dont la
Cour supréme formerait le temple (Klein, 1995 : 173).

Mais pourquoi les constitutions acquiérent-elles une telle valeur
«canonique », pour reprendre un terme utilisé par le juriste
Rogoff ? Dans le cas américain, ’'une des raisons se trouve dans
I’extraordinaire autorité que confére la puissance mythique de la
fondation révolutionnaire, commencement a partir duquel un ordre
nouveau, pérenne, se met en place. Hannah Arendt a souligné la
«ressemblance frappante » entre la vision romaine de |’ auctoritas,
distingué du simple pouvoir (potestas), qui prend appui sur la
fondation ancienne de Rome par Romulus, et la conception
américaine de [D’autorité, qui repose sur la fondation de Ia
République américaine a la suite d’une guerre d’indépendance
concluante, qui fit table rase de I’Ancien Régime pour établir un
ordre nouveau dérivé du consentement mutuel et de la délibération.
Cette ressemblance s’établissait plus précisément entre
«Vauctoritas » dont le Sénat augmentait les décisions politiques
dans la Rome antique et I’autorité de la branche judiciaire telle que
congue par Montesquieu, « qui constitue néanmoins la plus haute
autorité dans les gouvernements constitutionnels » (Arendt, 1972 :
161). Si la révolution tient lieu de fondation pour les Américains, a
I’instar de la fondation mythique de I’Urbs pour les Romains, la

117



Marc CHEVRIER

fondation possede-t-elle pour autant sa propre force sacrale ? C’est
ce que semble penser Arendt dans ce passage :

Et de méme qu’on assignait pour origine a «tous les
auspices » le grand signe par lequel les dieux donnérent a
Romulus 1’autorité pour fonder la cité, de méme toute
autorité dérive de cette fondation, reliant tout acte au début
sacré de I’histoire romaine, ajoutant, pour ainsi dire, a tout
moment singulier tout le poids du passé. (/bid. : 162.)

Dans De la révolution, Arendt souligne le fait que la fondation
crée par elle-méme son absolu, « qui réside dans 1’acte méme » du
commencement ainsi posé (Arendt, 2012 : 314). De méme que les
Romains, par le mythe littéraire d’Enée, se voyaient comme les
fondateurs d’une nouvelle Troie, les Américains pensaient, non
répéter Rome, mais en forger une nouvelle.

La sacralisation de la personne par les droits de ’homme

Autre source de sacralisation de I’Etat, qui se réalise par
dérivation, est celle de la personne méme, a travers la consécration
juridique des droits de ’homme. On a déja évoqué une religion
civile s’agissant de la Déclaration des droits de I’homme et du
citoyen de 1789, dont on a souvent relevé les fondements religieux
(Scubla, 2004). Cette sacralisation correspond a une évolution des
sociétés, qui minorent les interdits et les valeurs collectifs au profit
de I’individu, nouveau siége du sacré. L’Etat laique se sacralise au
moyen de la protection des droits de la personne, dont il est le
gardien ultime, par le truchement des tribunaux, qui profitent d’ une
aura sans précédent, alors que les autres pouvoirs perdent de leur
prestige. Le culte contemporain du droit aboutit ainsi, selon Jacques
Chevallier, « a la sacralisation du juge» (Chevallier, 1994 : 147),
érigé en nouvelle forme de pouvoir spirituel comme 1’a souligné
Pierre Manent (Manent, 2001b : 294).

Le processus de sacralisation de la personne, parallélement ou
en lieu et place du respect da a la majesté divine, Emile Durkheim
I’avait fort bien cerné dans ses écrits. Il découlait d’aprés lui de
I’individualisme professé par des philosophes comme Kant et
Rousseau ainsi que par la Déclaration de 1789. Cet individualisme
porte une idée « toute empreint[e] de religiosité » et qui n’est pas
réductible a la poursuite de fins utilitaires et qui vise la personne en

118



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

tant qu’elle participe de la condition humaine proprement dite.
Ainsi, selon Durkheim :

Cette personne humaine, dont la définition est comme la
pierre de touche d’aprés laquelle le bien se doit distinguer
du mal, est considérée comme sacrée, au sens rituel du mot
pour ainsi dire. Elle a quelque chose de cette majesté
transcendante que les Eglises de tous les temps prétent a
leurs Dieux; on la congoit comme investic de cette
propriété mystérieuse qui fait le vide autour des choses
saintes, qui les soustrait aux contacts vulgaires et les retire
de la circulation commune. Et c’est précisément de la que
vient le respect dont elle est I’objet. Quiconque attente a
une vie d’homme, a la liberté d’un homme, a ’honneur
d’un homme, nous inspire un sentiment d’horreur, de tout
point analogue a celui qu’éprouve le croyant qui voit
profaner son idole. Une telle morale n’est donc pas
simplement une discipline hygiénique ou une sage
économie de I’existence ; c¢’est une religion dont I’homme
est, a la fois, le fidéle et le Dieu. (Durkheim, 2020 :
286-287.)

Durkheim considére d’emblée que cette nouvelle religion forme
un avatar de la «religion de I’humanité» et qu’elle possede la
capacité méme de remplacer les religions spirituelles anciennes :

Cette religion de I’humanité a tout ce qu’il faut pour parler
a ses fidéles sur un ton non moins impératif que les
religions qu’elle remplace. Bien loin qu’elle se borne a
flatter nos instincts, elle nous assigne un idéal qui dépasse
infiniment la nature [...]. ({bid. : 289.)

Les clauses d’éternité

La technique constitutionnelle sait aussi créer des valeurs
intangibles'?, que certains diront éternelles, par Dartifice des
dispositions soustraites a toute révision constitutionnelle, qu’on
appelle en Allemagne « clauses d’éternité », ou Ewigkeitsklauseln,
comme en renferme une la Loi fondamentale de 1949 a
I’article 79(3). Aucun constituant ne peut les modifier. Dans la

Constitution du Portugal, la séparation de 1’Eglise et de 1’Etat fait

12 Sur les droits intangibles, voir Grewe (2011).

119



Marc CHEVRIER

partie des principes intangibles, qui ¢échappent au pouvoir
constituant (art. 288). En France, le principe républicain de I’Etat
est intangible (art. 89). Cette pratique remonte aux premiéres
constitutions des Etats américains, comme celle du Delaware et du
New Jersey. On aurait recensé de telles clauses d’immutabilité dans
59 constitutions étatiques a travers le monde dans une étude
réalisée en 2015 (Hein, 2015). Bref, des constitutions
contemporaines flirtent avec I’idée d’éternité, quoique de source
humaine. Dans un ouvrage consacré a [’architecture de la
république en France, on commente en ces termes le style épuré de
I’hotel de ville de Boulogne-Billancourt : « La nudité¢ ornementale
d’'une république éternelle». On ajoute: «Ce “jansénisme
décoratif” confére a I’ceuvre la supériorité d’étre a la fois de son
temps et hors du temps » (Andrieux et Lavin, 2009 : 271). Que ce
soit par le droit ou I’architecture, 1’Etat trouve des moyens de se
donner des airs d’éternité.

Les sacralités du droit pénal

Le droit pénal fournit aussi le moyen de protéger des choses ou
des étres contre des atteintes jugées intolérables au nom de valeurs
sacrées, telle la vie, considérée comme «le concept le plus
fondamental et le plus normatif de 1’éthique et du droit»
(Keyserlink, 1979 : 3). Le sociologue Marcel Mauss estimait que le
droit pénal de I’Etat moderne trouvait ses racines dans une origine
religieuse : le droit pénal impose des peines, parce que la peine
criminelle s’assimile a «la sanction infligée pour la transgression
d’un interdit sacré », inspirée par I’horreur que suscite aupres de la
collectivité la perpétration d’un sacrilége'>. On a beaucoup débattu
de la laicisation du droit pénal, avec I’abrogation du crime de
blasphéme ou la décriminalisation de 1’avortement actées dans
plusieurs pays, aprés d’apres polémiques qui, dans le cas de
I’avortement, semblent inépuisables. L’ancien langage sacral a
laissé des traces dans le vocabulaire du droit pénal ; on pense a
I’interdiction de profaner les cadavres et les sépultures. Le droit
pénal frangais et mexicain use méme du terme « profanation » a ce

13 Voir Gros, « Punir, c’est rappeler la loi », dans Garapon et al. (2001 : 18).

120



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

sujet'®. Le Code pénal frangais sanctionne aussi les outrages faits a
des symboles collectifs, comme le drapeau ou I’hymne national'.
On trouve également dans le Code pénal espagnol une infraction
punissant les outrages faits a I’Espagne, a ses communautés
autonomes ainsi qu’a leurs symboles et emblemes (art. 543). La
« profanacién » du drapeau des Etats-Unis est un crime selon le
Code pénal de Porto Rico (art. 1325). Rappelons ce qu’observait
Cornelius Castoriadis sur le drapeau :

Un drapeau est un symbole a fonction rationnelle, signe de
reconnaissance et de ralliement, qui devient rapidement ce
pour quoi on peut et on doit se tuer, et ce qui fait descendre
les frissons le long de la colonne vertébrale des patriotes
qui regardent passer le défilé militaire. (Castoriadis, 1975 :
196.)

Et pour terminer, I’épreuve sacrale de la guerre

Bref, 1’Etat moderne qui borde et mime le religieux en se
séparant de lui continue a produire du sacré. Il le fait de diverses
fagons, dans les limites spatiales qui le contiennent, par le
truchement d’institutions représentatives qui accomplissent le rituel
de la volonté démocratique faite loi et par les opérations du droit
riche en symboles sous-jacents qui cautionne I’existence du pouvoir
et I’autorise a agir au nom de valeurs et d’impératifs excédant sa
propre consistance. Le sacré dans I’Etat et a travers 1’Etat se révéle
toutefois discrétement ; il affleure ¢a et 1a dans les discours et
s’éprouve dans les cérémonies et les forums, parlementaires,
judiciaires, ou s’¢labore la loi, fht-elle supréme, comme la
constitution, ou punitive, tel que le droit pénal. Cela est vrai en
temps normal, c’est-a-dire en temps de paix, quand I’Etat et la
collectivité sociale qu’il renferme vaquent a leurs affaires
réguliéres, sans devoir mettre en jeu leurs fondements et leurs
ressources vitales. Il en va autrement en période de guerre, ou le
cadre de référence de la vie ordinaire s’effondre au profit d’un

14 Art. 225-17, Code pénal, République frangaise ; art. 280, 280 bis, 281, Cédigo
Penal Federal (Mexique).

Voir l'infraction d’outrage, article 433-5 a 433-5-1, Code pénal, République
frangaise, contenue dans le livre IV listant les crimes contre la nation, I’Etat et la
paix publique.

121


https://www.legifrance.gouv.fr/codes/article_lc/LEGIARTI000019983162/2020-12-14
https://www.legifrance.gouv.fr/loda/id/LEGIARTI000019981577/2008-12-21/
https://www.legifrance.gouv.fr/loda/id/LEGIARTI000019981577/2008-12-21/

Marc CHEVRIER

régime de mobilisation générale qui mousse le sacrifice pour la
patrie, éveille des sentiments de solidarité hors du commun et attise
des passions extrémes que la paix avait endormies. Max Weber a
d’ailleurs fait valoir dans 1’un de ses textes que la guerre crée des
sentiments de « dévouement, de pitié et d’amour » qui exaltent chez
les combattants «un esprit de sacrifice inconditionnel » que les
religions ne peuvent guére égaler, sauf « dans les communautés
héroiques fraternelles » (Weber, 1986 : 15-16). A ce point, estime
Weber, politique et religion entrent en une concurrence aigué, ou le
caractére extraordinaire de la fraternité guerriére jusqu’a la mort
rivalise avec D’«expérience de la communion avec Dieu»
(ibid. : 16).

Roger Caillois, pour sa part, a avancé 1’idée que la guerre dans
les sociétés développées joue un rdle similaire & celui de la féte
dans les sociétés primitives. La guerre, a ’instar de la féte, apparait
comme «une explosion périodique », qui liquide I’excédent, « au
cours de laquelle I’individu et la société ont I’impression de
s’accomplir, c’est-a-dire de parvenir a la vérité et d’accéder a un
paroxysme d’existence » (Caillois, 2012 : 213). Pareille en cela a la
féte, la guerre :

[...] exerce la méme fascination et apparait a la fin comme
la seule manifestation du sacré que le monde contemporain
ait su produire a la mesure des moyens et des ressources
gigantesques dont il dispose. (/bid. : 213.)

A voir toutes les ressources, en vies humaines et en matériel,
que des FEtats consacrent aujourd’hui a la sauvegarde de leur
territoire contre une invasion, effective ou appréhendée, ainsi que le
pathos extatique qui entoure la guerre, dat-elle étre hybride et
conduite avec des drones, il se trouve que I’Etat n’a pas rompu les
liens avec les puissances de Thanatos. Et I’horreur que provoque la
perpétration de massacres a grande échelle que le droit international
tente de proscrire par la notion de génocide, fait surgir la
« transgression d’un sacré qui ne préexistait pas vraiment et qui est
rendu paradoxalement visible » (Grangé, 2022 : 192). Par-dela la
guerre au sens classique, la lutte contre le terrorisme permet
également a I’Etat de créer son propre espace sacré, distinct du
discours religieux, ou le sacrifice de victimes innocentes transforme
le combat contre la terreur en guerre sacrée (Scolari, 2014).

122



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

Conclusion

Ces mots du théologien américain William Cavanaugh (2022 :
81) serviront de conclusion :

Ainsi, dans un monde prétendument sécularisé, nous
continuons a servir des dieux qui sont tout aussi
transcendants et irrationnels que les dieux d’autrefois, pour
reprendre les termes de Weber.

Le sacré refoulé dans le religieux par 1’Etat laique irrigue
néanmoins ce dernier de part en part, au risque toutefois du
paroxysme.

123



Marc CHEVRIER

Bibliographie

ANDRIEUX, Jean-Yves et Marie LAVIN. 2009. L architecture de la République.
Paris : CNDP.

ARENDT, Hannah. 1972 [1954]. La crise de la culture. Paris : Gallimard.

—. 2012 [1963]. De la révolution. Paris : Gallimard.

BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang. 2000. «La naissance de 1’Etat, processus de
sécularisation ». Dans Le droit, [’Etat et la constitution démocratique, p. 101—
118. Bruxelles : Bruylant / Paris : Librairie générale de droit et de jurisprudence,
LGDIJ.

BRANCO, Patricia, et Laurence DUMOULIN. 2014. « La justice en trois dimensions :
représentations, architectures et rituels». Droit et société, vol.87,no 2,
p. 485-508.

CAILLOIS, Roger. 2012. Bellone ou la Pente de la guerre. Paris : Flammarion.
CASTORIADIS, Comelius. 1975. L institution imaginaire de la société. Paris : Seuil.
CAVANAUGH, William. 2022. Idoldtrie ou liberté. Paris : Salvator.

CLAIR, Jean. 1983. Considérations sur ’état des Beaux-Arts. Paris : Gallimard.

CHEVALLIER, Jacques. 1990. « La dimension symbolique du principe de 1égalité ».
Revue du droit public et de la science politique en France et a [’étranger, no 6,
p. 1654-1677.

—. 1994. L’Etat de droit (2° éd.). Paris : Montchrestien.

—. 2017. L’Etat post-moderne (4°¢éd.). Paris : Librairie générale de droit et de
jurisprudence, LGDJ.

COLLIOT-THELENE, Catherine. 2013. « Les masques de la souveraineté ». Tumultes,
vol. 40, no 1, p. 27-47.

CRESPI, Franco. 1988. «Perte du sens et expérience religieuse». Dans
La sécularisation de la pensée, sous la dir. de Gianni VATTIMO, p. 111-120.
Paris : Seuil.

DEBRAY, Régis. 2001. Cours de médiologie générale. Paris : Gallimard.

DURKHEIM, Emile. 2020. « “L’individualisme et les intellectuels” (1898)». Dans
Sociologie politiqgue. Une anthologie. Edition et introduction par Florence
HULAK, p. 281-299. Paris : Presses universitaires de France.

ELIADE, Mircea. 1965. Le sacré et le profane. Paris : Gallimard.

ELLUL, Jacques. 1973. Ethique de la liberté. 3 volumes. Volume 1. Genéve : Labor
et Fides,

—. 2022. Philosophie du droit. Paris : Table ronde.

FLEURDOGUE, Denis. 2008. «Naissance d’une tradition funéraire présidenticlle.
Mourir sous la V¢ République ». Etudes sur la mort, vol. 1, no 133, p. 111-125.

F@&SSEL, Michaél. 2000. La religion. Paris : Garnier-Flammarion.

124



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

GARAPON, Antoine, Frédéric GROS et Thierry PECH. 2001. Ef ce sera justice. Punir
en démocratie. Paris : Odile Jacob.

GAUCHET, Marcel. 1998. La religion dans la démocratie. Paris : Gallimard.
—. 2005. La condition politique. Paris : Gallimard.

GRANGE, Ninon. 2022. « Penser / représenter le massacre : un tabou philosophique
depuis I’ Antiquité ? ». Kentron, no 37, p. 173—196.

GREWE, Constance. 2011. « Les droits intangibles ». Dans Annuaire international de
Justice constitutionnelle, 26-2010. Constitutions et droit pénal — Hiérarchie(s) et
droits fondamentaux, p. 437-452.

GUYCHONNET, Paul et Claude RAFFESTIN. 1974. Géographie des frontiéres. Paris :
Presses universitaires de France.

HEIN, Michael. 2015. « Ewigkeitsklauseln — Sag niemals nie ! ». Katapult (mai).
Récupéré le 3 mars 2023 de https://katapult-magazin.de/de/artikel/sag-niemals-
nie.

JoAs, Hans. 2017. Les pouvoirs du sacré. Paris : Seuil.
KELSEN, Hans, 2004 [1932]. La démocratie. Sa nature, sa valeur. Paris : Dalloz.

KEYSERLINK, Edward W. 1979. Le caractére sacré de la vie ou la qualité de la vie
du point de vue de [’éthique, de la médecine et du droit (étude). Commission de
réforme du droit du Canada, Ottawa : Commission de réforme du droit.

KHENAFFOU, Gérard. 2019. « Synthése : ’origine religieuse des symboles de la
Justice ». Dans La laicité dans la justice [rapport de recherche], sous la dir. de
Mathilde PHILIP-GAY et al., p. 37-46. Lyon : Mission de recherche, Droit et
Justice, Université Jean Moulin Lyon 3. Récupéré le 17 février 2023 de
https://shs.hal.science/halshs-02915076/document.

KLEIN, Milton M. 1995. « Mythologizing the U.S. Constitution». Soundings : An
Interdisciplinary Journal, vol. 78, no 1, p. 169-187.

MANENT, Pierre. 1987. Histoire intellectuelle du libéralisme. Paris : Hachette.

—. 2001a. Cours familier de philosophie politique. Paris : Gallimard.

—. 2001b. Les libéraux. Paris : Gallimard.

—. 2007. Enquéte sur la démocratie. Paris : Gallimard.

MARX, Karl. 1993. Euvres choisies. 2 volumes. Volume 1. Paris : Gallimard.
OTTO, Rudolf. 1969 [1929]. Le sacré. Paris : Payot.

OZOUF, Mona. 1976. La féte révolutionnaire, 1789—1799. Paris : Gallimard.
PENA-RUIZ, Henri. 2012. Dieu et Marianne. Paris : Presses universitaires de France.

PORTALIS, Jean-Etienne-Marie. 2004 [1801]. Discours préliminaire du premier
projet de Code civil. Préface de Michel MASSENET. Bordeaux : Confluences.
Récupéré le 15 février 2023 de https:/mafr.fi/IMG/pdf/discours_ler code
civil.pdf.

125



Marc CHEVRIER

PUFENDORF, Samuel. 1690. Traité de la religion chrétienne par rapport a la vie
civile. Utrecht : Antoine Schoute.

RATZINGER, Joseph, Benoit XVI. 2018. Libérer la liberté. Sion (Suisse) : Parole et
Silence.

RAYNAUD, Philippe. 2019. La laicité. Paris : Gallimard.

ROCARD, Michel. 1989. « Déclaration de M. Michel Rocard, Premier ministre, sur la
célébration du Bicentenaire de la Révolution frangaise et de la liberté de culte et
la naissance du premier culte réformé a Paris, Paris le 7 juin 1989 ». Récupéré le
11 février 2023 de https://www.vie-publique.fr/discours/195974-declaration-de-
m-michel-rocard-premier-ministre-sur-la-celebration-du.

ROGOFF, Martin A. 1997. « A Comparison of Constitutionalism in France and
United States ». Maine Law Review, vol. 49, no 21, p. 21-83.

SCHROER, Christina. 2015. « Une rhétorique sacrée au service de la République
profane. Le programme de La Révelliere-Lépeaux sur les “institutions
républicaines” comme premiére mise en ceuvre d’une éducation morale étatique
(1797-1799) ». Histoire, monde et cultures religieuses, vol. 35, no 3, p. 95-110.

SCOLARI, Baldassare. 2014. « Das Heilige im Staat und das Opfer fiir den Staat in
Paul Kahns Political Theology ». Theoriekritik. Récupéré le 26 février 2023 de
http://www.theoriekritik.ch/?p=957.

SCUBLA, Lucien. 2004. « Les dimensions religieuses de la Déclaration des droits de
I’homme et du citoyen de 1789 ». Ateliers, no 27. Récupéré le 4 février 2023 de
http://journals.openedition.org/ateliers/8578.

FROMENTIN, Thomas et Stéphanie WOJCIK. 2008. « Préambule, sacré et profane,
figures intangibles de la représentation politique ?». Dans Le profane en
politique. Compétences et engagements du citoyen, sous la dir. de Thomas
FROMENTIN et Stéphanie WOICIK, p. 13-25. Paris : L’Harmattan.

VIEILLARD-BARON, Jean-Louis. 2010. La religion et la cité. Paris : Du Félin.

WEBER, Max, 1986. «Parenthése théorique : le refus religieux du monde, ses
orientations et ses degrés ». Archives de sciences sociales des religions, vol. 61,
no 1, p. 7-34.

WUNENBURGER, Jean-Jacques. 2001. Le sacré (4° €d.). Paris : Presses universitaires
de France.

126



Au bord du sacré, I’Etat laique contemporain

Abstract:  The secular liberal state based on rationalised law postulates
the possibility of separating politics from a so-called religious domain,
with which it would break in every respect. While the liberal state may
regulate the external aspect of religion, it remains the case that the state
continues to deal with sacred things, to name them, and even to maintain
them in various ways. In this sense, the sacred extends beyond the religious
as understood by the categories of state law. Moreover, the contemporary
liberal state makes itself sacred by various means. This is why it is on the
verge of the sacred, whether it be the religious sacred that it imbues itself
with, or a civic sacred that may predate the emergence of Christianity, the
manifestations of which can be seen in the law itself, institutional rituals,
the intangibility attributed to state borders, and even the institution of
political representation, the 'totemic' significance of which has been
emphasised by sociology and legal theory.

Keywords : Secular state, sacralization, politics, frontiers, constitution,
separation of the religious and politics, law

127



