
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 101–127  

101 

Au bord du sacré, l’État laïque 

contemporain 

 
 

 

Marc CHEVRIER * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : L’État libéral laïque fondé sur le droit rationalisé postule la 

possibilité de séparer le politique d’un domaine dit religieux, avec lequel il 

romprait à tous égards. Si l’État libéral peut réglementer le religieux sous 

son aspect externe, il demeure que cet État continue de s’occuper de choses 

sacrées, de les nommer, et même d’en entretenir le culte diversement. En 

ce sens, le sacré déborde le religieux appréhendé par les catégories du droit 

étatique. De plus, l’État contemporain libéral se sacralise par divers 

moyens. C’est pourquoi il se tient au bord du sacré, qu’il s’agisse du sacré 

religieux dont il s’imprègne ou d’un sacré civique ou antérieur à 

l’émergence du christianisme, dont on peut observer les manifestations 

dans le droit lui-même, les rituels institutionnels, l’intangibilité prêtée aux 

frontières étatiques, et même l’institution de la représentation politique, 

dont la sociologie et la théorie du droit ont souligné la portée « totémique ».  

Mots clés : État laïque, sacralisation, politique, frontières, constitution, 

séparation du religieux et du politique, droit 

____________________________________________________________  

 

 

 

L’État libéral et démocratique en Occident s’est édifié sur une 

division fondamentale, qui institue un pouvoir d’État, conçu 

comme différencié et détaché de la société, sans qu’il puisse 

l’absorber tout entière de son emprise. Cette division, ou séparation 

originelle entre l’État et la société, repose, en bonne part, sur une 

autre séparation, qui a nourri la première et l’a rendue possible, soit 

la séparation de l’Église et de l’État (Manent, 2001a : 27–28 ; 

Gauchet, 2005 : 66–67). Celle-ci postule un ordre de réalités dites 

 
*  Marc Chevrier est professeur à la Faculté de science politique et de droit à 

l’Université du Québec à Montréal.    



Marc CHEVRIER 

102 

profanes, civiles, politiques, qui regardent l’existence matérielle et 

sociale des êtres humains, et un ordre de choses dites sacrées, 

religieuses, spirituelles. Aujourd’hui, on distingue plutôt le 

politique et le religieux comme deux sphères que le droit et la 

pensée critique tâchent de concevoir séparément et de renvoyer à 

des institutions et à des pratiques qui ne sont pas censées se 

confondre. Cette division a une longue histoire, et beaucoup dans 

plusieurs sociétés occidentales en rattachent les exigences à l’idée 

de laïcité ou de sécularisme, selon les traditions nationales et la 

langue. Sans entrer dans le débat sur les formes désirables ou 

faisables de laïcité, toujours est-il que l’avènement de l’État laïque 

(secular) dans l’univers anglo-saxon – a paru le fruit d’un lent 

processus de sécularisation qui, d’une part, a fait émerger un monde 

humain gouverné par des lois naturelles connaissables 

scientifiquement et, d’autre part, a conduit à la « différenciation 

progressive des domaines de signification » à la faveur de laquelle 

le politique, le droit, la religion, « tendent chacun à constituer des 

aires spécifiques et indépendantes, dotées de leur système de 

valeurs et d’une cohérence interne » (Crespi, 1988 : 112). On 

pourrait donc penser qu’à la suite de ce processus, l’État libéral 

devenu laïque, ayant rompu tout lien organique et institutionnel 

avec les religions, reléguées à l’espace privé, se serait radicalement 

désacralisé (Raynaud, 2019 : 150–151). Un premier ministre de 

France, Michel Rocard, a même soutenu, lors des célébrations du 

bicentenaire de la Révolution française en 1989, que la 

désacralisation entière de l’État est une condition de la démocratie, 

complétée du respect de la laïcité1. Mais est-ce bien le cas, l’État 

démocratique et laïque est-il nécessairement un État désacralisé ?  

C’est le but du présent article de montrer que même l’État 

laïque le plus achevé ne peut tout à fait se déprendre du sacré. Il 

croit le reléguer hors de lui, dans un domaine à part, voire réservé, 

celui du religieux, mais si loin qu’il aille dans la délimitation 

étanche du religieux, il ne peut le faire qu’en entretenant avec lui un 

lien étroit, qui implique une certaine forme de participation dans ce 

qu’il entend repousser. Par ailleurs, si l’État libéral et laïque 

s’interdit de se reposer sur un culte officiel pour revendiquer 

 
1  Il a déclaré : « Et nous savons aussi que rien ne garantit mieux la démocratie 

qu’une entière désacralisation de l’État, exigence qui doit compléter, on le sait 

aujourd’hui, la simple affirmation de sa laïcité » (Rocard, 1989). 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

103 

autorité et légitimité, il tire celles-ci pour une bonne part de sa 

défense de valeurs ou d’institutions jugées sacrées, c’est-à-dire 

intouchables, intangibles, hors du commun. Gardien de ces réalités 

dont l’intégrité ne doit pas être transgressée, il compte sur une 

sacralité qui lui est propre, souvent plus discrète mais réelle, que 

l’on observe en particulier dans le cérémonial d’État. En somme, 

comme nous essaierons de l’illustrer, la séparation laïque du 

religieux et du politique n’implique pas nécessairement celle du 

sacré et du politique, lesquels nouent entre eux des liens complexes. 

Le fonctionnement des institutions et le droit dans l’État laïque 

nous en donnent de multiples exemples, notamment en France et au 

Mexique, pays emblématiques d’une laïcité affirmée. L’État laïque 

contemporain se nourrit de sacralités diverses, dont plusieurs 

dérivent de sources religieuses, mais d’autres aussi, qui participent 

à des registres échappant à la rationalité juridique ou politique de la 

démocratie représentative. 

L’article se déploiera en deux temps. Dans un premier temps, 

nous tenterons de cerner, de manière générale, les rapports entre 

l’État et le sacré, ce premier s’étant historiquement édifié à la fois 

avec et contre le sacré, à partir de l’irruption du christianisme, qui 

investit le champ du sacré en désacralisant le pouvoir. Dans un 

deuxième temps, nous illustrerons, à travers les institutions et le 

droit de l’État laïque contemporain, comment celui-ci tente de se 

sacraliser lui-même, de s’appuyer sur un fondement 

« transcendant » à l’ordre social, pour se légitimer et s’ériger. 

 

Nature et formes du sacré dans l’ordre politique 

Il est assez commun d’associer le sacré au religieux, celui-ci en 

serait le gardien, le propriétaire naturel, l’administrateur par défaut, 

quoique le sacré puisse sortir de l’orbite religieuse pour investir 

d’autres sphères. C’est ce qu’écrit Rudolf Otto dans son célèbre 

ouvrage sur le sacré :  

Le sacré est tout d’abord une catégorie d’interprétation et 

d’évaluation qui n’existe, comme telle, que dans le 

domaine religieux. Sans doute elle passe dans d’autres 

domaines, par exemple dans l’éthique, mais elle n’en 

provient pas. (Otto, 1969 : 19.)  



Marc CHEVRIER 

104 

Encore aujourd’hui, les définitions de la religion la lient 

intimement au sacré comme « sphère du symbolique » investie par 

le sujet religieux au sein d’une communauté de fidèles (Vieillard-

Baron, 2010 : 15). Cela dit, le sacré à lui seul ne suffit pas à cerner 

ce qui est proprement religieux. Comme l’observe Jean-Jacques 

Wunenburger (2001 : 3), certaines religions peuvent se dispenser de 

la médiation du sacré, et celui-ci peut subsister ou renaître en 

dehors du religieux. On peut de même opposer le divin au sacré, le 

premier renvoie ainsi « à un horizon théologique ou, à la rigueur 

éthique (sous la forme de l’Alliance), en désignant la transcendance 

absolue d’un être fondateur », alors que le sacré renferme « ce dont 

il faut prendre un soin scrupuleux » (Fœssel, 2000 : 17). Si l’on suit 

la définition que donna Mircea Eliade du sacré, il est 

« manifestation de quelque chose de “tout autre” », faisant irruption 

dans l’espace comme reflet, hiérophanie d’une puissance qui 

dépasse les forces du monde naturel (Eliade, 1965 : 17). Cependant, 

observe le philosophe Michaël Fœssel, « le sacré conserve le 

schéma de la transcendance, mais d’une transcendance affranchie 

du divin » (ibid. : 18). Par conséquent, peut s’instaurer entre le 

sacré et le divin un rapport dialectique de concurrence, qui a 

conduit, par exemple, les monothéismes tels que le judaïsme et le 

christianisme à rationaliser la croyance au profit d’un divin dégagé 

de la nature désacralisée, bien que ce divin puisse se manifester aux 

hommes dans l’ordre naturel. Il y aurait certes d’autres précisions et 

distinctions à faire pour cerner ces notions complexes du sacré, du 

divin et de la transcendance, mais retenons ici que la religion peut 

exercer un pouvoir désacralisateur, notamment à l’égard de l’ordre 

politique. Mais comment celui-ci s’érige-t-il par rapport au sacré, 

véhiculé ou non par une religion ? 

Dans l’ouvrage Les pouvoirs du sacré, Hans Joas souligne que 

les sociétés archaïques égalitaires s’appuyaient sur une organisation 

collective du sacré pour empêcher l’émergence d’un pouvoir 

différencié : 

La puissance du sacré dans sa forme collective est l’un de 

ces instruments de pouvoir : les rituels peuvent renforcer à 

tel point le sentiment d’appartenance collective que les 

individus renoncent volontairement à chercher à 

s’imposer : ils peuvent aussi abolir provisoirement des 

différences de pouvoir existantes par des pratiques 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

105 

carnavalesques, les privant ainsi de leur évidence dans la 

vie quotidienne. (Joas, 2017 : 308–309.)  

Toutefois, la large diffusion de la monarchie sacrée, en 

particulier dans les civilisations du Moyen-Orient antique, 

transporte désormais la sacralité dans un pouvoir concentré, avec 

laquelle il s’identifie. En ce sens, estime Joas, on peut comprendre 

l’apparition du christianisme comme une réaction à cet ordre sacral 

du pouvoir qui magnifiait l’empire ou sanctifiait un groupe 

ethnique particulier, et non comme une conséquence de ce fait. La 

protestation chrétienne consommait « une rupture avec 

l’autosacralisation du peuple juif » ainsi « qu’avec celle de l’Empire 

romain » (Joas, 2017 : 318) en mettant en avant l’idée d’humanité, 

le renoncement à la violence, le sacrifice de soi salvateur et un 

ordre spirituel hors d’atteinte du pouvoir. Cependant, observe Joas, 

la charge désacralisatrice du christianisme ne s’est pas mise en 

œuvre dès sa naissance, puisque celui-ci, une fois sorti de sa 

clandestinité, s’est mis au service du pouvoir, comme auxiliaire de 

légitimation.  

Nous ne ferons pas ici toute l’histoire des rapports entre l’Église 

et l’État en Occident et ce qu’il est convenu d’appeler la question 

théologico-politique. D’ordinaire, on comprend l’apparition de 

l’État moderne laïque par la conjugaison de deux processus 

sociohistoriques, soit la désacralisation chrétienne de l’État, 

découlant de la revendication par l’Église du monopole, du moins 

de la primauté, sur les choses sacrées vis-à-vis du pouvoir, et la 

rationalisation du pouvoir et du droit qui permet à l’État de 

prétendre à une souveraineté arbitrale sur les questions religieuses 

(Böckenförde, 2000). Cependant, les analyses de Joas nous 

suggèrent l’idée que le christianisme a pu occulter ce que l’ordre 

politique avait de proprement sacré avant que cette religion ne 

s’attribue le monopole des choses sacrées vis-à-vis d’un pouvoir 

confiné aux réalités profanes. 

À ce sujet, le philosophe Pierre Manent a fait les observations 

suivantes :  

[…] il y a un sacré spécifique de l’ordre politique comme 

tel, de la communauté civique. De ce fait central de la 

condition humaine témoignent les grands 

accomplissements païens : les cités grecques et Rome. 

L’homme moderne tend à méconnaître cette réalité parce 



Marc CHEVRIER 

106 

qu’il est l’héritier et le produit de deux grandes influences 

qui paraissent contradictoires mais qui, sur ce point, 

conspirent : il est l’héritier du christianisme qui a tendu à 

transférer tout le sacré de la cité terrestre à la cité divine, à 

l’Église, et il est l’héritier et le produit de la laïcisation ou 

de la « sécularisation » du christianisme qui a tendu à abolir 

le sacré en tant que tel. De sorte que l’homme moderne ne 

veut considérer le plus souvent la politique que comme 

l’organisation prosaïque des intérêts et la coexistence 

pacifique des opinions. (Manent, 2007 : 4212.)  

Dans un autre de ses ouvrages, faisant l’histoire de la monarchie 

en Europe, Manent (1987 : 29) a distingué le sacré religieux du 

sacré civique. Cependant, il a dit peu de choses sur ce sacré civique, 

sauf par l’hommage que son travail rend à la cité antique et à ses 

penseurs, comme dans Les métamorphoses de la cité, où il 

s’emploie à mettre à l’honneur la pensée de Cicéron qui contribua à 

donner forme à l’empire en tant qu’association humaine inédite. En 

réalité, les remarques de Manent nous invitent à identifier deux 

sources de sacralité pour l’État moderne : une première sacralité par 

dérivation ou par analogie, qui vient de ce qu’il emprunte à une 

religion dominante, ou officielle, ses rites, sa liturgie, son langage, 

voire son droit et puise en elle une légitimité adventice ; une 

seconde sacralité propre ou autonome, que l’État tire de processus, 

de fondements, d’un symbolisme qui sont antérieurs ou étrangers à 

l’univers religieux traditionnel. 

Il demeure toutefois difficile de penser ces deux modes de 

sacralisation de l’État moderne quand, ainsi que l’observe Manent, 

le christianisme se donne pour mission de le désacraliser et que la 

sécularisation sur laquelle s’appuie l’État laïque tend à chasser le 

sacré hors du monde rationalisé par la science et le travail humain.  

La vocation désacralisatrice du christianisme est encore active 

dans le discours théologique. Il n’est que de lire les thèses du 

cardinal Ratzinger, devenu Benoit XVI, exprimées dans un texte 

intitulé « Les chrétiens face aux totalitarismes ». Le cardinal 

conteste à l’État la prétention de totaliser la condition humaine et 

souligne les limites des promesses que celui-ci croit remplir : 

 

 
2  Tiré de son texte « Le politique et le sacré ». 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

107 

L’État ne constitue pas la totalité de l’expérience humaine 

et n’embrasse pas non plus toute l’espérance humaine. 

L’homme et son espérance vont au-delà de la réalité de 

l’État et au-delà de la sphère de l’action politique. Et cela 

ne vaut pas seulement pour un État qui pourrait être 

qualifié de Babylone, mais pour n’importe quel État. 

L’État n’est pas le tout. Cela enlève un poids à l’homme 

politique et lui ouvre le chemin d’une politique rationnelle. 

(Ratzinger, 2018 : 80.)  

Il ajoute que « [l]e premier service que la foi rend à la politique 

est donc de libérer l’homme de l’irrationalité des mythes politiques, 

qui constituent le véritable danger de notre temps » (ibid. : 81). En 

somme, le cardinal considère la foi chrétienne comme un vecteur de 

rationalisation du monde, menacé par la tentation de transformer le 

« Règne de Dieu » en réalité politique et d’instaurer la « primauté 

universelle du politique ». À la démesure mystificatrice des rêves 

de « paradis immanents », il oppose une sobriété que la foi 

conjugue avec le « sens de la mesure de la raison politique ». 

Le théologien et philosophe du droit et de la technique Jacques 

Ellul a exprimé des vues similaires. Pour Ellul, c’est tout ensemble 

la société et le politique que le christianisme a désacralisés par 

l’œuvre du Christ :  

L’œuvre du Christ ici a été non pas de désacraliser la 

nature, mais de désacraliser la société et le pouvoir […] La 

liberté du Christ ramène les pouvoirs à n’être que ce qu’ils 

sont, c’est-à-dire des administrateurs des choses terrestres, 

légitimes, mais sans autre dimension […] La société n’est 

pas sacrée pour lui, elle n’est pas imprégnée de religieux 

[…] Le pouvoir n’est rien par lui-même. (Ellul, 1973 : 320-

321.) 

Cela dit, la désacralisation chrétienne de l’État n’a pas empêché 

celui-ci de se sacraliser lui-même contre les prétentions universelles 

de l’Église. Les princes, forts des conseils de leurs légistes, se sont 

faits eux-mêmes les médiateurs de Dieu sur terre, une stratégie qui 

s’est victorieusement retournée contre l’Église, selon Ellul. En 

somme, explique-t-il, l’État s’est sanctifié lui-même en pigeant 

dans la matrice religieuse de l’adversaire, ou du concurrent que fut 

l’Église. On le voit clairement dans les écrits précurseurs de Dante 

et de Marsile de Padoue qui multiplient de subtils arguments pour 

étayer la médiation directe que le prince ou l’empereur peut établir 



Marc CHEVRIER 

108 

avec le divin, pour ainsi doubler le pape sur son propre terrain. 

Comme l’écrit Ellul :  

Le mécanisme du droit divin a été, il ne faut pas l’oublier, 

surtout un moyen de combat contre l’Église. C’est pour 

déposséder l’Église, en somme, de son autorité que le 

pouvoir s’est déclaré de droit divin. (Ellul, 2022 : 131.) 

Quant à la laïcisation rationaliste du pouvoir, elle est l’œuvre, en 

grande partie, du droit contemporain, qui use des concepts de droit 

positif, de laïcité, de séparation de l’Église et de l’État, de neutralité 

religieuse, etc., pour extirper l’État de sa matrice religieuse ou de 

toute empreinte, fonctionnelle et symbolique, du sacré religieux. 

Cette laïcisation, comme Manent l’a souligné lui-même, vise à faire 

en sorte que le droit de l’État procède, non plus du Ciel, mais des 

choses de la terre (Manent, 2001b : 13). Les publicistes modernes 

saisirent tôt cette dimension de leur travail ; Samuel de Pufendorf, 

qui publia en latin, vers 1687, un traité de la religion chrétienne par 

rapport à la vie civile, écrivit que :  

[…] les états n’ont pas été établis pour la Religion, ou que, 

les hommes se joignant pour composer des sociétés civiles, 

ne l’ont fait à dessein d’inventer une nouvelle Religion, ni 

pour en pratiquer les exercices. (Pufendorf, 1690 : 21.)  

En somme, la cité, fruit du travail et de la liberté humains, 

réalise sa vocation politique par délestage d’une dimension de 

l’existence humaine qui avait longtemps environné le pouvoir, 

comme si l’État, après s’être fortifié dans un premier mouvement 

d’imitation de la religion, continuait son édification en coupant 

désormais les liens avec elle. Au vingtième siècle, le projet 

moderne de l’État total fera même de l’abolition de toute 

transcendance, de toute religion, la condition nécessaire de son 

accomplissement, pour « ruiner la référence de la société à un autre 

qu’elle » (Gauchet, 2005 : 85). 

À ce compte, on pourrait donc penser que l’État laïque a créé 

entre lui et le sacré un fossé infranchissable, une béance que des 

garde-fous institutionnels et juridiques interdisent à ses agents et 

aux porteurs religieux du sacré de combler. Le sacré subsisterait 

dans l’État en tant qu’« anomalie vestigielle », tel l’art dans les 

sociétés industrielles capitaliste ou socialiste (Clair, 1983 : 85). 

L’État laïque contemporain se donnerait ainsi à voir comme 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

109 

instrument de la raison, d’une raison humaine qui délibère sans 

devoir en référer à des légitimations extrahumaines. Le libéralisme 

aussi bien que le marxisme ont porté cet idéal. Rappelons-nous 

cette phrase de Marx : « l’État démocratique, l’État véritable, n’a 

pas besoin de la religion pour son achèvement politique, il peut s’en 

passer, parce qu’en lui le fondement de la religion est réalisé d’une 

manière profane » (Marx, 1993 : 82). Il demeure que pour tenir 

ensemble, pour se perpétuer à travers les générations et malgré les 

heurts de l’histoire, il doit recueillir en lui à la fois une effectivité 

sociale et une légitimité métasociale, soit un fondement qui donne 

un sens et une identité au collectif dont il mène le destin et qui 

confère à ses décrets une normativité indexée à des finalités 

intangibles (Ellul, 2022 : 191). Et comme nous allons le voir, il n’a 

rompu ni avec le sacré religieux avec lequel il maintient un rapport 

étroit et complexe, ni avec le sacré civique, parfois confondu avec 

l’autre. 

 

Les sacralités de l’État laïque contemporain 

Revenons sur l’idée de l’État laïque. On le dit séparé, sans 

prendre de part aucune à la religion, ou aux religions, on le déclare 

neutre aussi, sans jugement sur les vérités religieuses ou 

philosophiques, reléguant ces questions à des opinions qui ne sont 

pas censées déterminer ni la décision politique ni les moyens du 

droit. Or, chez les premiers penseurs de l’État laïque, ou séparé de 

la religion, il y a la revendication que l’État est le souverain des 

choses sacrées, il a sur elles une prise qu’aucune confession 

religieuse ne peut lui disputer. Comme l’a souligné Marcel 

Gauchet, la soumission absolutiste de la religion à l’État défendue 

par Hobbes et d’autres philosophes répondait à « l’exigence de 

placer l’autorité collective […] dans une position d’éminence telle 

qu’elle soit fondée à se subordonner les choses sacrées » (Gauchet, 

1998 : 45).  

Cette affirmation d’autorité plénière vient cependant avec une 

réserve : l’État ne réglemente que l’aspect extérieur des choses 

sacrées, laissant le for intime aux tranchées inaccessibles de la 

conscience, ainsi que s’employèrent à le signaler des penseurs aussi 

divers que Grotius, Spinoza et Hobbes. Ce qui, à bien y songer, met 

l’État dans une situation paradoxale où, se disant affranchi du sacré 



Marc CHEVRIER 

110 

religieux, il doit néanmoins, pour remplir son office, nommer ce 

sacré, le constituer par ses lois, le répertorier, voire 

l’institutionnaliser, même si c’est pour le reléguer hors de ses 

enceintes et activités propres. Le médiologue Régis Debray a du 

reste souligné cette situation, puisque l’État laïque, pour s’ériger en 

garant des sacralités privées « autogérées », doit lui-même se poser 

comme agent « transcendant à ces transcendances particulières » 

(Debray, 2001 : 489). En somme, s’il est agnostique, pour 

reprendre la formule du pédagogue Fernand Buisson, l’État n’est 

pas pour autant indifférent au sacré religieux, puisqu’il en est à la 

fois le gardien, le régulateur, et même le défenseur dans une 

certaine mesure, puisqu’il peut ériger les lieux de culte en temples 

inviolables protégés par la loi, ce que fit d’ailleurs la loi française 

de 1905 sur la séparation de l’Église et de l’État3. Il peut également 

officialiser des rites religieux et les intégrer dans la vie civile4. 

Dans un même mouvement, il reconnaît une sacralité religieuse qui 

existe hors de son enceinte et de ses opérations, et c’est lui qui la 

sacralise aux yeux des citoyens en la protégeant de son bras 

répressif, quitte à réserver des lieux intangibles, dont la profanation 

est légalement punissable. Cependant, en sanctuarisant le culte, 

l’État donne aussi à son domaine propre un statut à part. Cette 

même loi de 1905 interdit aux lieux de culte de se prêter à des 

réunions politiques ou à des opérations électorales5, interdiction 

reprise par la loi fédérale mexicaine de 1992 sur les associations 

religieuses et le culte religieux, lesquelles ne peuvent, sous peine de 

sanction pénale, porter préjudice aux symboles de la patrie ou 

favoriser leur retrait (art. 25 et 29).  

 

 
3  Art. 32, Loi du 9 décembre 1905 sur la séparation des Églises et de l’État, 

République française. Récupéré le Récupéré le 2 février 2023 de http://www2. 

cnrs.fr/sites/thema/fichier/loi1905textes.pdf.  
4  Par exemple, cet arrêté adopté par le gouvernement français qui reconnaît la 

Grande Mosquée de Paris comme organisme religieux autorisé à habiliter les 
sacrificateurs rituels pour l’abattage d’animaux. Arrêté du 15 décembre 1994 

relatif à l’agrément d’un organisme religieux habilitant des sacrificateurs rituels, 

JORF [Journal officiel de la République française], no 298 du 24 décembre 
1994, République française. Récupéré le 23 mars 2023 de https://www.legi 

france.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000000367964. 
5  Art. 35-1, Loi du 9 décembre 1905 sur la séparation des Églises et de l’État, 

République française. 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

111 

Il y a donc deux ordres à part, qui ne doivent pas se mêler, et qui 

ont leur dignité propre. La loi fédérale mexicaine précitée défend 

même formellement aux représentants de l’État d’assister en tant 

que tels à un culte public6. C’est comme s’il y avait deux ordres de 

sacralité concurrents, qui s’excluent mutuellement. Après avoir 

adopté une loi sur la laïcité de l’État en 2019, le Québec a pris un 

décret qui retire de son ordre de préséance protocolaire pour les 

cérémonies d’État les dirigeants religieux, bien que cet ordre 

intègre des représentants de la société civile comme les dirigeants 

d’université7. 

En proclamant que certains lieux, édifices et monuments publics 

doivent être libres de symboles religieux, l’État affirme dès lors 

leur caractère spécial, dérivé de valeurs ou de faits historiques chers 

à la mémoire collective, qui transcendent la communauté 

immédiate et concrète dont l’État procède. Ces lieux et édifices de 

l’État se distinguent d’ordinaire par leur architecture et leur 

majesté, souvent par une riche ornementation qui emprunte au 

langage prestigieux de l’antiquité gréco-romaine, et sont gardés et 

protégés, au point que c’est une grave infraction que d’y pénétrer et 

de mettre les lieux à sac, comme on l’a vu au lendemain des 

élections présidentielles américaines sur le Capitole en janvier 

2021. Ces lieux et ces édifices sanctifiés en quelque sorte sont 

dépositaires de la mémoire nationale, célébrée par des fêtes, des 

cérémonies, des liturgies d’État. On y honore les morts, les 

patriotes qui ont versé leur sang pour la patrie, comme l’a fait 

l’Italie le 25 avril 2023, pour souligner, dans le grandiose Autel à la 

Patrie, ou le marmoréen monument Victor-Emmanuel II, la 

résistance au fascisme. Dans plusieurs nations, la patrie a ainsi joui 

d’un « transfert de sacralité » qui se déploie et se cristallise par des 

rites civiques qui mobilisent la mémoire et les arts. Ce phénomène, 

l’historienne Mona Ozouf l’avait constaté pour la France 

révolutionnaire, qui devait refonder les bases de la légitimité, après 

le renversement de l’Ancien Régime (Ozouf, 1976 ; cf. Pena-Ruiz, 

 
6  Ley de asociaciones religiosas y culto público, art. 25, 15 juillet 1992, 

Fédération des États-Unis mexicains.  
7  Décret concernant l’ordre de préséance des autorités convoquées 

individuellement dans les cérémonies publiques organisées par le gouvernement 

du Québec, no 1123–2019, 11 novembre 2019. Récupéré le 23 mars 2023 de 
https://www.mrif.gouv.qc.ca/content/documents/fr/GUI-Ordre-preseance-autorit 

es-gouvernement-quebec-MRIF.pdf. 



Marc CHEVRIER 

112 

2012 : 154). Dès lors, l’État révolutionnaire remplaça l’Église dans 

la formation des sujets devenus citoyens en vue d’instaurer une 

religion civile républicaine (Schröer, 2015). 

 

Les fondements extrarationnels de l’État moderne 

Or, l’État repose sur des fondements qui lui échappent pour une 

bonne part, car il ne possède pas en lui-même le principe qui 

confère unité, continuité et légitimité. Pour plusieurs auteurs, la 

constitution de la société s’appuie sur des assises extrarationnelles, 

qui puisent dans le religieux et le sacré, et cela même au sein de 

l’État laïque au droit rationalisé. C’est notamment la thèse d’Ellul 

qui, s’appuyant sur les travaux de Georges Gurvitch, écrit :  

Toute société est en même temps une société religieuse et 

magique, y compris la nôtre, et nous avons tous des 

comportements en même temps religieux et magiques, 

même si nous prétendons être parfaitement rationalistes. 

En réalité, c’est sur ce fondement du vieux dilemme 

religieux/magique que repose notre reconnaissance que la 

règle de droit est normative, c’est-à-dire qu’elle est investie 

d’une espèce de prestige religieux et magique. (Ellul, 

2022 : 59.)  

Pour Ellul, la loi est investie d’une force obligatoire par une 

opération qui dépasse les rouages des institutions. Elle mobilise des 

ressources symboliques qui sollicitent ou perpétuent le sacré 

magique et religieux. C’est l’un des facteurs sous-jacents, 

constitutif même de la société, qui donne à la loi un sens normatif 

qui force le respect, ou suscite, au contraire, le désir de sa 

transgression8. 

Pour plusieurs sociologues, cette dimension magique est encore 

à l’œuvre par l’opération de la représentation politique et du vote. 

 
8  Castoriadis, dans son langage propre, rappelle que toute institution doit trouver 

un ancrage dans l’imaginaire social, d’ordre symbolique, et non uniquement 

dans l’opération de sa fonctionnalité : « La vue moderne de l’institution, qui 

réduit la signification au fonctionnel, n’est que partiellement correcte […] Par-
delà l’activité consciente d’institutionnalisation, les institutions ont trouvé leur 

source dans l’imaginaire social. Cet imaginaire doit s’entrecroiser avec le 

symbolique, autrement la société n’aurait pas pu “se rassembler”, et avec 
l’économique-fonctionnel, autrement elle n’aurait pas pu survivre » (Castoriadis, 

1975 : 196–197). 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

113 

On le voit dans le traitement réservé aux représentants, détenteurs 

d’une parole efficace, réputés communier avec l’intérêt général, et 

recevoir des pouvoirs extraordinaires par des procédures rituelles 

censées faire parler le peuple, ou la nation, soit de grandes entités 

collectives imaginées où l’électeur individuel porte une voix 

profane. Le théoricien du droit Hans Kelsen a déjà comparé la 

doctrine du peuple-sujet souverain en démocratie à un « masque 

totémique », qui confère à son détenteur une « autorité inaliénable » 

(Kelsen, 2004 : 97 ; cf. Colliot-Thélène, 2013). « Dans cette 

perspective, l’élection est un processus permettant au peuple de 

revêtir le masque totémique avant de parer l’élu de cet attribut » 

(Fromentin et Wojcik, 2008 : 21–22). Les représentants, par 

l’élection, acquièrent un statut séparé, à nul autre comparable, qui 

les investit de pouvoirs et d’immunités extraordinaires par rapport à 

leurs commettants. Ils acquièrent une qualité qui, dans certains cas, 

les élève au-dessus du commun des mortels, au point qu’on leur 

réserve des lieux distincts et qu’on entoure leurs personnes de 

séparations physiques, accompagnées d’interdictions9. De plus, on 

leur rend un culte positif. Pensons aux funérailles nationales ou 

solennelles grandioses faites aux dirigeants et au caractère 

hiératique de leurs sépultures, qui peuvent devenir des lieux 

vénérés ; même quand les dirigeants préfèrent des funérailles 

strictement privées, l’État décrète souvent une période de deuil 

national (Fleurdogue, 2008), sans compter les manifestations 

populaires spontanées pour rendre hommage au défunt. On les 

immortalise en baptisant les rues, les places, les édifices, et même 

les porte-avions de leur nom. 

 

Les frontières, une séparation spatiale et primordiale du 

profane et du sacré 

Dans l’État moderne, c’est le droit qui sépare le profane et le 

sacré. Or, cette séparation entre ces deux ordres de réalité ne 

consiste pas uniquement à identifier des choses à part, régies par 

des règles particulières. Elle consiste, plus fondamentalement, dans 

 
9  Comme la criminalisation, en France, de l’outrage fait à une personne détentrice 

de l’autorité publique, punissable d’un an d’emprisonnement et d’une amende 
de 15 000 euros. Voir l’article 433-5 du Code pénal français. Les lois françaises 

consolidées sont disponibles de https://www.legifrance.gouv.fr.  



Marc CHEVRIER 

114 

le fait même que le droit est inséparable de la création d’un ordre 

humain, stabilisé par des normes appliquées à l’intérieur d’un 

territoire défini, qui comporte donc des bornes, par-delà lesquelles 

cet ordre ne saurait prévaloir ou garantir la protection de ses lois. 

Pour les géographes Guychonnet et Raffestin, le caractère sacré des 

frontières est un fait observable de l’Antiquité à nos jours. « Cette 

transmission du caractère sacré a pris des formes laïques qui 

s’expliquent dans les temps modernes par le nationalisme », notent-

ils (Guychonnet et Raffestin, 1974 : 16). Pour Ellul, la délimitation 

spatiale du profane et du sacré incombe d’abord au droit :  

Une des fonctions primordiales du droit est de tracer un 

périmètre à l’intérieur duquel va se situer un ordre 

juridique et à l’extérieur duquel se dégagera un autre 

monde. Se pose la question cruciale des limitations : la 

délimitation entre le profane et le sacré. Chaque fois qu’il y 

a une intervention de l’homme il y a une délimitation des 

droits. C’est pour cette raison que les villes construisent 

des murs. Il faut souligner l’extraordinaire importance des 

frontières. (Ellul, 2022 : 217.) 

Ellul souligne ici la dialectique entre l’espace intérieur, où 

l’ordre du droit stabilise les relations humaines, et l’extérieur, où 

règne l’espace naturel désordonné. « Le dieu de l’intérieur est un 

dieu d’ordre. Le dieu de l’extérieur est imprévisible » (ibid.). 

Dans ce passage, Ellul pose une analogie entre les religions 

primitives ou animistes qui attachent les divinités à un lieu précis et 

le droit, dont l’ordre prévaut à l’intérieur d’un espace défini. Si bien 

que pour entrer dans cet espace, l’étranger doit accomplir une 

cérémonie, qui atteste son accession à un monde nouveau, habité 

d’un autre esprit. C’est en ces termes qu’il élucide le sens des 

cérémonies de citoyenneté :  

Comme la religion est celle des dieux dans un espace 

donné, le droit est le droit d’un espace donné. […] 

L’étranger qui pénètre dans un nouveau lieu ordonné par le 

droit du lieu doit être inséré par une cérémonie d’ordre 

juridique. Cet ordre juridique définit, par exemple, 

l’exercice du pouvoir, l’exercice de la propriété. (Ellul, 

2022 : 218.)  

 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

115 

Comme l’expliquait un préfet à l’occasion d’une cérémonie 

d’accueil de nouveaux citoyens français : « Vous témoignez à la 

France votre amour et votre confiance et la France en retour, vous 

offre ce qu’elle a de plus sacré, la citoyenneté »10. Une 

proclamation prise par le Président Barack Obama rappelle que les 

nouveaux citoyens « prêtent un serment sacré pour rejoindre [la] 

famille américaine »11.  

 

Le soubassement sacral du droit laïque rationalisé 

On pourra arguer que les exemples donnés jusqu’ici de sacralité 

attachée à l’État et à son droit sont périphériques, et que dans son 

opération, le droit moderne obéit essentiellement à sa logique 

d’efficience, de prévisibilité et de rationalité. Le droit rationalisé 

moderne possède toutefois des soubassements et une dimension 

sacrés que les juristes éludent souvent dans leurs études. Pour le 

juriste Jacques Chevallier, cependant, la loi tire sa force et sa 

primauté de la jonction d’une raison « transcendantale » et d’une 

raison immanente au corps social (Chevallier, 2017 : 128–129). La 

rationalité que le droit prétend déployer à travers l’État découle en 

fait de croyances qui entourent la loi, ordonnatrice du système 

politique et social, et l’érigent en véritable mythe, soutient l’auteur 

(Chevallier, 1990 : 1661). L’aspect transcendantal de la loi provient 

de ce qu’elle est posée, donnée, par un « Sujet extérieur et supérieur 

à la société ». Selon Chevallier, la laïcisation du droit n’a pas tout à 

fait enlevé à la loi sa « gangue magique ou religieuse » plus visible 

dans les sociétés traditionnelles, puisqu’elle continue d’être 

imputée à un « Sujet anonyme, insaisissable et mystérieux », 

nommé d’ordinaire l’État (ibid. : 1655). Le droit laïcisé n’en 

institue pas moins un « Ordre sacré », où s’imprime « une Raison 

transcendante au corps social » (Chevallier, 2017 : 128–129). De 

cet ordre coule la source de tout pouvoir, les constitutions et les 

 
10  Allocution de M. Ziad Khoury, préfet de l’Aisne, du 20 janvier 2020. Récupéré 

le 24 mars 2023 de https://www.aisne.gouv.fr/contenu/telechargement/25720/16 

9583/file/Discours%20naturalisations%2020%20janvier.pdf. 
11  Barack Obama, Presidential Proclamation – Constitution Day and Citizenship 

Day, Constitution Week, 2016 (16 septembre). Récupéré le 12 mars 2023 de 
https://obamawhitehouse.archives.gov/the-press-office/2016/09/16/presidential-

proclamation-constitution-day-and-citizenship-day. 



Marc CHEVRIER 

116 

codes modernes remplaçant dans les imaginaires ce que furent les 

« Tables de la loi » dictées par un dieu transcendant.  

Par ailleurs, la loi ne se résume pas à un simple acte d’autorité 

décrété par une puissance extérieure ; elle doit aussi provenir d’une 

volonté collective, c’est-à-dire d’un corps social capable de raison, 

nommé la Nation en France et dans d’autres pays, où la volonté des 

citoyens se communique à des représentants qui font la loi en leur 

nom. Chevallier attribue la force de la loi moderne au mariage de 

« l’onction étatique » et du « sacre démocratique », laquelle union 

contribue « à placer le droit sous le sceau de la raison » (id.). Grâce 

à la sacralisation de la loi, « l’État de droit sacralise le pouvoir dont 

il émane » (Chevallier, 1994 : 108).  

Il arrive d’ailleurs que les juristes français et hispaniques parlent 

de la majesté de la loi (majestad de la ley). Le rédacteur du Code 

civil français, Jean-Étienne-Marie Portalis, chérissait cette 

maxime : « Il ne faut point de lois inutiles ; elles affaibliraient les 

lois nécessaires ; elles compromettraient la certitude et la majesté 

de la législation » (Portalis, 2004 : 15). La majesté de la loi se 

traduit aussi dans le cérémonial judiciaire et l’architecture des 

palais de Justice, érigés en temples ou lieux hiératiques qui sont 

séparés de leur environnement (Khénaffou, 2019). On a déjà 

comparé le juge à une figure totémique dans les analyses 

d’anthropologie judiciaire. Bref, le droit, que ce soit par ses entités, 

par la matérialité des lieux de justice ou par l’incarnation humaine 

de la loi sous la forme du juge mobilise diversement les ressources 

symboliques du sacré (Branco et Dumoulin, 2014). 

 

La sacralité des constitutions  

La sacralité du droit se distribue toutefois avec des degrés 

d’intensité variable, selon le type de normes envisagé. Plus la 

norme est considérée comme rigide, c’est-à-dire difficile à 

modifier, plus sa sacralité devient visible. C’est pour cette raison 

qu’on dira rarement d’un simple règlement ou d’un arrêté 

ministériel qu’il est sacré, alors que si la loi jouit d’une certaine 

majesté, la constitution, quant à elle, sera placée au sommet aussi 

bien de la hiérarchie des normes que des sources sacrales du droit. 

Ainsi que le notait Ellul,  



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

117 

Une fois que la Constitution est là, c’est un texte sacré. On 

fait l’exégèse minutieuse de chaque terme de la 

Constitution pour voir comment elle peut s’appliquer ou ne 

pas s’appliquer, comme si c’était vraiment une révélation 

divine. (Ellul, 2022 : 171.)  

Dans certains pays, la constitution jouit d’un véritable culte, son 

caractère sacro-saint est célébré dans les discours des politiciens, et 

même par des festivités qui lui sont consacrées, à l’occasion de 

journées officielles, comme le 17 mars en Italie, déclaré journée de 

l’unité du pays, de la Constitution, de l’hymne national et du 

drapeau. Aux États-Unis, plusieurs observateurs de la scène 

politique ont souligné la dimension sacrale que la Constitution de 

1787 s’est acquise, devenue un élément distinctif de la nation 

américaine. Celle-ci fonctionne, note un juriste américain, comme 

un « document quasi religieux, comme l’incarnation tangible de la 

“religion civile” américaine » (Rogoff, 1997 : 33). Au vrai, on y 

vénère la Constitution comme un texte « sacré » depuis sa création, 

ses concepteurs l’ont même comparée aux Saintes Écritures, dont la 

Cour suprême formerait le temple (Klein, 1995 : 173). 

Mais pourquoi les constitutions acquièrent-elles une telle valeur 

« canonique », pour reprendre un terme utilisé par le juriste 

Rogoff ? Dans le cas américain, l’une des raisons se trouve dans 

l’extraordinaire autorité que confère la puissance mythique de la 

fondation révolutionnaire, commencement à partir duquel un ordre 

nouveau, pérenne, se met en place. Hannah Arendt a souligné la 

« ressemblance frappante » entre la vision romaine de l’auctoritas, 

distingué du simple pouvoir (potestas), qui prend appui sur la 

fondation ancienne de Rome par Romulus, et la conception 

américaine de l’autorité, qui repose sur la fondation de la 

République américaine à la suite d’une guerre d’indépendance 

concluante, qui fit table rase de l’Ancien Régime pour établir un 

ordre nouveau dérivé du consentement mutuel et de la délibération. 

Cette ressemblance s’établissait plus précisément entre 

« l’auctoritas » dont le Sénat augmentait les décisions politiques 

dans la Rome antique et l’autorité de la branche judiciaire telle que 

conçue par Montesquieu, « qui constitue néanmoins la plus haute 

autorité dans les gouvernements constitutionnels » (Arendt, 1972 : 

161). Si la révolution tient lieu de fondation pour les Américains, à 

l’instar de la fondation mythique de l’Urbs pour les Romains, la 



Marc CHEVRIER 

118 

fondation possède-t-elle pour autant sa propre force sacrale ? C’est 

ce que semble penser Arendt dans ce passage : 

Et de même qu’on assignait pour origine à « tous les 

auspices » le grand signe par lequel les dieux donnèrent à 

Romulus l’autorité pour fonder la cité, de même toute 

autorité dérive de cette fondation, reliant tout acte au début 

sacré de l’histoire romaine, ajoutant, pour ainsi dire, à tout 

moment singulier tout le poids du passé. (Ibid. : 162.) 

Dans De la révolution, Arendt souligne le fait que la fondation 

crée par elle-même son absolu, « qui réside dans l’acte même » du 

commencement ainsi posé (Arendt, 2012 : 314). De même que les 

Romains, par le mythe littéraire d’Énée, se voyaient comme les 

fondateurs d’une nouvelle Troie, les Américains pensaient, non 

répéter Rome, mais en forger une nouvelle. 

 

La sacralisation de la personne par les droits de l’homme 

Autre source de sacralisation de l’État, qui se réalise par 

dérivation, est celle de la personne même, à travers la consécration 

juridique des droits de l’homme. On a déjà évoqué une religion 

civile s’agissant de la Déclaration des droits de l’homme et du 

citoyen de 1789, dont on a souvent relevé les fondements religieux 

(Scubla, 2004). Cette sacralisation correspond à une évolution des 

sociétés, qui minorent les interdits et les valeurs collectifs au profit 

de l’individu, nouveau siège du sacré. L’État laïque se sacralise au 

moyen de la protection des droits de la personne, dont il est le 

gardien ultime, par le truchement des tribunaux, qui profitent d’une 

aura sans précédent, alors que les autres pouvoirs perdent de leur 

prestige. Le culte contemporain du droit aboutit ainsi, selon Jacques 

Chevallier, « à la sacralisation du juge » (Chevallier, 1994 : 147), 

érigé en nouvelle forme de pouvoir spirituel comme l’a souligné 

Pierre Manent (Manent, 2001b : 294).  

Le processus de sacralisation de la personne, parallèlement ou 

en lieu et place du respect dû à la majesté divine, Émile Durkheim 

l’avait fort bien cerné dans ses écrits. Il découlait d’après lui de 

l’individualisme professé par des philosophes comme Kant et 

Rousseau ainsi que par la Déclaration de 1789. Cet individualisme 

porte une idée « toute empreint[e] de religiosité » et qui n’est pas 

réductible à la poursuite de fins utilitaires et qui vise la personne en 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

119 

tant qu’elle participe de la condition humaine proprement dite. 

Ainsi, selon Durkheim :  

Cette personne humaine, dont la définition est comme la 

pierre de touche d’après laquelle le bien se doit distinguer 

du mal, est considérée comme sacrée, au sens rituel du mot 

pour ainsi dire. Elle a quelque chose de cette majesté 

transcendante que les Églises de tous les temps prêtent à 

leurs Dieux ; on la conçoit comme investie de cette 

propriété mystérieuse qui fait le vide autour des choses 

saintes, qui les soustrait aux contacts vulgaires et les retire 

de la circulation commune. Et c’est précisément de là que 

vient le respect dont elle est l’objet. Quiconque attente à 

une vie d’homme, à la liberté d’un homme, à l’honneur 

d’un homme, nous inspire un sentiment d’horreur, de tout 

point analogue à celui qu’éprouve le croyant qui voit 

profaner son idole. Une telle morale n’est donc pas 

simplement une discipline hygiénique ou une sage 

économie de l’existence ; c’est une religion dont l’homme 

est, à la fois, le fidèle et le Dieu. (Durkheim, 2020 :       

286–287.) 

Durkheim considère d’emblée que cette nouvelle religion forme 

un avatar de la « religion de l’humanité » et qu’elle possède la 

capacité même de remplacer les religions spirituelles anciennes :  

Cette religion de l’humanité a tout ce qu’il faut pour parler 

à ses fidèles sur un ton non moins impératif que les 

religions qu’elle remplace. Bien loin qu’elle se borne à 

flatter nos instincts, elle nous assigne un idéal qui dépasse 

infiniment la nature […]. (Ibid. : 289.) 

 

Les clauses d’éternité 

La technique constitutionnelle sait aussi créer des valeurs 

intangibles12, que certains diront éternelles, par l’artifice des 

dispositions soustraites à toute révision constitutionnelle, qu’on 

appelle en Allemagne « clauses d’éternité », ou Ewigkeitsklauseln, 

comme en renferme une la Loi fondamentale de 1949 à 

l’article 79(3). Aucun constituant ne peut les modifier. Dans la 

Constitution du Portugal, la séparation de l’Église et de l’État fait 

 
12  Sur les droits intangibles, voir Grewe (2011).  



Marc CHEVRIER 

120 

partie des principes intangibles, qui échappent au pouvoir 

constituant (art. 288). En France, le principe républicain de l’État 

est intangible (art. 89). Cette pratique remonte aux premières 

constitutions des États américains, comme celle du Delaware et du 

New Jersey. On aurait recensé de telles clauses d’immutabilité dans 

59 constitutions étatiques à travers le monde dans une étude 

réalisée en 2015 (Hein, 2015). Bref, des constitutions 

contemporaines flirtent avec l’idée d’éternité, quoique de source 

humaine. Dans un ouvrage consacré à l’architecture de la 

république en France, on commente en ces termes le style épuré de 

l’hôtel de ville de Boulogne-Billancourt : « La nudité ornementale 

d’une république éternelle ». On ajoute : « Ce “jansénisme 

décoratif” confère à l’œuvre la supériorité d’être à la fois de son 

temps et hors du temps » (Andrieux et Lavin, 2009 : 271). Que ce 

soit par le droit ou l’architecture, l’État trouve des moyens de se 

donner des airs d’éternité. 

 

Les sacralités du droit pénal  

Le droit pénal fournit aussi le moyen de protéger des choses ou 

des êtres contre des atteintes jugées intolérables au nom de valeurs 

sacrées, telle la vie, considérée comme « le concept le plus 

fondamental et le plus normatif de l’éthique et du droit » 

(Keyserlink, 1979 : 3). Le sociologue Marcel Mauss estimait que le 

droit pénal de l’État moderne trouvait ses racines dans une origine 

religieuse : le droit pénal impose des peines, parce que la peine 

criminelle s’assimile à « la sanction infligée pour la transgression 

d’un interdit sacré », inspirée par l’horreur que suscite auprès de la 

collectivité la perpétration d’un sacrilège13. On a beaucoup débattu 

de la laïcisation du droit pénal, avec l’abrogation du crime de 

blasphème ou la décriminalisation de l’avortement actées dans 

plusieurs pays, après d’âpres polémiques qui, dans le cas de 

l’avortement, semblent inépuisables. L’ancien langage sacral a 

laissé des traces dans le vocabulaire du droit pénal ; on pense à 

l’interdiction de profaner les cadavres et les sépultures. Le droit 

pénal français et mexicain use même du terme « profanation » à ce 

 
13  Voir Gros, « Punir, c’est rappeler la loi », dans Garapon et al. (2001 : 18). 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

121 

sujet14. Le Code pénal français sanctionne aussi les outrages faits à 

des symboles collectifs, comme le drapeau ou l’hymne national15. 

On trouve également dans le Code pénal espagnol une infraction 

punissant les outrages faits à l’Espagne, à ses communautés 

autonomes ainsi qu’à leurs symboles et emblèmes (art. 543). La 

« profanación » du drapeau des États-Unis est un crime selon le 

Code pénal de Porto Rico (art. 1325). Rappelons ce qu’observait 

Cornelius Castoriadis sur le drapeau : 

Un drapeau est un symbole à fonction rationnelle, signe de 

reconnaissance et de ralliement, qui devient rapidement ce 

pour quoi on peut et on doit se tuer, et ce qui fait descendre 

les frissons le long de la colonne vertébrale des patriotes 

qui regardent passer le défilé militaire. (Castoriadis, 1975 : 

196.)  

 

Et pour terminer, l’épreuve sacrale de la guerre 

Bref, l’État moderne qui borde et mime le religieux en se 

séparant de lui continue à produire du sacré. Il le fait de diverses 

façons, dans les limites spatiales qui le contiennent, par le 

truchement d’institutions représentatives qui accomplissent le rituel 

de la volonté démocratique faite loi et par les opérations du droit 

riche en symboles sous-jacents qui cautionne l’existence du pouvoir 

et l’autorise à agir au nom de valeurs et d’impératifs excédant sa 

propre consistance. Le sacré dans l’État et à travers l’État se révèle 

toutefois discrètement ; il affleure çà et là dans les discours et 

s’éprouve dans les cérémonies et les forums, parlementaires, 

judiciaires, où s’élabore la loi, fût-elle suprême, comme la 

constitution, ou punitive, tel que le droit pénal. Cela est vrai en 

temps normal, c’est-à-dire en temps de paix, quand l’État et la 

collectivité sociale qu’il renferme vaquent à leurs affaires 

régulières, sans devoir mettre en jeu leurs fondements et leurs 

ressources vitales. Il en va autrement en période de guerre, où le 

cadre de référence de la vie ordinaire s’effondre au profit d’un 

 
14  Art. 225-17, Code pénal, République française ; art. 280, 280 bis, 281, Código 

Penal Federal (Mexique).  
15  Voir l’infraction d’outrage, article 433-5 à 433-5-1, Code pénal, République 

française, contenue dans le livre IV listant les crimes contre la nation, l’État et la 

paix publique. 

https://www.legifrance.gouv.fr/codes/article_lc/LEGIARTI000019983162/2020-12-14
https://www.legifrance.gouv.fr/loda/id/LEGIARTI000019981577/2008-12-21/
https://www.legifrance.gouv.fr/loda/id/LEGIARTI000019981577/2008-12-21/


Marc CHEVRIER 

122 

régime de mobilisation générale qui mousse le sacrifice pour la 

patrie, éveille des sentiments de solidarité hors du commun et attise 

des passions extrêmes que la paix avait endormies. Max Weber a 

d’ailleurs fait valoir dans l’un de ses textes que la guerre crée des 

sentiments de « dévouement, de pitié et d’amour » qui exaltent chez 

les combattants « un esprit de sacrifice inconditionnel » que les 

religions ne peuvent guère égaler, sauf « dans les communautés 

héroïques fraternelles » (Weber, 1986 : 15–16). À ce point, estime 

Weber, politique et religion entrent en une concurrence aiguë, où le 

caractère extraordinaire de la fraternité guerrière jusqu’à la mort 

rivalise avec l’« expérience de la communion avec Dieu »      

(ibid. : 16).  

Roger Caillois, pour sa part, a avancé l’idée que la guerre dans 

les sociétés développées joue un rôle similaire à celui de la fête 

dans les sociétés primitives. La guerre, à l’instar de la fête, apparaît 

comme « une explosion périodique », qui liquide l’excédent, « au 

cours de laquelle l’individu et la société ont l’impression de 

s’accomplir, c’est-à-dire de parvenir à la vérité et d’accéder à un 

paroxysme d’existence » (Caillois, 2012 : 213). Pareille en cela à la 

fête, la guerre : 

[…] exerce la même fascination et apparaît à la fin comme 

la seule manifestation du sacré que le monde contemporain 

ait su produire à la mesure des moyens et des ressources 

gigantesques dont il dispose. (Ibid. : 213.)  

À voir toutes les ressources, en vies humaines et en matériel, 

que des États consacrent aujourd’hui à la sauvegarde de leur 

territoire contre une invasion, effective ou appréhendée, ainsi que le 

pathos extatique qui entoure la guerre, dût-elle être hybride et 

conduite avec des drones, il se trouve que l’État n’a pas rompu les 

liens avec les puissances de Thanatos. Et l’horreur que provoque la 

perpétration de massacres à grande échelle que le droit international 

tente de proscrire par la notion de génocide, fait surgir la 

« transgression d’un sacré qui ne préexistait pas vraiment et qui est 

rendu paradoxalement visible » (Grangé, 2022 : 192). Par-delà la 

guerre au sens classique, la lutte contre le terrorisme permet 

également à l’État de créer son propre espace sacré, distinct du 

discours religieux, où le sacrifice de victimes innocentes transforme 

le combat contre la terreur en guerre sacrée (Scolari, 2014).  

 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

123 

Conclusion 

Ces mots du théologien américain William Cavanaugh (2022 : 

81) serviront de conclusion :  

Ainsi, dans un monde prétendument sécularisé, nous 

continuons à servir des dieux qui sont tout aussi 

transcendants et irrationnels que les dieux d’autrefois, pour 

reprendre les termes de Weber.  

Le sacré refoulé dans le religieux par l’État laïque irrigue 

néanmoins ce dernier de part en part, au risque toutefois du 

paroxysme. 

 

 

 



Marc CHEVRIER 

124 

Bibliographie 

ANDRIEUX, Jean-Yves et Marie LAVIN. 2009. L’architecture de la République. 

Paris : CNDP. 

ARENDT, Hannah. 1972 [1954]. La crise de la culture. Paris : Gallimard. 

—. 2012 [1963]. De la révolution. Paris : Gallimard. 

BÖCKENFÖRDE, Ernst-Wolfgang. 2000. « La naissance de l’État, processus de 
sécularisation ». Dans Le droit, l’État et la constitution démocratique, p. 101–

118. Bruxelles : Bruylant / Paris : Librairie générale de droit et de jurisprudence, 

LGDJ. 

BRANCO, Patrícia, et Laurence DUMOULIN. 2014. « La justice en trois dimensions : 

représentations, architectures et rituels ». Droit et société, vol. 87, no 2,    

p. 485–508. 

CAILLOIS, Roger. 2012. Bellone ou la Pente de la guerre. Paris : Flammarion.   

CASTORIADIS, Cornelius. 1975. L’institution imaginaire de la société. Paris : Seuil. 

CAVANAUGH, William. 2022. Idolâtrie ou liberté. Paris : Salvator. 

CLAIR, Jean. 1983. Considérations sur l’état des Beaux-Arts. Paris : Gallimard. 

CHEVALLIER, Jacques. 1990. « La dimension symbolique du principe de légalité ». 

Revue du droit public et de la science politique en France et à l’étranger, no 6, 

p. 1654–1677. 

—. 1994. L’État de droit (2e éd.). Paris : Montchrestien. 

—. 2017. L’État post-moderne (4e éd.). Paris : Librairie générale de droit et de 

jurisprudence, LGDJ. 

COLLIOT-THELENE, Catherine. 2013. « Les masques de la souveraineté ». Tumultes, 

vol. 40, no 1, p. 27–47. 

CRESPI, Franco. 1988. « Perte du sens et expérience religieuse ». Dans                    
La sécularisation de la pensée, sous la dir. de Gianni VATTIMO, p. 111–120. 

Paris : Seuil. 

DEBRAY, Régis. 2001. Cours de médiologie générale. Paris : Gallimard. 

DURKHEIM, Émile. 2020. « “L’individualisme et les intellectuels” (1898) ». Dans 
Sociologie politique. Une anthologie. Édition et introduction par Florence 

HULAK, p. 281–299. Paris : Presses universitaires de France. 

ELIADE, Mircea. 1965. Le sacré et le profane. Paris : Gallimard. 

ELLUL, Jacques. 1973. Éthique de la liberté. 3 volumes. Volume 1. Genève : Labor 

et Fides,  

—. 2022. Philosophie du droit. Paris : Table ronde. 

FLEURDOGUE, Denis. 2008. « Naissance d’une tradition funéraire présidentielle. 

Mourir sous la Ve République ». Études sur la mort, vol. 1, no 133, p. 111–125. 

FŒSSEL, Michaël. 2000. La religion. Paris : Garnier-Flammarion. 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

125 

GARAPON, Antoine, Frédéric GROS et Thierry PECH. 2001. Et ce sera justice. Punir 

en démocratie. Paris : Odile Jacob. 

GAUCHET, Marcel. 1998. La religion dans la démocratie. Paris : Gallimard. 

—. 2005. La condition politique. Paris : Gallimard. 

GRANGÉ, Ninon. 2022. « Penser / représenter le massacre : un tabou philosophique 

depuis l’Antiquité ? ». Kentron, no 37, p. 173–196.  

GREWE, Constance. 2011. « Les droits intangibles ». Dans Annuaire international de 

justice constitutionnelle, 26–2010. Constitutions et droit pénal – Hiérarchie(s) et 

droits fondamentaux, p. 437–452. 

GUYCHONNET, Paul et Claude RAFFESTIN. 1974. Géographie des frontières. Paris : 

Presses universitaires de France. 

HEIN, Michael. 2015. « Ewigkeitsklauseln – Sag niemals nie ! ». Katapult (mai). 

Récupéré le 3 mars 2023 de https://katapult-magazin.de/de/artikel/sag-niemals-

nie. 

JOAS, Hans. 2017. Les pouvoirs du sacré. Paris : Seuil. 

KELSEN, Hans, 2004 [1932]. La démocratie. Sa nature, sa valeur. Paris : Dalloz. 

KEYSERLINK, Edward W. 1979. Le caractère sacré de la vie ou la qualité de la vie 

du point de vue de l’éthique, de la médecine et du droit (étude). Commission de 

réforme du droit du Canada, Ottawa : Commission de réforme du droit.  

KHÉNAFFOU, Gérard. 2019. « Synthèse : l’origine religieuse des symboles de la 

Justice ». Dans La laïcité dans la justice [rapport de recherche], sous la dir. de 
Mathilde PHILIP-GAY et al., p. 37–46. Lyon : Mission de recherche, Droit et 

Justice, Université Jean Moulin Lyon 3. Récupéré le 17 février 2023 de 

https://shs.hal.science/halshs-02915076/document. 

KLEIN, Milton M. 1995. « Mythologizing the U.S. Constitution ». Soundings : An 

Interdisciplinary Journal, vol. 78, no 1, p. 169–187. 

MANENT, Pierre. 1987. Histoire intellectuelle du libéralisme. Paris : Hachette. 

—. 2001a. Cours familier de philosophie politique. Paris : Gallimard. 

—. 2001b. Les libéraux. Paris : Gallimard.  

—. 2007. Enquête sur la démocratie. Paris : Gallimard. 

MARX, Karl. 1993. Œuvres choisies. 2 volumes. Volume 1. Paris : Gallimard. 

OTTO, Rudolf. 1969 [1929]. Le sacré. Paris : Payot. 

OZOUF, Mona. 1976. La fête révolutionnaire, 1789–1799. Paris : Gallimard. 

PENA-RUIZ, Henri. 2012. Dieu et Marianne. Paris : Presses universitaires de France.  

PORTALIS, Jean-Étienne-Marie. 2004 [1801]. Discours préliminaire du premier 
projet de Code civil. Préface de Michel MASSENET. Bordeaux : Confluences. 

Récupéré le 15 février 2023 de https://mafr.fr/IMG/pdf/discours_1er_code_ 

civil.pdf. 



Marc CHEVRIER 

126 

PUFENDORF, Samuel. 1690. Traité de la religion chrétienne par rapport à la vie 

civile. Utrecht : Antoine Schoute. 

RATZINGER, Joseph, Benoît XVI. 2018. Libérer la liberté. Sion (Suisse) : Parole et 

Silence.  

RAYNAUD, Philippe. 2019. La laïcité. Paris : Gallimard. 

ROCARD, Michel. 1989. « Déclaration de M. Michel Rocard, Premier ministre, sur la 

célébration du Bicentenaire de la Révolution française et de la liberté de culte et 

la naissance du premier culte réformé à Paris, Paris le 7 juin 1989 ». Récupéré le 
11 février 2023 de https://www.vie-publique.fr/discours/195974-declaration-de-

m-michel-rocard-premier-ministre-sur-la-celebration-du. 

ROGOFF, Martin A. 1997. « A Comparison of Constitutionalism in France and 

United States ». Maine Law Review, vol. 49, no 21, p. 21–83.  

SCHRÖER, Christina. 2015. « Une rhétorique sacrée au service de la République 

profane. Le programme de La Révellière-Lépeaux sur les “institutions 
républicaines” comme première mise en œuvre d’une éducation morale étatique 

(1797–1799) ». Histoire, monde et cultures religieuses, vol. 35, no 3, p. 95–110. 

SCOLARI, Baldassare. 2014. « Das Heilige im Staat und das Opfer für den Staat in 

Paul Kahns Political Theology ». Theoriekritik. Récupéré le 26 février 2023 de 

http://www.theoriekritik.ch/?p=957.  

SCUBLA, Lucien. 2004. « Les dimensions religieuses de la Déclaration des droits de 

l’homme et du citoyen de 1789 ». Ateliers, no 27. Récupéré le 4 février 2023 de 

http://journals.openedition.org/ateliers/8578.  

FROMENTIN, Thomas et Stéphanie WOJCIK. 2008. « Préambule, sacré et profane, 
figures intangibles de la représentation politique ? ». Dans Le profane en 

politique. Compétences et engagements du citoyen, sous la dir. de Thomas 

FROMENTIN et Stéphanie WOJCIK, p. 13–25. Paris : L’Harmattan. 

VIEILLARD-BARON, Jean-Louis. 2010. La religion et la cité. Paris : Du Félin. 

WEBER, Max, 1986. « Parenthèse théorique : le refus religieux du monde, ses 

orientations et ses degrés ». Archives de sciences sociales des religions, vol. 61, 

no 1, p. 7–34. 

WUNENBURGER, Jean-Jacques. 2001. Le sacré (4e éd.). Paris : Presses universitaires 

de France. 



Au bord du sacré, l’État laïque contemporain 

127 

 

 

 

___________________________________________________________  

Abstract :  The secular liberal state based on rationalised law postulates 

the possibility of separating politics from a so-called religious domain, 

with which it would break in every respect. While the liberal state may 

regulate the external aspect of religion, it remains the case that the state 

continues to deal with sacred things, to name them, and even to maintain 

them in various ways. In this sense, the sacred extends beyond the religious 

as understood by the categories of state law. Moreover, the contemporary 

liberal state makes itself sacred by various means. This is why it is on the 

verge of the sacred, whether it be the religious sacred that it imbues itself 

with, or a civic sacred that may predate the emergence of Christianity, the 

manifestations of which can be seen in the law itself, institutional rituals, 

the intangibility attributed to state borders, and even the institution of 

political representation, the 'totemic' significance of which has been 

emphasised by sociology and legal theory. 

Keywords : Secular state, sacralization, politics, frontiers, constitution, 

separation of the religious and politics, law 

___________________________________________________________  

 


