RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 129-157

La technologie, nouvel horizon du
sacré ¢

Lionel OBADIA *

Résumé : Les technologies digitales sont-clles devenues le nouvel
horizon du sacré ? Le déferlement des nouvelles technologies et leur
incorporation rapide dans les pratiques ordinaires des citoyens des sociétés
hypermodernes laissent peu de doutes quant a une véritable révolution
culturelle (a défaut d’étre anthropologique) concomitante d’une
digitalisation croissante et a grande échelle du monde actuel. Ces nouvelles
technologies, aux formes et aux impacts diversifiés, participent d’un
mouvement de fond qui affecte le monde des religions qui se
« technologise ». Dans un mouvement paralléle, les technologies font
I’objet d’une inattendue sacralisation, en contexte de sécularisation
avancée (du moins dans les pays a fort avancement industriel). Les
technologies actuelles (I’Internet, I’IA et les robots) accompagnent les
métamorphoses des croyances — et jusqu’a un certain point, les suscitent.
En nourrissant la réflexion d’exemples précis, cet article posera quelques
¢léments clés pour une réflexion autour des rapports entre croyances et
technologies, a I’époque actuelle.

Mots clés : technologies, digitalisation, sacré, métamorphoses, croyances

En 1954, I’essayiste frangais Jacques Ellul publie un livre qui
marquera a la fois la philosophie et la sociologie des sciences et
technologies : La technique ou [’enjeu du siécle. 11 y pose un
axiome qui ne cessera d’étre confirmé : alors que la technique joue
un évident réle de désacralisation du monde, & mesure que la

Lionel Obadia est professeur en anthropologie, a I’Université Lyon 2.

129



Lionel OBADIA

technique se fait plus importante en société, elle se pare des atours
du sacré :

[...] plus rien n’est le domaine des dieux, des puissances
non naturelles. L’homme qui vit dans le milieu technique
sait bien qu’il n’y a plus de spirituel nulle part. Et
cependant nous assistons a un étrange renversement ;
I’homme ne peut vivre sans sacré ; il reporte son sens du
sacré sur cela méme qui a détruit tout ce qui en était
I’objet : sur la technique. (Ellul, 1954 : 132-133.)

Avait-il anticipé un phénomeéne de fond ou spéculé sur un avenir
qui reléve plus de la fiction que de la science ? Et plus encore :
cette tendance qui a jailli dans le mouvement d’une technisation
croissante des sociétés de ’aprés-Seconde Guerre mondiale est-elle
comparable a celle que connaissent les sociétés du tournant des
XXe et XXI° siécles — ce qu’il est convenu d’appeler la « révolution
digitale » ou « numérique »' ?

Dans le déferlement des technologies digitales, de 1’Internet, de
la communication, de I’intelligence artificielle et de la robotique,
les croyances traditionnellement attachées a des objets surnaturels
(des dieux, des forces, des entités, etc.) sont, en effet, sujettes a des
changements dont les sciences historiques et sociales mesurent a
peine les formes et les conséquences (croyances dispersées mais
toutefois visibles car trés médiatisées) et en particulier pour ce qui
concerne les croyances relatives au sacré. ChatGPT, un « chatbot »
(un agent de dialogue programmé pour simuler un dialogue naturel
entre humains) d’intelligence artificielle (ces programmes
informatiques a haute performance simulant des capacités
cognitives et linguistiques humaines) qui, depuis sa mise en ligne
en 2022, a fait des prouesses et a flouté les frontiéres entre
I’humain et la technologie, a été au centre des débats publics et des
réflexions scientifiques. Il s’agit 1a d’un espoir nourri par les plus
convaincus que les technologies figureraient I’avenir radieux de
I’humanité. En miroir, il incarne aussi 1’une des peurs collectives

L’usage du terme « digital », plutdt que celui de « numérique », se veut un
« choix théorique ». Selon Philippe Breton (2020), «la distinction entre
numérique et digital réside dans I’accent mis sur la technologie et 1’usage par
opposition a la simple conversion des données ». Dans le « digital », il y a donc
I’approche par les pratiques qui est celle ici privilégiée, alors que « numérique »
reléve plutdt d'une approche technique qui intéresse les ingénieurs.

130



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

du XXI° siécle entretenue par les mouvances sceptiques, celle d’un
luddisme digital des plus ambivalents (Obadia, 2020a), nourri de la
crainte de voir une nouvelle humanité (dite « posthumaine ») naitre
du terreau des technologies et qui s hybriderait avec elles, au point
de perdre ce qui fait précisément 1’humain (Sadin, 2016). Ces peurs
résonnent désormais dans les sociétés humaines avec plus ou moins
de profondeur selon le degré de digitalisation, d’industrialisation et
de développement économique de ces derniéres.

Premiéres balises théoriques

Les intelligences artificielles, les « IA », développées en masse
depuis quelques années déja, ont connu, avec ChatGPT 4 (I’agent
de dialogue de I’entreprise de pointe OpenAl), de considérables
progres, qui ont donné lieu a de multiples variantes dans le domaine
du conseil et du coaching, de 1’accompagnement psychologique et
du soin, de Iinteraction expérimentale et des apprentissages
cognitifs, des activités ludiques, de 1’éducation et de 1’économie de
la connaissance, et bien d’autres qu’il serait évidemment trop long
de détailler ici (Alexandre, 2017). Le secteur des croyances ne
pouvait évidemment échapper a ce mouvement qui semble
irrépressible. Il ressort toutefois deux phénomeénes de ce qui
apparait comme une effervescence technophile ou technophobe
mais dans tous les cas technocentrée : d’une part, ce qu’on pourrait
qualifier de technologisation du sacré, c’est-a-dire I’appropriation
ou le développement de technologies électroniques au service
d’organisations religieuses (des traditions historiques ou des
mouvances plus marginales) ou d’acteurs de mouvements plus
« spirituels » (comme la nouvelle vague des « magiciennes » sur les
réseaux sociaux ; Miller, 2022). Le site d’information Nippon.com
évoque en 2023 un « Buddhabot », une version ChatGPT dont les
réponses sont inspirées des textes sacrés du bouddhisme (Arab
News, 2023), mais la méme année, le Washington Post avait de son
coté signalé que des Eglises protestantes n’avaient pas hésité a
recourir & la technologie pourtant controversée dans le monde
religieux (Grieshaber, 2023). Parallélement, les médias ont relayé
avec au moins autant de curiosité la mise sur le marché d’un
« Jesus-bot», une IA générative qui « dialogue» avec des
individus par écran interposé (Ask Jesus, s.d.). Trois programmes
qui fonctionnent sur une technologie identique, mais s’adressent a

131



Lionel OBADIA

des « publics » différents, qui, pourtant, ont en commun d’avoir
inspiré des dispositifs techniques convoquant le symbolisme du
sacré, ici, inscrit dans des traditions clairement identifiées, et donc
répondant au champ sémantique du religieux dans le sens le plus
classique du terme (en référence a la transcendance et au divin,
notamment). Mais c’est aussi une forme de sacré plus diffus et
moins traditionnel qui se déploie dans le méme temps, et dans un
méme contexte.

Car, d’autre part, en effet, des phénoménes d’une autre nature
mais qui relévent du méme domaine technologique mettent en
lumiére ce qui apparait comme une sacralisation des technologies,
qui se traduit par un respect particulier témoigné a ’endroit des
produits des technologies digitales (comme les ceuvres d’art
générées par 1A ; cf. Brunet, 2018), mais aussi des composantes de
la technologie (I’information, qui est érigée au rang d’objet sacré,
Breton, 2011 ; les données, dont Harari (2017) suggere qu’elles
font 1’objet d’une véritable « religion », voire des machines elles-
mémes (Souza Aguiar, 2018). Si, bien souvent, c’est un sacré
« positif » qui est mobilisé, en référence a la religion ou a un
mod¢le d’elle-méme (foi, transcendance), c’est aussi un sacré
«négatif » ou magique (selon ’ancienne opposition de Hubert et
Mauss, 1950 [1902—-1903]) qui surgit dans ces développements
technologiques : soit comme espaces ou s’expriment des croyances
magiques (Susca, 2016 ; Obadia, 2020b), soit comme support de
croyances plus ténébreuses et furtives, comme celles qui
s’appliquent aux spectres et aux fantdmes, lesquels ont trouvé dans
les téléphones intelligents et les écrans d’ordinateur de nouveaux
moyens de se manifester aux vivants (Obadia, 2021). Ce qui a fait
dire a certains observateurs que les technologies, qui sont par
ailleurs divinisées ou sacralisées, peuvent aussi étre hantées par de
biens traditionnels revenants de 1’au-dela, ou par des apparitions
plus vagues et fugaces (Sconce, 2000).

Ces exemples ne sont que des événements particuliers mais
considérés ensemble, ils représentent 1’écume d’une vague de fond
bien plus large : I’'immixtion de ces nouvelles technologies dans
I’ensemble des compartiments de 1’existence des humains, ce qu’il
est désormais convenu d’appeler la « révolution digitale », ne
pouvait qu’emporter avec elle le monde des croyances, dans son
infinie diversité. Des religions fortement institutionnalisées aux
croyances bien établies aux mouvances spirituelles aux contenus

132



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

plus diffus, c’est une effervescence généralisée qui semble saisir
actuellement tous les promoteurs du sacré, quelles qu’en soient les
formes. Le journal francais Usbek et Rika, qui revendique de se
consacrer au « futur » et a explorer les thématiques innovantes a, en
2023, dédié I'un de ses numéros aux « nouvelles routes de la foi »
qui se dessinent dans 1’environnement numérique. Les thématiques
s’y déploient toutefois sans surprise pour les chercheurs qui sont
familiers du domaine: ressources religieuses sur Internet,
communautés croyantes en réseau, gourous énongant des sermons
par I’intermédiaire des écrans, expériences spirituelles digitales,
prosélytisme intégriste en ligne, etc. Un numéro agrémenté de
nombreuses (et trés succinctes) vignettes qui révelent le caractére
mosaique et surtout peu unifié des usages religieux de différentes
technologies modernes, et des paraboles du sacré qui émaillent les
développements des technologies. Deux thématiques qui, il faut
bien le reconnaitre, n’ont connu que de trés récents développements
dans le champ académique. A peine surgies dans la presse et dans
la littérature scientifique, ces thématiques sont cependant de facto
déja dépassées face au déploiement constant, perpétuellement
renouvelé et tous azimuts de la « haute technologie » (high-tech).

Si I’on tente, comme on va le faire ici, de poser les grandes
lignes d’une réflexion, c’est alors un panorama a vocation
heuristique qui sera forcément limité par la particularité de chaque
technologie considérée dans son contexte d’usage — 1A, Internet et
robots : mais toutes participent a leur maniére de cette vague
d’inscription des technologies digitales dans les univers de
croyances ou de ce processus d’attribution de croyances aux

technologies.

Religions et / religion de

Toute analyse des métamorphoses du sacré et des technologies
semble soulever une question préliminaire, qui appelle a des
réponses complexes : jusqu’a quel point les métamorphoses du
sacré sont-elles imputables a la révolution digitale dés lors que la
technologie entre en compte dans les facteurs considérés ? Outre le
fait que toute métamorphose sociale ne saurait étre considérée
comme exclusivement de cette nature, une différence subtile mais
importante doit étre d’emblée pointée : celle qui distingue, d’un

133



Lionel OBADIA

coté, I’appel a la « religion » ou au « religieux » dans le domaine
technologique qui procéde d’une parabole, alors que d’un autre
coté, ce sont des formes clairement identifiées comme relevant du
religieux par référence directe aux traditions que I’on trouve sur
I’Internet, dans les applications de téléphones intelligents, sur les
réseaux sociaux, dans les messageries et les plateformes non
spécialisées, en IA et en Réalité Virtuelle (RV). A partir de 13, une
opposition conceptuelle peut étre tracée entre les deux grands liens
épistémologiques : un rapport ontologique, d’une part, qui stipule
que les technologies et la religion existent a part 'une de ’autre
mais s’influencent mutuellement ; et un rapport métaphorique,
d’autre part, selon lequel technologies et religion peuvent présenter
des ressemblances ou des convergences par analogie. Cette
distinction se traduit dans une opposition théorique qui distingue
entre « religion ef technologie » et « religion de /a technologie » ou
« religion des technologies » respectivement.

Le premier est a I’évidence le plus répandu dans les sciences
humaines et sociales, et c’est celui qui ouvre ce premier volet de
discussion. Dans I’ordre d’intérét des technologies qui ont le plus
retenu [’attention des universitaires qui s’intéressent a cette
thématique, c’est I’Internet qui occupe la premiére place : « Dieu »
(en fait, les religions) s’invite(nt), en effet, de maniére visible sur la
Toile, qui offre des modalités d’usage et une vitesse de diffusion de
messages jamais égalées (Hackett, 2005) et incorpore des
technologies digitales a des pratiques déja instituées. Depuis, les
travaux sur «le religieux sur D’Internet» n’ont cessé de se
multiplier en volume et de s’enrichir de cas d’études variés
(couvrant le spectre large des religions théistes et cosmiques). Dés
1996, aux prémices d’une vague de fond qui allait déferler ensuite,
Stephen O’Leary (1996) considérait 1’Internet comme un « espace
sacré », en 1’occurrence, un espace investi par des acteurs et des
organisations qui y versent des contenus relatifs au sacré. De
nouvelles pratiques s’y développent qui, souvent, prolongent des
modalités de communication entre humains ou avec leurs objets de
croyance (ce qui fait donc la définition minimale du sacré, selon les
théories classiques de 1’anthropologie) (Obadia, 2024): priéres,
sermons, confessions, rituels, instructions et prosélytisme, qui a
notamment été pointé du doigt dans le cadre d’un islam radical et
expansionniste, mais qui concerne aussi le judaisme ultra-
orthodoxe et les mouvances chrétiennes fondamentalistes comme le

134



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

Pentecotisme nord-américain (Hackett, 2005 ; Campbell, 2012). 11
s’agit 1a d’une appropriation des technologies par les religions et a
des fins religieuses — mais cet aspect est loin d’épuiser toutes les
possibilités d’interprétation des rapports entre sacré et technologies,
et notamment comment les technologies deviennent « sacrées ».

Du co6té des instances religieuses, c’est, en outre, une relation
ambivalente que nourrissent les grandes traditions a 1’endroit des
technologies de connexion. D’un co6té, les religions peuvent
difficilement refuser de prendre le train de la digitalisation tous
azimuts sans apparaitre méfiantes, voire franchement hostiles aux
nouvelles technologies, et donc incapables de s’adapter aux
nouvelles conditions d’existence. Elles restent toutefois, d’un autre
coOté, mesurées dans les usages qu’elles en font : aprés la télévision,
I’Internet a été un puissant vecteur de prosélytisme, mais toutes les
traditions ont aussi vu dans ce médium une source potentielle de
corruption de ses principes éthiques et théologiques. Ce
déploiement des religions sur I’Internet a été largement exploré par
les chercheurs d’expression frangaise (Duteil-Ogata et Jonveaux,
2020 ; Douyére, 2015) et anglaise (Dawson et Cowan, 2004). Cette
focale sur les technologies de communication a amené les
sociologues a s’intéresser plus particuliérement aux nouveaux
modes de médiatisation de la religion (Stolow, 2013 ; Hjarvard,
2008). Mais il ne s’agirait pas d’oublier les autres formes qui ont
bénéficié de ces développements et notamment les mouvances
« spirituelles » du religieux a la marge des grandes traditions
(Guillory, 2022 ; Mayer, 2000). Pour rendre compte du prisme
large de ces manifestations, plusieurs concepts ont émergé, par
exemple celui de « cyber-religion » (forgé par Pace, 2018) qui
permet de dépasser la formule classique de « religion dans le
cyberespace » (Caron, 2004). Plusieurs questions clés se posent a
partir de 1a : quels sont les impacts effectifs et mesurables de ces
technologies sur les croyances ? Certains, comme Régis Debray
(2000), ont reconstitué un « Itinéraire de Dieu » qui est en fait une
histoire de la religion a travers le prisme des médias et supports
inventés par I’humanité, et tendent a faire des technologies les
raisons d’un épuisement du sens du sacré. Cette perspective, fondée
sur une analyse qualitative, offre a la réflexion une solution de
rechange aux premicres sociologies de la sécularisation (tout en
rejoignant leurs conclusions), lesquelles ont attribué principalement
sinon exclusivement des causes sociales aux métamorphoses du

135



Lionel OBADIA

sacré, notamment, mais pas uniquement, son « appauvrissement »
mais aussi son « retour ». D’autres causes, de nature économique,
ont également été examinées (Gauthier, 2018 ; Obadia, 2013) avec
les mémes conclusions paradoxales. C’est un méme processus de
« dématérialisation » des religions mais ¢également de
« réenchantement » qui serait a ’ceuvre dans le mouvement de
« technologisation » ou de digitalisation des sociétés (Pace, 2018).
C’est précisément le caracteére inattendu du phénomeéne mais aussi
son ampleur qui obligent a retisser les liens théoriques entre
croyances et technologies, qui auraient prétendument été rompus
par la guerre culturelle entre « science » et « religion » (Gingras,
2016).

Car, en outre, a I’image de ce que les analyses a focale sociale
ou économique ont dévoilé, les travaux sur le sacré et la
technologie moderne montrent que c’est toute une sacralité
originale, qui n’est pas entiérement subordonnée aux dogmes et aux
rituels des traditions historiques, qui se déploie nativement sur
I’Internet. Ce que Helland (2005) et Campbell (2012) appellent les
« online religions », c¢’est-a-dire des systémes de croyances nés de
I’écosystéme technologique, a la différence des « religions online »
qui procédent d’une expansion dans ’univers technologique de
systémes de croyances préexistants, parce que l’Internet permet
aussi, par sa structure multipolaire et son extréme complexité,
I’expression d’une multitude de croyances dont beaucoup relévent
de ce «sacré hors religion» qui caractérise les dynamiques
modernes de la croyance (Champion ef al., 2007).

La vague de sacré qui touche la technologie —ou la
technologisation du sacré (selon que I’angle retenu focalise sur
I’'une ou l’autre des perspectives) — est loin de se limiter a la
maniére dont les religions se déploient sur la Toile : si I’Internet
représente assurément la technologie qui a le plus retenu I’attention
des chercheurs, c’est néanmoins loin d’étre la seule concernée par
ces adaptations religieuses aux technologies digitales. L’actualité
de la derniére décennie, notamment celle qui s’est concentrée sur la
pandémie de Covid-19 dans le monde, fourmille d’exemples
(diffusés sur I’Internet) d’adaptations ambivalentes des religions
aux nouvelles technologies, avec notamment ces messes
«virtuelles » ou un prétre officie devant une salle composée
essentiellement de téléphones intelligents (largement discutée par la
presse et les réseaux sociaux) mais aussi des réactions plus

136



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

ironiques a propos de ces téléphones. Une campagne d’affichage
dans les églises en France a récemment ét¢ largement relayée sur
les médias électroniques : une affiche placardée dans les lieux
sacrés énongait en substance qu’« il est probable qu’en entrant dans
cette église vous ressentiez 1’appel de Dieu, par contre, il est peu
probable qu’il vous appelle par téléphone » (une invite, donc, a
laisser la technologie de c6té en contexte religicux). Les téléphones
intelligents ne sont pas uniquement des solutions de rechange ou
des béquilles technologiques palliant un défaut de sociabilité dans
le cadre des religions : ce sont aussi de puissants instruments qui
sont mis au service d’une économie spirituelle ou religieuse
orchestrée par des acteurs économiques (Nieborg, 2021). Ces
concentrés de technologie, terminaux d’ordinateurs qui se glissent
dans des poches et sont utilisables a loisir, offrent, en effet, une
multitude de programmes ou « applications » qui permettent
d’avoir accés a des textes sacrés, des conseils pratiques sur telle ou
telle pratique religicuse, des rites dématérialisés (Campbell et La
Pastina, 2010), mais aussi une offre de prestations et de ressources
hors tradition, qui propose de la méditation, de la divination ou de
la magie, et un ensemble de services de nature « spirituelle »
(Gorichanaz, 2022). Ces « applis » spirituelles s’ajoutent ainsi aux
applis religieuses, et s’inscrivent dans 1’économie ouverte du sacré
en régime de modernité technologique (Obadia, 2013).

A plus d’une reprise, les observateurs et analystes de tous
horizons (et souvent loin des sciences religieuses) ont fait le constat
d’une récurrence de la référence au lexique du sacré, fit-il religieux
ou magique. Pour certains observateurs des progres technologiques,
dont I'auteur de ces lignes, la perspective métaphorique mérite
d’étre considérée sérieusement. D’un c6té, les croyants convaincus
voient, par exemple dans I’Internet, plus qu’un support pour des
messages religieux, une véritable « fenétre vers I’infini » de
I’existence (Henderson, 2000). Mais d’un autre coté, par leurs
prouesses qui ne cessent de surprendre et d’émerveiller, voire de
susciter la crainte, les technologies digitales semblent susciter des
émotions et des attitudes qui se rapprochent tant de celles de la
religion qu’il serait tout a fait concevable de considérer qu’il existe
une identité¢ de nature au-dela de la similitude des formes entre
technologies et religion (Fischer, 2014).

137



Lionel OBADIA

Divins robots et IA « sacrée » ?

Les technologies qui ont connu les plus impressionnants progres
sont sans doute les technologies robotiques et d’intelligence
artificielle, les « IA » — deux catégories conceptuelles recouvrant
des réalités trés larges mais ramassées ici autour de la production
de robots (mécaniques surtout) pour I’une et d’agents informatiques
collaboratifs sur une base algorithmique pour 1’autre. L’intelligence
artificielle a suscité ces derniéres années de vastes débats dans
I’ensemble des sociétés humaines, mais dans le contexte occidental,
ces discussions ont curieusement résonné des accents du sacré. Un
événement a été particuliérement important : la volonté exprimée
en 2017 par un ancien ingénieur de 1’entreprise Google, Anthony
Levandowski, de créer une nouvelle religion dite « Eglise de
I’intelligence artificielle » sur la base d’un manifeste intitulé « Way
of the Future », qui a posé comme principe que la capacité des
machines et des programmes a dépasser ’humain est indéniable, et
qu’en conséquence, l’avenir de I’humanité repose sur une
collaboration pacifique avec les technologies, qui deviendront avec
le temps les « nouveaux maitres » de la planéte et qui feront méme
’objet d’un culte. L’Eglise en question a suscité la curiosité et la
circonspection des observateurs, en particulier des journalistes, qui
se sont interrogés sur sa réalité : un canular (hoax) tel que I’Internet
les facilite, un effet d’annonce, une véritable prophétie ou le délire
de son créateur ? Peu de temps aprés sa création (en 2017), 1'Eglise,
qui n’aura eu d’existence que sous une forme digitale, en ligne, a
annoncé sa dissolution en 2021, mais a récemment été relancée
(2023).

Il est difficile et un peu hasardeux de tirer de cet exemple des
conclusions plus larges sur la trajectoire des croyances dans les
technologies — puisque 1’Eglise aura été un espoir et un échec a la
fois. Il n’en demeure pas moins que la référence au sacré (en
I’occurrence ici au religieux) dans les débats sur I’ITA a mis en relief
les tensions entre vérités (scientifiques) et fictions (idéologiques)
qui balisent le domaine des interactions entre humains et machines.
Dans ce contexte, c’est la notion de « croyance » qui s’impose, en
tant qu’elle renvoie a des craintes qui sont largement partagées
actuellement sur I’impact de ces technologies sur le monde actuel et
un futur proche (Sadin, 2016). Pour les ingénieurs d’lA, ces
croyances représentent la part « irrationnelle » qui freine une

138



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

« bonne » compréhension des technologies et de 1’TA, et qui nourrit
les nombreuses dystopies de 1’époque (Ganascia, 2017). Les
principaux penseurs et défenseurs de I’'TA, comme Ray Kurzweil
(1999), évoquent de leur coté [’avénement de « machines
spirituelles » (bientot dotées d’une capacité a penser, et non pas
portées vers la métaphysique et le sacré) et sont persuadés de
I’inéluctabilité de 1’automation et de la digitalisation des sociétés
humaines.

Leur avancée rapide crée une inqui¢tude du c6té des hommes de
religion, celle de voir la montée de ces technologies éroder encore
un peu plus la croyance en Dieu ou la confiance en la religion, qui
est mise au défi de comprendre et de travailler avec des
technologies qui se jouent de la réalité et de la virtualité, alors que
d’un autre coté, s’affirme actuellement une attitude un peu plus
confiante envers des technologies d’IA qui aident finalement les
religions a penser leur adaptation aux enjeux du XXI° siecle, aux
nouvelles questions théologiques et aux nouvelles modalités
(Vestrucci, 2022). Ce qui vaut pour une tradition n’est pas
extensible a toutes : ’exemple de la montée en force des chatbots,
ces agents de dialogue programmés pour simuler un dialogue
naturel entre humains, est un exemple frappant de la différence
entre les degrés d’acceptation et d’accommodation des religions
aux nouvelles technologies. Le design et la diffusion récente d’un
Christbot, un « chatbot chrétien » qui utilise une esthétique
traditionnelle et qui puise dans les textes canoniques, ont a la fois
été salués comme une avancée technologique pour les religions et
créé une source d’anxiété par rapport a la possibilité d’une aporie
de la foi (s.a., 2023). Une méme technologie développée dans le
contexte du Japon, avec une intelligence artificielle entrainée aux
textes et a la rhétorique bouddhistes, un Buddhabot, suscite au
contraire un fort intérét et nettement moins de résistance de la part
du public utilisateur auquel il est destiné que son équivalent
chrétien (Lam, 2022). Les technologies d’IA avancent donc a
marche rapide dans le champ de la religion, révélant une
ambivalence persistante : d’un c6té, elles sont (encore timidement)
mises au service des religions, mais d’un autre, elles sont érigées au
rang d’objets de sacralisation, et elles procédent alors par dérivation
des croyances de leurs objets traditionnels vers de nouvelles
formes : les technologies deviennent elles-mémes sources de
croyance qui débordent les cadres religieux et les traditions

139



Lionel OBADIA

rituelles, et supposent de repenser la nature méme du sacré
(Vestrucci, 2022 ; Obadia, 2022).

Les robots forment un second groupe de technologies dont les
liens avec le sacré peuvent étonner : 1a encore, leur développement
massif et rapide résonne d’accents de mythologie et de science-
fiction. II est, en particulier, un scénario qui nourrit la robotique
depuis la mythologie antique, celle d’un soulévement des machines
contre leurs créateurs — des créatures d’Héphaistos et de la 1égende
du Golem dans le judaisme jusqu’aux « robota » de Capek, la piéce
de théatre qui a invité le terme, a la Maria du Metropolis de Fritz
Lang et aux toujours plus nombreux robots dans la production
cinématographique plus récente (2001, I'Odyssée de l’espace, la
saga Terminator, I-robot et la série Westworld, entre autres). C’est
un méme schéma de la créature se retournant contre son créateur
qui entoure les robots. Ce qui les inscrit de plain-pied dans une
narration mythique et un arriére-plan religieux. Le théologien
américain Robert M. Geraci a souligné que les robots de cinéma
présentaient souvent des similitudes avec des références au sacré
dans I’approche classique de Rudof Otto, qui le définit comme
source d’un mystére effrayant (Geraci, 2006). Et du coté des
historiens de 1’ Antiquité, les « robots » (figurés souvent, fabriqués,
pour certains) sont depuis longtemps associés a des croyances
magico-religieuses ; il y avait donc tout lieu de penser qu’en dépit
du mouvement de la modernité et de la sécularisation qui a affecté
les sociétés industrielles modernes, la croyance revienne jouer un
role dans le déploiement des robots dans les sociétés modernes
(Mayor, 2018 ; Collognat et Chopin, 2020).

L’inégal développement de robots selon les régions du monde
peut étre expliqué en termes économiques et technologiques, mais
la religion semble aussi jouer un réle, en particulier pour expliquer
le boom des robots en Asie. Il y a déja quelques années que le
roboticien japonais Masahiro Mori avait suggéré (dans Le robot
dans le Bouddha) une compatibilité théologique et pratique entre le
bouddhisme et les machines a comportement, ce qui permettait de
comprendre le développement phénoménal et la trés grande
acceptabilité des robots au Japon. Nombre d’autres théories ont
toutefois été énoncées proposant des alternatives théoriques — tel
I’animisme (Vidal, 2014). La question de cette correspondance
n’est pas tranchée, car le modele d’analyse semble un peu trop
déterminé par le facteur culturel et religieux, qui prime sur tout

140


Čapek%20%20?%20https://booknode.com/auteur/karel-apek

La technologie, nouvel horizon du sacré ?

autre aspect (politiques industrielles, dynamiques économiques,
créativité technique, etc.) et réduit finalement 1’analyse au seul
rapport entre technologie et systémes de croyances traditionnels,
comme si ce rapport pouvait a lui seul tout expliquer. Dans tous les
cas, les robots se développent rapidement dans les sociétés a fort
développement technologique et économique, comme le Japon et la
Chine, mais aussi en Inde, pour des raisons localement différentes
mais toutes liées a une course globale a la technologie. Dans ce cas,
encore, I’assimilation de ces progres a des croyances préalables est
tentante : les conceptions cosmiques et non pas personnalistes du
sacré, I’accent sur ['immanence plutét que la transcendance, la
reconnaissance de la matérialité comme vecteur du sacré, plutdt que
comme obstacle au développement spirituel, seraient censés
justifier ces développements technologiques. Et, dans ce sens, il y
aurait du sacré a /’origine des technologies modernes, et qui aurait
facilité leur développement.

Cette proximité entre les robots et le sacré donne lieu a un autre
phénomene : celui des robots liturgiques ou plutdt faut-il dire
religieux, en I’occurrence, des « robots prétres », ¢’est-a-dire a qui
on fait jouer un role dans un cadre rituel. Les exemples sont
connus : le plus célébre (car plus médiatisé et plus discuté) est sans
doute Mindar, un robot humanoide qui « officie » (récite des
priéres, conduit des rites et répond éventuellement a des questions
théologiques) dans un temple bouddhiste a Kyoto au Japon, mais
aussi le robot X’iander, qui a été déployé dans des temples en
Chine (Travagnin, 2020), alors que le robot Santo, qui imite la
forme d’une statue de saint, élaboré au Japon, a été expérimenté en
milieu catholique en Italie (Trovato et al., 2021) et le robot
BlessU2, lui aussi humanoide, assure 1’accueil dans un temple
protestant en Allemagne (Loffler ef al., 2021). Ce déplacement des
expressions modernes du sacré vers les robots ouvre ainsi un
nouveau champ, en D’occurrence la possibilité qu’ils soient
divinisés en tant que tels (et non pas mis au service du divin,
comme le montrent les travaux d’Emmanuel Grimaud, 2021) et
donc qu’ils participent d’une certaine maniére a cette transition
transhumaniste que Kurzweil (1999) appelle de ses veeux, de
maniére tout a fait concréte et immédiate.

141



Lionel OBADIA

Magie et / magie de

La croyance religieuse n’est pas, loin de 13, la seule concernée
par les impacts des progres technologiques massifs et rapides. Le
retour de la magie, ou ’entrée en scéne de la pensée magique dans
les débats autour des technologies, a entrainé un déploiement aussi
important que celui de la religion dans le domaine des technologies.
Le tournant des XX° et XXI° siécles n’est pas que « religieux », il
est aussi celui du « mouvement magique », qui connait un regain
significatif dans la modernité tardive, selon le sociologue Massimo
Introvigne (1992), qui s’intéresse a la montée en visibilité sociale et
médiatique d’une galaxie de mouvements magiques et ésotériques
auparavant discrets, voire secrets. Tant et si bien que le fameux
« réenchantement du monde », qui a largement alimenté des débats
en sociologie des religions récente (Berger, 2001), est aussi et
surtout un « réenchantement magique ». La magie se déploie
néanmoins par les technologies digitales sous des formes trés
différentes : les médias de communication y font référence (depuis
McLuhan, 2004, jusqu’a Stahl, 1995, mais aussi chez de plus
récents auteurs, comme Susca, 2016), mais le théme a aussi envahi
les débats sur les technologies, qui comprennent de toujours plus
nombreuses allusions explicites a la magie, qu’il s’agisse de magie
surnaturelle ou d’illusion (Obadia, 2022).

Dans ce déploiement tous azimuts se trouvent également des
théories de la magie qui ne disent pas aussi ouvertement leur nom.
Le roboticien M. Mori a forgé une théorie longuement discutée en
robotique, dite de la « vallée de I’étrange » (Uncanny Valley, 1972),
dans laquelle il constate que plus une forme de robot (ou d’artefact
technologique) est d’apparence humanoide, sans toutefois jamais
étre reconnue comme humaine, plus 1’esprit sécréte un sentiment
d’étrangeté de nature a troubler le rapport a la machine : dés lors,
proximité et distance, confiance et crainte, reconnaissance et
altérité constituent les ingrédients de cette curieuse sensation née de
la relation aux robots. De multiples tentatives ont été consenties de
la part des sciences et technologies pour théoriser ce schéma mental
et en faire un modéle cognitif et rationaliste, avec des critiques
fortes adressées a son fondateur, qui ne pensait néanmoins pas en
faire une théorie de la croyance. Pourtant, c’est ce méme modéle
qui améne a une réflexion sur la maniére dont les robots sont
« habités » par des principes surnaturels et deviennent ainsi en

142



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

quelque sorte des spectres, voire des entités dotées d’« ames »
(Thompson, 2019). Il y a donc aussi la possibilité de reconnaitre
une autre forme de croyance et, éventuellement, par extension
théorique, une autre forme de sacralité que celles, numineuses, qui
caractérisent la religion, projetées dans les technologies: en
I’occurrence, il s’agit d’un sacré magico-sorcellaire. Cette forme
particuliére de croyance donne, en premier lieu, son socle théorique
au domaine des « haunted technologies» qui explorent les
différentes maniéres dont les technologies modernes laissent
affleurer des phénomeénes qui échappent apparemment a la logique
rationaliste et qui anime les machines. Face aux
dysfonctionnements ou fonctionnements aberrants des machines,
on peut envisager que celles-ci sont « habitées » par des forces ou
des entités surnaturelles, au-dela du simple « bogue » ou « glitch »
(perturbation transitoire) du systéme. Dans ce champ, 1’analyse se
trouve donc a la frontiére entre la « simple » croyance (ou de la
croyance sans objet surnaturel ou sans référence a un facteur
métaphysique) et les croyances relatives a une altérité caractérisée,
et méme radicale (de nature religicuse, magique, mystique,
spirituelle), ce qui suppose de creuser le sillon du sacré hors des
cadres institutionnels des religions traditionnelles, celui de la
magie, encore une fois, qui ouvre a de nouvelles perspectives dans
I’analyse du développement des technologies en société. Aux
formes précitées s’ajoute celle d’une magie festive et orgiaque dont
le développement est un trait de ’hypermodernité, en réaction a
laustérité et au rationalisme de la modernité, qui se traduit, en
réaction, dans I’émergence des  néopaganismes, de
« technochamanismes » et de ritualités qui prennent appui sur des
technologies digitales, tant sur le plan de leur existence (elles se
déploient autant sur I’Internet que dans la vie sociale) que de leur
esthétique (elles empruntent a un symbolisme de « traditions
primordiales ») (Susca, 2022).

« Accents » ou « formes » : métaphores, allusions, illusions ?

L’examen des exemples présentés jusqu’ici permet de soulever
un probléme théorique et épistémologique plus large, celui de la
nature méme des concepts : ce sacré diffus, qui s’attache a des
objets qui, apparemment, sont bien loin du sacré — du moins dans
leur conception —, traite-t-il finalement réellement du sacré ? Plutot

143



Lionel OBADIA

que de revenir sur un débat un peu attendu, et pour tout dire, éculé,
sur la définition du sacré selon les auteurs classiques des sciences
religieuses (Otto, Eliade, Durkheim, etc.), j’entends ici montrer
qu’il est surtout intéressant de saisir la maniére dont la notion
connait une importante extension et désigne désormais des
émotions et attitudes de fascination, de crainte et de révérence
identiques dans leur expression (mais pas nécessairement dans leur
objet) a celles de la religion.

Les références allusives au sacré en rapport avec les
technologies modernes sont, en effet, trés nombreuses et surtout
réversibles. Deux exemples : la référence a « Dieu » a propos de
I’Internet est fonciérement ambivalente — d’un coté, elle décrit
I’expansion des croyances monothéistes dans [’espace
technologique mais, d’un autre, elle rappelle les similitudes qui
peuvent surgir a I’observation des attitudes et croyances quasi
religieuses que les ingénieurs, comme les usagers, développent non
pas grdce aux technologies, mais envers les technologies. Ce qui
signale que, une fois examinés les facteurs historiques, politiques,
sociologiques ou économiques sur lesquels les modéles d’analyse
actuels font leur lit, qui mentionnent un « épuisement» ou un
«retour » du sacré, une politisation du religieux, une dilution
sociale du sens du sacré ou une marchandisation de la religion,
c’est du coté des fechnologies qu’il s’agit de porter le regard. Ce
qui permet de scruter de manicre plus détaillée et critique le sens
d’une métaphore qui a déja été largement mobilisée dans les études
sur le religieux. Le recours a la métaphore peut alors étre considéré
de maniére sérieuse, en I’occurrence en considérant que 1’allusion
n’est pas une simple formule de rhétorique mais reléve au contraire
d’une nouvelle modalité du rapport au sacré. D un c6té, en effet, on
évoque par la une « métaphorisation » du sacré qui procederait
d’une mise a distance des objets de croyance par le langage, pour
mieux les maintenir dans I’horizon de sens, sans toutefois conserver
la densité et la qualité d’un rapport antérieur. Mais d’un autre, la
métaphore s’applique aussi a une certaine érosion du sacré dont il
ne resterait finalement que des formes fugitives, simulées,
spectaculaires ou sporadiques (Maffesoli, 1988), ce dont la figure
de style rend bien plus compte qu’une définition ontologique.

En fait, en licu et place d’'un modéle binaire et téléologique de
«flux » et «reflux » du religieux qui peine a saisir toute la
complexité des formes émergentes de la croyance et du sacré, c’est

144



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

une théorie du « déplacement» qui a été privilégiée par la
sociologie et de manic¢re générale par les sciences humaines et
sociales depuis une trentaine d’années (au moment d’écrire cet
article, 2024). L’approche par les « déplacements» offre une
description des changements du sacré et de la croyance, mais se
limite aux espaces sociaux (du «public» au «privé») ou
psychologiques (de la vie sociale a la vie subjective) (entre autres,
Hervieu-Léger, 1993). Ce sont plutét des déplacements
ontologiques, si I’on peut dire, que traduisent les nombreuses
métaphores actuelles : celles-ci ne semblent pas procéder d’un
changement de vue théorique sur le monde, mais d’un changement
du monde qui force a des révisions théoriques. Yuval Harari, qui
s’est spécialisé dans la modélisation historique a vaste échelle mais
au détriment de la complexité de 1’analyse, a, par exemple,
« prédit » I’avénement d’une « religion des données » (religion of
data) traduisant bien la maniére dont, finalement, s’opére un
glissement entre des croyances et des représentations du sacré
auparavant inscrites dans des traditions textuelles et orales, qui
avaient les technologies comme support, et des croyances qui
désormais s’appliquent aux supports de connaissance eux-mémes
plut6t qu’a ce qu’ils véhiculent (Harari, 2017).

Il existe aussi un domaine particulier dans lequel Iles
développements technologiques en matiére d’IA et d’informatique
résonnent d’échos du sacré et du religieux : il s’agit du courant
transhumaniste, qui figure sans doute I’une des initiatives les plus
cohérentes (mais pas nécessairement les plus convaincantes pour
ses détracteurs, incarnant au mieux une sorte d’analogie de la
religion, au pire une pseudoreligion de 1’hypermodernité). Fondé
sur I’idée d’une fusion de I’humain avec la technique, pour le
meilleur de ’humanité, attribué a Ray Kurzweil (1999) mais né
d’un mouvement intellectuel technophile bien plus ancien, le
transhumanisme est un systtme de pensée qui prone une
« augmentation » de I’humain par la technologie et une
transformation profonde de la condition humaine dans un élan vers
le progres et I’évolution. Le dépassement de I’humain tel qu’il est
sous sa forme actuelle et sa technologisation sont non seulement
inévitables mais hautement désirables. Le dépassement de I’humain
avec l’intelligence comme valeur ultime et la machine comme
nouvelle idole revét des accents éminemment religieux avec 1’idée
d’un « homme plus grand que ’homme » qui nourrit a la fois les

145



Lionel OBADIA

détracteurs et les laudateurs de ce mouvement (Jousset-Couturier,
2016 : 101 et suiv.). C’est, dans un sens, une certaine maniére de
réconcilier « science et spiritualité », mais dans le cadre d’une
créativité particuliére, celle d’une hybridation entre science et
croyance a travers les technologies.

Plusieurs problémes surgissent toutefois de 1’analyse : parle-t-on
de « religion » ou de « spiritualité » par projection ou procuration,
qui n’aurait de religieux que ce que la grille d’analyse apposée
impose a I’analyse, ou est-ce une « religion » dans une intention
explicite de ses fondateurs et admirateurs ? Frank Damour (2019) a
bien montré les tensions entre les différents registres possibles :
humaniste, chrétienne, gnostique, hérétique, pseudo-chrétienne, ce
qui trouble la nature du phénomeéne, qui peut a la fois entrer dans
I’'une de ces catégories tout en n’étant enfermée dans aucune en
particulier. Car la question d’une nature propre du transhumanisme,
entrant dans 1’une ou l’autre des catégories analytiques possibles,
reléeve d’une ¢épistémologie classique qui n’intégre pas la
complexité des objets hybrides tels que celui-ci ou que la magie
digitale (Obadia, 2020b). Si d’aucuns y voient une extension
transfigurée d’un idéal chrétien (car c’est aprés tout une maniére de
faire de I’étre humain un « Dieu » par des améliorations de son
corps) (Damour, 2018), d’autres considérent qu’il s’agit au
contraire d’une « foi séculiére », voire « séculariste » (Tirosh-
Samuelson, 2012). L’heuristique de la métaphore rencontre alors
des limites logiques : la nature des similitudes et I’ontologie méme
du sacré dans ces références allusives restent encore discutées, et
I’analyse encourt, en outre, le risque d’une extension excessive de
la perspective (foutes les expressions du sacré seraient alors
transformées par les technologies et foutes les technologies seraient
virtuellement des matrices de production d’un nouveau sens du
sacré — ce qui est dans les deux cas trés discutable). Bref, il y a une
certaine indécision quant a la nature méme du transhumanisme et a
son positionnement dans les nouveaux horizons idéologiques :
religion / science / les deux a la fois / ni 1’une ni ’autre ? Proposer
une réponse tranchée a ces débats serait, certes, un acte de
clarification conceptuelle, mais reléverait d’un arbitraire, en
I’occurrence, une posture discriminante qui déciderait dans quel
camp intellectuel ’auteur se positionne et, par extension, inviterait
le lecteur a faire de méme. En fait, et c’est bien 1a toute la difficulté
de la discussion, la décision de fixer le sens de ces phénomenes

146



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

dans une catégorie conceptuelle exclusive (qui en définit I’identité
— «est» ou n’« est pas » de la religion ou du sacré) fait violence a
la complexité de la réalité, qui déborde de ces catégorisations.

Si on reprend le cas du transhumanisme, il révéle toutes les
ambiguités d’un mouvement qui entend dépasser la condition
biologique et finie de I’humain, pour lui proposer une sorte de
transcendance technoscientifique et, de fait, affronter la question de
la mort, préonant ou proposant un « solutionnisme technologique »
d’immortalité contre la finitude de I’humain (Damour, 2018),
concurrengant ainsi ce qui était resté le domaine privilégié de la
religion. Mais le transhumanisme est avant tout une mouvance
idéologique, utopique et pratique fondée sur une confiance absolue
dans la technologie, ce qui brouille les cartes de sa lisibilité : ce qui
fait que, pour ceux qui entendent clarifier les choses, le
transhumanisme propose une certaine idée de la transcendance, un
«homme plus grand » (Jousset-Couturier, 2016 : 103), tout en
entendant se démarquer officiellement des religions historiques
(dont les croyances seraient « obscurantistes », ibid. : 33), ce qui
fait que le mouvement ne saurait, pour ces raisons, tre assimilé a
une religion « dans le sens conventionnel du terme » (ibid. : 120).

En fait, le transhumanisme présente des formes et des fonctions
comparables (de I’extérieur) a celles d’une religion (Damour,
2019), tout en nourrissant de 1’intérieur une certaine ressemblance
avec les religions, dans son contenu (« posthumain ») et dans ses
formes (une « foi », un horizon mythique). De fait, il force a penser
différentes modalités d’identification d’une technoculture comme
I’est le transhumanisme a la religion, qui ne cadrent pas
nécessairement avec une définition catégorielle : le transhumanisme
apparait a la fois comme un dépassement des religions, comme une
réplication mutatis mutandis d’une gnose religieuse, un effort pour
réconcilier science et croyance (Jousset-Couturier, 2016). S’il n’est
pas «une religion» au sens littéral du terme, le fait qu’il
comprenne une forme de métaphysique améne a un débat sur sa
nature, qui est intéressant non pas dans ses conclusions (est ou n’est
pas une religion) mais par les postures intellectuelles qu’il révéle
quand est tracée cette ressemblance avec le religieux (en défense de
la science ou, a I’inverse, de la religion [voir Damour, 2018 : 145]).

Par extension de la focale, donc, c’est cette complexité des
rapports entre technologies et sacralité, et la définition méme du

147



Lionel OBADIA

sacré qui peut revétir des formes similaires en fonction ou en
signification a celles du sacré : I’idée d’une transcendance ou d’un
« au-dela de I’humain », la « présence » d’une force surnaturelle
dans les machines, la crainte ou la révérence que ces projections
inspirent, mais aussi la conviction profonde, a 'image de la foi
(fides) et des communautés de convaincus ou de sceptiques, sans
que nécessairement il s’agisse 1a de religion. Et sans doute les mots
d’Ellul (1954 : 132-133) résonnent-ils actuellement plus que
jamais :

Plus rien n’est le domaine des dieux, des puissances non

naturelles. L’homme qui vit dans le milieu technique sait

bien qu’il n’y a plus de spirituel nulle part. Et cependant

nous assistons a un étrange renversement ; 1’homme ne

peut vivre sans sacré ; il reporte son sens du sacré sur cela

méme qui a détruit tout ce qui en était 1’objet: sur la

technique.

Finalement : nouveaux visages ?

Une méme indécision — qui n’est pas une imprécision toutefois,
car les phénomeénes mentionnés ci-avant sont empiriquement
circonscrits, scientifiquement étudiés, intellectuellement discutés —
caractérise ainsi de la méme maniére [’originalité méme du
phénomeéne de sacralisation des technologies : est-ce réellement
quelque chose de nouveau dans la forme et dans le sens assigné,
autrement dit, Ellul a-t-il raison de pointer une véritable
transformation de fond ? En ouvrant la focale a une histoire plus
longue et au comparatisme transculturel, & des sources antiques ou
anthropologiques, I’analyse injecte des éléments de modération :
est-ce une réplication structurelle de 1’ancien sous les oripeaux du
nouveau ou quelque chose de radicalement nouveau ? Est-ce que le
nouveau visage du sacré serait celui, impassible, d’un robot
humanoide qui contemple I’avénement de la technicité sur le
domaine de I’imaginaire humain ?

Il est toujours difficile de tirer des conclusions générales des
éléments présentés ici, tant ils manifestent, par leur diversité de
formes et de significations, la complexité des rapports entre
croyances, sacré et technologies, tels qu’ils se redessinent a 1’aune
de ce qu’il est désormais convenu d’appeler la « révolution
digitale ». Dans la pléthore des expressions qui ont fleuri et été

148



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

discutées dans le débat autour des technologies et des croyances,
celle de la sacralisation des technologies est sans doute la plus
large, elle demeure toutefois floue, méme si elle bénéficie d’un fort
potentiel heuristique, ce qui lui permet d’étre déployée a propos de
technologies aussi différentes que I’Internet, I'IA ou le robot.
Devant les promesses de ces nouvelles approches et de ces
nouveaux objets, entre exagération et prudence, quelle voie tracer ?
L’exemple des approches sociologiques des métamorphoses du
sacré depuis les années 1980 a montré que finalement, sous couvert
d’une attention portée aux mutations, sur la base d’un matériau a
I’indéniable pertinence mais a l’interprétation finalement fragile,
tout peut se dire et son contraire: les grands modeles de
I’individualisation et de D’effritement n’ont pas résisté a un
«retour » du religieux, sous des formes communautaires et
ethnicisées, ce qui a invalidé (partiellement mais significativement)
le modele de I’individualisme moderne sur lequel se fondaient
nombre de pistes théoriques qui, il faut bien le reconnaitre,
relevaient nettement plus de I’effet de mode que d’une validation
sociologique qui a été contestée et qui continue d’opposer ses
défenseurs et leurs opposants, pour lesquels la modernité sécréte au
contraire un sens des communautés et de 1’identité (Kepel, 1991)
ou un sens de la socialité effervescente mais volatile, dans un
nouveau « temps des tribus » (Maffesoli, 1988).

Dans le cas des technologies, il est aussi facile de céder a la
tentation de voir dans les technologies le nouvel horizon du sacré,
sans autre forme de proces, en considérant la nature des
métamorphoses considérées. Mais deux positions intellectuelles
contradictoires se dégagent logiquement de cette réflexion : I’une
qui considére le caractére éminemment moderne et exceptionnel de
la situation actuelle, avec une véritable révolution technologique
qui impacte les croyances a une échelle et avec une profondeur
jamais expérimentées par les religions jusqu’ici. Cette théorie de la
rupture (aussi qualifiée de « disruption ») est largement partagée
mais péche par une volonté de ne pas considérer le passé autrement
que comme temps des croyances. Elle est disputée par une autre
approche, qui lui oppose une certaine continuité dans I’histoire non
pas des technologies, dont les transformations sont particuliérement
importantes depuis la révolution industrielle et 1’émergence de
I’informatique et de la cybernétique, mais des formes et contenus
de croyances. L’historienne de I’Antiquit¢é Adrienne Mayor opte

149



Lionel OBADIA

pour la seconde position. Elle considére dans son livre de 2018
qu’en contexte technologique et historique différent, ce sont
sensiblement les mémes questions qui se posent a I’humanité :
comment finalement I’IA, les technologies digitales et robotiques
soulévent des questions éthiques qui sont d’une portée et d’une
nature quasiment identique : la définition de I’humain et de ses
frontiéres, 1’extension de la technologie et la maniére dont elle sert
la pensée et I’action humaines et est servie par elles.

Le lien entre croyances et technologies peut alors étre retissé, en
effet, a partir d’anciens schémas qui, déja, avaient montré le
profond enracinement des technologies dans le sacré et vice-versa,
ce que les travaux des historiens de [I’Antiquité et des
anthropologues ont montré (Mayor, 2018 ; Collognat et Chopin,
2020). Mais il reste a savoir si c’est le schéma qui fait la réalité ou
la réalité¢ qui mobilise ce type d’analyse. Il demeure, en outre, une
autre question centrale a trancher: le sens religieux ou le
symbolisme assigné a la technologie s’est-il finalement transposé
(Derrida, 1998), déplace (Ellul, 1954), réinventé sous une forme
résurgente et métaphorique (Davis, 2015)? On peut enfin se
demander aussi jusqu’a quel point c’est bien la technologie elle-
méme qui joue le role de facteur de premier plan dans ces
transformations ou si les « nouveaux visages » du sacré peuvent
étre imputés a des transformations sociales, culturelles,
économiques ou politiques, pour lesquelles les nouvelles
technologies joueraient. La technologie n’est pas 1'unique facteur
agissant dans les métamorphoses actuelles du sacré, certes.
Mentionner que les technologies participent des transformations du
sacré est tout sauf original : encore faut-il, en effet, montrer en
quoi, et jusqu’a quel point ; et surtout, pondérer le poids de la
technologie dans ces changements. De plus, une approche
focalisant sur les facteurs technologiques et leurs dynamiques (2
défaut de pleinement les isoler) permet de souligner leur rdle, 6
combien important, dans les turbulences actuelles du sacré et des
religions, ce qui est indubitablement le cas, au moins partiellement,
pour les mutations du religieux et du sacré avec la technologie
comme vecteur des croyances. Mais elles participent aussi dans la
réinvention d’une sacralité qui ne cesse de déborder le champ du
religieux, pour se déployer dans le monde de la « haute
technologie » (high-tech), ou ce sont les technologies elles-mémes
qui sont considérées comme objet de croyances originales. Il reste

150



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

qu’en dépit des toujours plus nombreux mais néanmoins dispersés
signes du sacré dans 1’écosystéme des technologies, il y a loin,
encore, a faire de ces éléments épars les fondements d’une nouvelle
« pistis », une foi ou une confiance, qui s’incarnerait dans une
« techné » profondément transformée par la révolution digitale.

Remerciements

Nous voudrions remercier les deux évaluateurs pour leur trés
rigoureuse lecture. Nous sommes aussi ravis des avis exprimés.

151



Lionel OBADIA

Bibliographie

ALEXANDRE, Laurent. 2017. La guerre des intelligences : comment [’intelligence
artificielle va révolutionner I’éducation. Paris : J. C. Lattés.

ARAB NEWS. 2023. « Al “Buddhabot” Answers Questions with Help from
ChatGPT ». Arab News. Japan (19 juillet). Récupéré le 22 septembre 2023 de
https://www.arabnews.jp/en/features/article _99426/.

Ask Jesus. S.d. « Al Jesus — Interactive with Chat Q&A — Ask any question ». Dans
Twitch.TV. Récupéré le 23 octobre 2023 de https://www.twitch.tv/ask_jesus.

BERGER, Peter L. (dir.). 2001. Le réenchantement du monde. Paris : Bayard.

BRETON, Philippe. 2011. «La sacralisation de I’information». ESSACHESS.
Journal for Communication Studies, vol. 4, no. 2(8), p. 59-67.

BRETON, Philippe. 2020. Le culte de I'Internet : une menace pour le lien social ?.
Paris : La Découverte.

BRUNET, Camille. 2018. « Homo novus. La figure de I’homme nouveau et la
sacralisation de 1’ceuvre d’art technologique ». Etudes digitales, vol. 6, no 2,
p. 137-151.

CAMPBELL, Heidi A. et Antonio C. LA PASTINA. 2010. « How the iPhone Became
Divine : New Media, Religion and the Intertextual Circulation of Meaning ».
New Media and Society, vol. 12,n0 7, p. 1191-1207.

CAMPBELL, Heidi A. 2012. « Understanding the Relationship between Religion
Online and Offline in a Networked Society ». Journal of the American Academy
of Religion, vol. 80, no 1, p. 64-93.

CARON, Nathalie. 2004. « La religion dans le cyberespace ». Matériaux pour
Dhistoire de notre temps, no 75, p. 17-27.

CHAMPION, Frangoise, Sophie NIZARD et Paul ZAWADZKI (dir.). 2007. Le sacré hors
religions. Paris : L’Harmattan.

COLLOGNAT, Annie et Bernadette CHOPPIN (dir.). 2020. Ex machina : machines,
automates et robots dans ['Antiquité. Paris : Belles lettres.

DAMOUR, Franck. 2018. « Le mouvement transhumaniste : approches historiques
d’une utopie technologique contemporaine ». Vingtieme siécle. Revue d’histoire,
vol. 138, no 2, p.143-156.

—. 2019. « Le transhumanisme est-il soluble dans la religion ? ». Revue d’éthique et
de théologie morale, vol. 302, no 2, p. 11-27.

Davis, Erik. 2015. TechGnosis : Myth, Magic and Mysticism in the Age of
Information. Berkeley : North Atlantic Books.

DAWSON, Lorne L. et Douglas E. COWAN. 2004. Religion Online : Finding Faith on
the Internet. Londres : Routledge.

DEBRAY, Régis. 2000. Dieu, un itinéraire. Paris : Odile Jacob.

152



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

Derrida, Jacques. 1998. « Faith and Knowledge ». Dans Religion, sous la dir. de
Jacques DERRIDA et Gianni VATTIMO. Stanford : Stanford University Press.

DOUYERE, David. 2015. «Religion et communication: des mutations
communicationnelles du christianisme catholique au XX° si¢cle ». Hermes, vol.
71,n0 1, p. 225-236.

DUTEIL-OGATA, Fabienne et Isabelle JONVEAUX. 2020. « Les pratiques religicuses
et internet », RESET (6 octobre), vol. 9. Récupéré le 24 septembre 2021 de
https://journals.openedition.org/reset/1853.

ELLUL, Jacques. 1954. La technique ou [’enjeu du siécle. Paris : Armand Colin.
FISCHER, Hervé. 2014. La pensée magique du Net. Paris : Frangois Bourin.

GANASCIA, Jean-Gabriel. 2017. Le mythe de la singularité. Faut-il craindre
lintelligence artificielle ?. Paris : Seuil.

GAUTHIER, Frangois. 2018. « From Nation-State to Market : The Transformations of
Religion in the Global Era, as Illustrated by Islam ». Religion, vol. 48, no 3,
p. 382-417.

GERACI, Robert M. 2006. « Spiritual Robots : Religion and Our Scientific View of
the Natural World ». Theology and Science, vol. 4, no 3, p. 229—46.

GINGRAS, Yves. 2016. L’impossible dialogue. Sciences et religions. Paris : Presses
universitaires de France.

GORICHANAZ, Tim. 2022. « Smartphone Apps for Spiritual Wellness ». Open
Information Science, vol. 6, no. 1, p. 106-115.

GRIESHABER, Kirsten. 2023 « Can a Chatbot Preach a Good Sermon ? Hundreds
Attend Church Service Generated by ChatGPT to Find Out ». The Associated
Press. Apnews.com (10 juin). Récupéré le 9 septembre 2023 de https://apnews.c
om/article/153ermany-church-protestants-chatgpt-ai-sermon-
651121c24cfb47e312 2e987a7263d3438.

GRIMAUD, Emmanuel. 2021. Dieu point zéro : une anthropologie expérimentale.
Paris : Presses universitaires de France.

GUILLORY, Margarita S. 2022. « New Religious Movements and the Internet ».
Dans The Oxford Handbook of Digital Religion, sous la dir. de Heidi A.
CAMPBELL et Pauline H. CHEONG. Oxford : Oxford University Press. Récupéré
le 13 juin 2023 de https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter-abstr
act/378960286.

HACKETT, Rosalind L. J. 2005. « Religion et Internet ». Diogéne, vol. 211, no 3,
p- 86-99.

HARARI, Yuval N. 2017. Homo Deus. Une bréve histoire de [’avenir. Paris : Albin
Michel.

HELLAND, Christopher. 2005. « Online Religion as Lived Religion. Methodological
Issues in the Study of Religious Participation on the Internet ». Online —
Heidelberg Journal of Religions on the Internet, vol. 01, no 1. Récupéré le 24
février 2023 de http ://www.ub.uni-heidelberg.de/archiv/5823.

153


http://www.ub.uni-heidelberg.de/archiv/5823

Lionel OBADIA

HENDERSON, Charles. 2000. « The Internet as a Metaphor for God ? ».
CrossCurrents, vol. 50, no 1/2, p. 77-83.

HERVIEU-LEGER, Daniéle. 1993. La religion pour mémoire. Paris : Le Cerf.

HIJARVARD, Stig (dir.). 2008. « The Mediatization of Religion : A Theory of the
Media as Agents of Religious Change ». Northern Lights : Film and Media
Studies Yearbook, vol. 6, no 1, p. 9-26. Fishponds : Intellect.

HUBERT, Henri et Marcel MAUSS. 1950 [1902-1903]. Esquisse d’une théorie
générale de la magie. L’Année Sociologique. [Réédité en 1995, Anthropologie et
sociétés, vol. 19 1/2 ; et en 2019 par Frédéric Keck et Arnaud Morvan. Paris :
Presses universitaires de France / Humensis.]

INTROVIGNE, Massimo. 1992. 1l ritorno della Magia. S.1. : Ancora.

JOUSSET-COUTURIER, Béatrice. 2016. Le transhumanisme, faut-il avoir peur de
I’avenir ?. Paris : Eyrolles.

KEPEL, Gilles. 1991. La revanche de Dieu : chrétiens, juifs et musulmans a la
reconquéte du monde. Paris : Seuil.

KURZWEIL, Ray. 1999. The Age of Spiritual Machines : When Computers Exceed
Human Intelligence. New York : Penguin.

LAM, Raymond. 2022. « Buddhabot : Further Progress Made on Al Enlightenment
Software at Kyoto University ». Buddhistdoor Global (BDG). News (26
octobre). Récupéré le 13 janvier 2023 de https://www.buddhistdoor.net/news/
buddhabot-further-progress-made-on-ai-enlightenment-software-at-kyoto-univer

sity/.

LOFFLER, Diana, Jorn HURTIENNE et Ilona NORD. 2021. « Blessing Robot BlessU?2 :
A Discursive Design Study to Understand the Implications of Social Robots in
Religious Contexts ». International Journal of Social Robotics, vol. 13,
p. 569-586.

MAFFESOLI, Michel. 1988. Le temps des tribus. Le déclin de I’individualisme dans
les sociétés de masse. Paris : Méridiens-Klincksieck.

MAYER, Jean-Frangois. 2000. « Religious Movements and the Internet : The New
Frontier of Cult Controversies ». Religion on the Internet : Research Prospects
and Promises, sous la dir. de Jefrey K. HADDEN et Douglas E. COWAN, p. 249—
276. New York : JAIL Elsevier Science.

MAYOR, Adrienne. 2018. Gods and Robots : Myths, Machines, and Ancient Dreams
of Technology. Princeton : Princeton University Press.

MCLUHAN, Marshall. 2004. Pour comprendre les médias. Paris : Seuil.

STAHL, William. 1995. « Venerating the Black Box : Magic in Media Discourse on
Technology ». Science, Technology, and Human Values, vol. 20, no 2, p. 234—
258.

MILLER, Chris. 2022. « How Modern Witches Enchant TikTok : Intersections of
Digital, Consumer, and Material Culture(s) on #WitchTok ». Religions, vol. 13,
no2[118].

154



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

NIEBORG, David B. 2021. « Apps of Empire: Global Capitalism and the App
Economy ». Games and Culture, vol. 16, no 3, p. 305-316.

O’LEARY, Stephen D. 1996. « Cyberspace as Sacred Space: Communicating
Religion on Computer Networks ». Journal of the American Academy of
Religion, vol. 64, no 4, p. 781-808.

OBADIA, Lionel. 2013. La marchandisation de Dieu. L économie religieuse. Paris :
CNRS Edition.

—. 2020a, « Technologies mondialisées, mondialisation technologique, Digital
Globalization : quels liens entre les NTIC et la mondialisation ? ». Diogéne, vol.
271/272,1n0 2, p. 110-132.

—. 2020b, « Moral and Financial Economics of “Digital Magic” : Explorations of
an Opening Field ». Social Compass, vol. 67,no 1, p. 1-19.

—. 2021. « Ecrans fantomes, fantdmes d’écrans : dialectique de la fugacité et la
spectralité dans les apparitions technologies de “disparus”». Echo. Rivista
interdisciplinare di comunicazione. Linguaggi, culture, societd, no 3, p. 64-83.
Récupéré le 10 aolt 2023 de https://ojs.cimedoc.uniba.it/index.php/eco/article/
view/1295.

—. 2022. «(Online) Spelling the (Digital) Spell : Talking about Magic in the
Digital Revolution ». Sophia, vol. 61, no 1, p. 23-40.

—. 2024, Anthropologie des religions (3° ed.), revue et augmentée. Paris: La
Découverte.

PACE, Enzo. 2018. «Les cyber-religions entre dématérialisation du sacré et
réenchantement du monde ». Sociétés, vol. 139, no 1, p. 61-72.

S.A. 2023. « L’intelligence artificiel, le nouveau messie des religions ? ». La
dépéche.fr (21 juin). Récupéré le 12 aout 2023 de https://www.ladepeche.fr/
2023/06/21/lintelligence-artificielle-le-nouveau-messie-des-religions-11292060.
php.

SADIN, FEric. 2016. La silicolonisation du monde. L’irrésistible expansion du
libéralisme numérique. Paris : L’échappée.

SCONCE, Jerrey J. (dir.). 2000. Haunted Media : Electronic Presence from
Telegraphy to Television. Durham : Duke University Press.

SOUZA AGUIAR, Carlos. 2018. « Technochamanisme et les mutations de I’imaginaire
mystique contemporain ». Etudes digitales, no 5, p. 143—157.

Stolow, Jeremy (dir.). 2013. Deus in Machina: Religion, Technology, and the
Things in Between. New York : Fordham University Press.

SuscaA, Vincenzo. 2016. Les affinités comnectives. Sociologie de la culture
numérique. Paris : Le Cerf.

—. 2022. «Etre dansés. Technomagie, culture électronique et socialité aprés
I’humanisme ». Canadian Review of American Studies, vol. 52, no 3,
p. 241-261.

155



Lionel OBADIA

THOMPSON, Tok. 2019. « Ghost Stories from the Uncanny Valley : Androids, Souls,
and the Future of Being Haunted ». Western Folklore, vol. 78, no 1, p. 39-66.

TIROSH-SAMUELSON, Hava. 2012. « Transhumanism as a Secularist Faith ». Zygon,
47,n0 4, p. 710-734.

TRAVAGNIN, Stefania. 2020. « From Online Buddha Halls to Robot-Monks : New
Developments in the Long-Term Interaction between Buddhism, Media, and
Technology in Contemporary China ». Review of Religion and Chinese Society,
vol. 7, p. 120-148.

TROVATO, Gabriele et al. 2021. « Religion and Robots : Towards the Synthesis of
Two Extremes ». International Journal of Social Robotics, vol. 13, p. 539-556.

Usbek & Rica. 2023. Dossier no 39, « Les nouvelles routes de la foi. Ou est passée
la nuit ? » (avril). Récupéré le 4 juin 2023 de https://magazine.usbeketrica.com/
fr/les-nouvelles-routes-de-la-foi-2.

VESTRUCCI, Andrea. 2022. « Introduction: Five Steps toward a Religion—Al
Dialogue ». Zygon, vol. 57, no 4, p. 933-937.

VIDAL, Denis. 2014. « Retour d’animisme ? Anthropomorphisme et robotique
humanoide ». Dans La marionnette : objet d’histoire, ceuvre d’art, objet de
civilisation, sous la dir. de Thierry DUFRENE et Joél HUTHWOHL, p. 117-142.
Lavérune : L’Entretemps.

156



La technologie, nouvel horizon du sacré ?

Abstract : Have digital technologies become the new horizon of the
sacred? The flood of new technologies and their rapid incorporation into
the ordinary practices of citizens in hypermodern societies leaves little
doubt that a genuine cultural (if not anthropological) revolution is taking
place, concomitant with the growing and massive digitalization of today’s
world. These new technologies, and the diverse forms and impacts they
assume, partake on a global movement affecting the world of religions, that
appear increasingly "technologized". In a parallel movement, technologies
are becoming subjected to an unexpected process of sacralization, in a
context of advanced secularization (at least in countries with a high level of
industrial advancement). Contemporary technologies (the Internet, Al and
robots) are experiencing profound metamorphoses in the realm of beliefs -
and, to a certain extent, they generate them. Drawing on specific examples,
this paper will expose some key elements to prolong the discussion on the
relationship between belief and technology in the present day.

Keywords : technologies, digitization, sacred, metamorphosis, beliefs

157



