
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 129–157 

129 

La technologie, nouvel horizon du 

sacré ? 

 
 

 

Lionel OBADIA * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : Les technologies digitales sont-elles devenues le nouvel 

horizon du sacré ? Le déferlement des nouvelles technologies et leur 

incorporation rapide dans les pratiques ordinaires des citoyens des sociétés 

hypermodernes laissent peu de doutes quant à une véritable révolution 

culturelle (à défaut d’être anthropologique) concomitante d’une 

digitalisation croissante et à grande échelle du monde actuel. Ces nouvelles 

technologies, aux formes et aux impacts diversifiés, participent d’un 

mouvement de fond qui affecte le monde des religions qui se 

« technologise ». Dans un mouvement parallèle, les technologies font 

l’objet d’une inattendue sacralisation, en contexte de sécularisation 

avancée (du moins dans les pays à fort avancement industriel). Les 

technologies actuelles (l’Internet, l’IA et les robots) accompagnent les 

métamorphoses des croyances – et jusqu’à un certain point, les suscitent. 

En nourrissant la réflexion d’exemples précis, cet article posera quelques 

éléments clés pour une réflexion autour des rapports entre croyances et 

technologies, à l’époque actuelle. 

Mots clés : technologies, digitalisation, sacré, métamorphoses, croyances 

____________________________________________________________  
 

 

 

En 1954, l’essayiste français Jacques Ellul publie un livre qui 

marquera à la fois la philosophie et la sociologie des sciences et 

technologies : La technique ou l’enjeu du siècle. Il y pose un 

axiome qui ne cessera d’être confirmé : alors que la technique joue 

un évident rôle de désacralisation du monde, à mesure que la 

 

 
*  Lionel Obadia est professeur en anthropologie, à l’Université Lyon 2.  



Lionel OBADIA 

130 

technique se fait plus importante en société, elle se pare des atours 

du sacré :  

[…] plus rien n’est le domaine des dieux, des puissances 

non naturelles. L’homme qui vit dans le milieu technique 

sait bien qu’il n’y a plus de spirituel nulle part. Et 

cependant nous assistons à un étrange renversement ; 

l’homme ne peut vivre sans sacré ; il reporte son sens du 

sacré sur cela même qui a détruit tout ce qui en était 

l’objet : sur la technique. (Ellul, 1954 : 132–133.)  

Avait-il anticipé un phénomène de fond ou spéculé sur un avenir 

qui relève plus de la fiction que de la science ? Et plus encore : 

cette tendance qui a jailli dans le mouvement d’une technisation 

croissante des sociétés de l’après-Seconde Guerre mondiale est-elle 

comparable à celle que connaissent les sociétés du tournant des 

XXe et XXIe siècles – ce qu’il est convenu d’appeler la « révolution 

digitale » ou « numérique »1 ? 

Dans le déferlement des technologies digitales, de l’Internet, de 

la communication, de l’intelligence artificielle et de la robotique, 

les croyances traditionnellement attachées à des objets surnaturels 

(des dieux, des forces, des entités, etc.) sont, en effet, sujettes à des 

changements dont les sciences historiques et sociales mesurent à 

peine les formes et les conséquences (croyances dispersées mais 

toutefois visibles car très médiatisées) et en particulier pour ce qui 

concerne les croyances relatives au sacré. ChatGPT, un « chatbot » 

(un agent de dialogue programmé pour simuler un dialogue naturel 

entre humains) d’intelligence artificielle (ces programmes 

informatiques à haute performance simulant des capacités 

cognitives et linguistiques humaines) qui, depuis sa mise en ligne 

en 2022, a fait des prouesses et a flouté les frontières entre 

l’humain et la technologie, a été au centre des débats publics et des 

réflexions scientifiques. Il s’agit là d’un espoir nourri par les plus 

convaincus que les technologies figureraient l’avenir radieux de 

l’humanité. En miroir, il incarne aussi l’une des peurs collectives 

 
1  L’usage du terme « digital », plutôt que celui de « numérique », se veut un 

« choix théorique ». Selon Philippe Breton (2020), « la distinction entre 

numérique et digital réside dans l’accent mis sur la technologie et l’usage par 

opposition à la simple conversion des données ». Dans le « digital », il y a donc 
l’approche par les pratiques qui est celle ici privilégiée, alors que « numérique » 

relève plutôt d'une approche technique qui intéresse les ingénieurs. 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

131 

du XXIe siècle entretenue par les mouvances sceptiques, celle d’un 

luddisme digital des plus ambivalents (Obadia, 2020a), nourri de la 

crainte de voir une nouvelle humanité (dite « posthumaine ») naître 

du terreau des technologies et qui s’hybriderait avec elles, au point 

de perdre ce qui fait précisément l’humain (Sadin, 2016). Ces peurs 

résonnent désormais dans les sociétés humaines avec plus ou moins 

de profondeur selon le degré de digitalisation, d’industrialisation et 

de développement économique de ces dernières.  

 

Premières balises théoriques  

Les intelligences artificielles, les « IA », développées en masse 

depuis quelques années déjà, ont connu, avec ChatGPT 4 (l’agent 

de dialogue de l’entreprise de pointe OpenAI), de considérables 

progrès, qui ont donné lieu à de multiples variantes dans le domaine 

du conseil et du coaching, de l’accompagnement psychologique et 

du soin, de l’interaction expérimentale et des apprentissages 

cognitifs, des activités ludiques, de l’éducation et de l’économie de 

la connaissance, et bien d’autres qu’il serait évidemment trop long 

de détailler ici (Alexandre, 2017). Le secteur des croyances ne 

pouvait évidemment échapper à ce mouvement qui semble 

irrépressible. Il ressort toutefois deux phénomènes de ce qui 

apparaît comme une effervescence technophile ou technophobe 

mais dans tous les cas technocentrée : d’une part, ce qu’on pourrait 

qualifier de technologisation du sacré, c’est-à-dire l’appropriation 

ou le développement de technologies électroniques au service 

d’organisations religieuses (des traditions historiques ou des 

mouvances plus marginales) ou d’acteurs de mouvements plus 

« spirituels » (comme la nouvelle vague des « magiciennes » sur les 

réseaux sociaux ; Miller, 2022). Le site d’information Nippon.com 

évoque en 2023 un « Buddhabot », une version ChatGPT dont les 

réponses sont inspirées des textes sacrés du bouddhisme (Arab 

News, 2023), mais la même année, le Washington Post avait de son 

côté signalé que des Églises protestantes n’avaient pas hésité à 

recourir à la technologie pourtant controversée dans le monde 

religieux (Grieshaber, 2023). Parallèlement, les médias ont relayé 

avec au moins autant de curiosité la mise sur le marché d’un 

« Jesus-bot », une IA générative qui « dialogue » avec des 

individus par écran interposé (Ask_Jesus, s.d.). Trois programmes 

qui fonctionnent sur une technologie identique, mais s’adressent à 



Lionel OBADIA 

132 

des « publics » différents, qui, pourtant, ont en commun d’avoir 

inspiré des dispositifs techniques convoquant le symbolisme du 

sacré, ici, inscrit dans des traditions clairement identifiées, et donc 

répondant au champ sémantique du religieux dans le sens le plus 

classique du terme (en référence à la transcendance et au divin, 

notamment). Mais c’est aussi une forme de sacré plus diffus et 

moins traditionnel qui se déploie dans le même temps, et dans un 

même contexte. 

Car, d’autre part, en effet, des phénomènes d’une autre nature 

mais qui relèvent du même domaine technologique mettent en 

lumière ce qui apparaît comme une sacralisation des technologies, 

qui se traduit par un respect particulier témoigné à l’endroit des 

produits des technologies digitales (comme les œuvres d’art 

générées par IA ; cf. Brunet, 2018), mais aussi des composantes de 

la technologie (l’information, qui est érigée au rang d’objet sacré, 

Breton, 2011 ; les données, dont Harari (2017) suggère qu’elles 

font l’objet d’une véritable « religion », voire des machines elles-

mêmes (Souza Aguiar, 2018). Si, bien souvent, c’est un sacré 

« positif » qui est mobilisé, en référence à la religion ou à un 

modèle d’elle-même (foi, transcendance), c’est aussi un sacré 

« négatif » ou magique (selon l’ancienne opposition de Hubert et 

Mauss, 1950 [1902–1903]) qui surgit dans ces développements 

technologiques : soit comme espaces où s’expriment des croyances 

magiques (Susca, 2016 ; Obadia, 2020b), soit comme support de 

croyances plus ténébreuses et furtives, comme celles qui 

s’appliquent aux spectres et aux fantômes, lesquels ont trouvé dans 

les téléphones intelligents et les écrans d’ordinateur de nouveaux 

moyens de se manifester aux vivants (Obadia, 2021). Ce qui a fait 

dire à certains observateurs que les technologies, qui sont par 

ailleurs divinisées ou sacralisées, peuvent aussi être hantées par de 

biens traditionnels revenants de l’au-delà, ou par des apparitions 

plus vagues et fugaces (Sconce, 2000). 

Ces exemples ne sont que des événements particuliers mais 

considérés ensemble, ils représentent l’écume d’une vague de fond 

bien plus large : l’immixtion de ces nouvelles technologies dans 

l’ensemble des compartiments de l’existence des humains, ce qu’il 

est désormais convenu d’appeler la « révolution digitale », ne 

pouvait qu’emporter avec elle le monde des croyances, dans son 

infinie diversité. Des religions fortement institutionnalisées aux 

croyances bien établies aux mouvances spirituelles aux contenus 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

133 

plus diffus, c’est une effervescence généralisée qui semble saisir 

actuellement tous les promoteurs du sacré, quelles qu’en soient les 

formes. Le journal français Usbek et Rika, qui revendique de se 

consacrer au « futur » et à explorer les thématiques innovantes a, en 

2023, dédié l’un de ses numéros aux « nouvelles routes de la foi » 

qui se dessinent dans l’environnement numérique. Les thématiques 

s’y déploient toutefois sans surprise pour les chercheurs qui sont 

familiers du domaine : ressources religieuses sur Internet, 

communautés croyantes en réseau, gourous énonçant des sermons 

par l’intermédiaire des écrans, expériences spirituelles digitales, 

prosélytisme intégriste en ligne, etc. Un numéro agrémenté de 

nombreuses (et très succinctes) vignettes qui révèlent le caractère 

mosaïque et surtout peu unifié des usages religieux de différentes 

technologies modernes, et des paraboles du sacré qui émaillent les 

développements des technologies. Deux thématiques qui, il faut 

bien le reconnaître, n’ont connu que de très récents développements 

dans le champ académique. À peine surgies dans la presse et dans 

la littérature scientifique, ces thématiques sont cependant de facto 

déjà dépassées face au déploiement constant, perpétuellement 

renouvelé et tous azimuts de la « haute technologie » (high-tech).  

Si l’on tente, comme on va le faire ici, de poser les grandes 

lignes d’une réflexion, c’est alors un panorama à vocation 

heuristique qui sera forcément limité par la particularité de chaque 

technologie considérée dans son contexte d’usage – IA, Internet et 

robots : mais toutes participent à leur manière de cette vague 

d’inscription des technologies digitales dans les univers de 

croyances ou de ce processus d’attribution de croyances aux 

technologies.  

 

Religions et / religion de  

Toute analyse des métamorphoses du sacré et des technologies 

semble soulever une question préliminaire, qui appelle à des 

réponses complexes : jusqu’à quel point les métamorphoses du 

sacré sont-elles imputables à la révolution digitale dès lors que la 

technologie entre en compte dans les facteurs considérés ? Outre le 

fait que toute métamorphose sociale ne saurait être considérée 

comme exclusivement de cette nature, une différence subtile mais 

importante doit être d’emblée pointée : celle qui distingue, d’un 



Lionel OBADIA 

134 

côté, l’appel à la « religion » ou au « religieux » dans le domaine 

technologique qui procède d’une parabole, alors que d’un autre 

côté, ce sont des formes clairement identifiées comme relevant du 

religieux par référence directe aux traditions que l’on trouve sur 

l’Internet, dans les applications de téléphones intelligents, sur les 

réseaux sociaux, dans les messageries et les plateformes non 

spécialisées, en IA et en Réalité Virtuelle (RV). À partir de là, une 

opposition conceptuelle peut être tracée entre les deux grands liens 

épistémologiques : un rapport ontologique, d’une part, qui stipule 

que les technologies et la religion existent à part l’une de l’autre 

mais s’influencent mutuellement ; et un rapport métaphorique, 

d’autre part, selon lequel technologies et religion peuvent présenter 

des ressemblances ou des convergences par analogie. Cette 

distinction se traduit dans une opposition théorique qui distingue 

entre « religion et technologie » et « religion de la technologie » ou 

« religion des technologies » respectivement. 

Le premier est à l’évidence le plus répandu dans les sciences 

humaines et sociales, et c’est celui qui ouvre ce premier volet de 

discussion. Dans l’ordre d’intérêt des technologies qui ont le plus 

retenu l’attention des universitaires qui s’intéressent à cette 

thématique, c’est l’Internet qui occupe la première place : « Dieu » 

(en fait, les religions) s’invite(nt), en effet, de manière visible sur la 

Toile, qui offre des modalités d’usage et une vitesse de diffusion de 

messages jamais égalées (Hackett, 2005) et incorpore des 

technologies digitales à des pratiques déjà instituées. Depuis, les 

travaux sur « le religieux sur l’Internet » n’ont cessé de se 

multiplier en volume et de s’enrichir de cas d’études variés 

(couvrant le spectre large des religions théistes et cosmiques). Dès 

1996, aux prémices d’une vague de fond qui allait déferler ensuite, 

Stephen O’Leary (1996) considérait l’Internet comme un « espace 

sacré », en l’occurrence, un espace investi par des acteurs et des 

organisations qui y versent des contenus relatifs au sacré. De 

nouvelles pratiques s’y développent qui, souvent, prolongent des 

modalités de communication entre humains ou avec leurs objets de 

croyance (ce qui fait donc la définition minimale du sacré, selon les 

théories classiques de l’anthropologie) (Obadia, 2024) : prières, 

sermons, confessions, rituels, instructions et prosélytisme, qui a 

notamment été pointé du doigt dans le cadre d’un islam radical et 

expansionniste, mais qui concerne aussi le judaïsme ultra-

orthodoxe et les mouvances chrétiennes fondamentalistes comme le 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

135 

Pentecôtisme nord-américain (Hackett, 2005 ; Campbell, 2012). Il 

s’agit là d’une appropriation des technologies par les religions et à 

des fins religieuses – mais cet aspect est loin d’épuiser toutes les 

possibilités d’interprétation des rapports entre sacré et technologies, 

et notamment comment les technologies deviennent « sacrées ». 

Du côté des instances religieuses, c’est, en outre, une relation 

ambivalente que nourrissent les grandes traditions à l’endroit des 

technologies de connexion. D’un côté, les religions peuvent 

difficilement refuser de prendre le train de la digitalisation tous 

azimuts sans apparaître méfiantes, voire franchement hostiles aux 

nouvelles technologies, et donc incapables de s’adapter aux 

nouvelles conditions d’existence. Elles restent toutefois, d’un autre 

côté, mesurées dans les usages qu’elles en font : après la télévision, 

l’Internet a été un puissant vecteur de prosélytisme, mais toutes les 

traditions ont aussi vu dans ce médium une source potentielle de 

corruption de ses principes éthiques et théologiques. Ce 

déploiement des religions sur l’Internet a été largement exploré par 

les chercheurs d’expression française (Duteil-Ogata et Jonveaux, 

2020 ; Douyère, 2015) et anglaise (Dawson et Cowan, 2004). Cette 

focale sur les technologies de communication a amené les 

sociologues à s’intéresser plus particulièrement aux nouveaux 

modes de médiatisation de la religion (Stolow, 2013 ; Hjarvard, 

2008). Mais il ne s’agirait pas d’oublier les autres formes qui ont 

bénéficié de ces développements et notamment les mouvances 

« spirituelles » du religieux à la marge des grandes traditions 

(Guillory, 2022 ; Mayer, 2000). Pour rendre compte du prisme 

large de ces manifestations, plusieurs concepts ont émergé, par 

exemple celui de « cyber-religion » (forgé par Pace, 2018) qui 

permet de dépasser la formule classique de « religion dans le 

cyberespace » (Caron, 2004). Plusieurs questions clés se posent à 

partir de là : quels sont les impacts effectifs et mesurables de ces 

technologies sur les croyances ? Certains, comme Régis Debray 

(2000), ont reconstitué un « Itinéraire de Dieu » qui est en fait une 

histoire de la religion à travers le prisme des médias et supports 

inventés par l’humanité, et tendent à faire des technologies les 

raisons d’un épuisement du sens du sacré. Cette perspective, fondée 

sur une analyse qualitative, offre à la réflexion une solution de 

rechange aux premières sociologies de la sécularisation (tout en 

rejoignant leurs conclusions), lesquelles ont attribué principalement 

sinon exclusivement des causes sociales aux métamorphoses du 



Lionel OBADIA 

136 

sacré, notamment, mais pas uniquement, son « appauvrissement » 

mais aussi son « retour ». D’autres causes, de nature économique, 

ont également été examinées (Gauthier, 2018 ; Obadia, 2013) avec 

les mêmes conclusions paradoxales. C’est un même processus de 

« dématérialisation » des religions mais également de 

« réenchantement » qui serait à l’œuvre dans le mouvement de 

« technologisation » ou de digitalisation des sociétés (Pace, 2018). 

C’est précisément le caractère inattendu du phénomène mais aussi 

son ampleur qui obligent à retisser les liens théoriques entre 

croyances et technologies, qui auraient prétendument été rompus 

par la guerre culturelle entre « science » et « religion » (Gingras, 

2016). 

Car, en outre, à l’image de ce que les analyses à focale sociale 

ou économique ont dévoilé, les travaux sur le sacré et la 

technologie moderne montrent que c’est toute une sacralité 

originale, qui n’est pas entièrement subordonnée aux dogmes et aux 

rituels des traditions historiques, qui se déploie nativement sur 

l’Internet. Ce que Helland (2005) et Campbell (2012) appellent les 

« online religions », c’est-à-dire des systèmes de croyances nés de 

l’écosystème technologique, à la différence des « religions online » 

qui procèdent d’une expansion dans l’univers technologique de 

systèmes de croyances préexistants, parce que l’Internet permet 

aussi, par sa structure multipolaire et son extrême complexité, 

l’expression d’une multitude de croyances dont beaucoup relèvent 

de ce « sacré hors religion » qui caractérise les dynamiques 

modernes de la croyance (Champion et al., 2007). 

La vague de sacré qui touche la technologie – ou la 

technologisation du sacré (selon que l’angle retenu focalise sur 

l’une ou l’autre des perspectives) – est loin de se limiter à la 

manière dont les religions se déploient sur la Toile : si l’Internet 

représente assurément la technologie qui a le plus retenu l’attention 

des chercheurs, c’est néanmoins loin d’être la seule concernée par 

ces adaptations religieuses aux technologies digitales. L’actualité 

de la dernière décennie, notamment celle qui s’est concentrée sur la 

pandémie de Covid-19 dans le monde, fourmille d’exemples 

(diffusés sur l’Internet) d’adaptations ambivalentes des religions 

aux nouvelles technologies, avec notamment ces messes 

« virtuelles » où un prêtre officie devant une salle composée 

essentiellement de téléphones intelligents (largement discutée par la 

presse et les réseaux sociaux) mais aussi des réactions plus 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

137 

ironiques à propos de ces téléphones. Une campagne d’affichage 

dans les églises en France a récemment été largement relayée sur 

les médias électroniques : une affiche placardée dans les lieux 

sacrés énonçait en substance qu’« il est probable qu’en entrant dans 

cette église vous ressentiez l’appel de Dieu, par contre, il est peu 

probable qu’il vous appelle par téléphone » (une invite, donc, à 

laisser la technologie de côté en contexte religieux). Les téléphones 

intelligents ne sont pas uniquement des solutions de rechange ou 

des béquilles technologiques palliant un défaut de sociabilité dans 

le cadre des religions : ce sont aussi de puissants instruments qui 

sont mis au service d’une économie spirituelle ou religieuse 

orchestrée par des acteurs économiques (Nieborg, 2021). Ces 

concentrés de technologie, terminaux d’ordinateurs qui se glissent 

dans des poches et sont utilisables à loisir, offrent, en effet, une 

multitude de programmes ou « applications » qui permettent 

d’avoir accès à des textes sacrés, des conseils pratiques sur telle ou 

telle pratique religieuse, des rites dématérialisés (Campbell et La 

Pastina, 2010), mais aussi une offre de prestations et de ressources 

hors tradition, qui propose de la méditation, de la divination ou de 

la magie, et un ensemble de services de nature « spirituelle » 

(Gorichanaz, 2022). Ces « applis » spirituelles s’ajoutent ainsi aux 

applis religieuses, et s’inscrivent dans l’économie ouverte du sacré 

en régime de modernité technologique (Obadia, 2013).  

À plus d’une reprise, les observateurs et analystes de tous 

horizons (et souvent loin des sciences religieuses) ont fait le constat 

d’une récurrence de la référence au lexique du sacré, fût-il religieux 

ou magique. Pour certains observateurs des progrès technologiques, 

dont l’auteur de ces lignes, la perspective métaphorique mérite 

d’être considérée sérieusement. D’un côté, les croyants convaincus 

voient, par exemple dans l’Internet, plus qu’un support pour des 

messages religieux, une véritable « fenêtre vers l’infini » de 

l’existence (Henderson, 2000). Mais d’un autre côté, par leurs 

prouesses qui ne cessent de surprendre et d’émerveiller, voire de 

susciter la crainte, les technologies digitales semblent susciter des 

émotions et des attitudes qui se rapprochent tant de celles de la 

religion qu’il serait tout à fait concevable de considérer qu’il existe 

une identité de nature au-delà de la similitude des formes entre 

technologies et religion (Fischer, 2014). 

 



Lionel OBADIA 

138 

Divins robots et IA « sacrée » ?  

Les technologies qui ont connu les plus impressionnants progrès 

sont sans doute les technologies robotiques et d’intelligence 

artificielle, les « IA » – deux catégories conceptuelles recouvrant 

des réalités très larges mais ramassées ici autour de la production 

de robots (mécaniques surtout) pour l’une et d’agents informatiques 

collaboratifs sur une base algorithmique pour l’autre. L’intelligence 

artificielle a suscité ces dernières années de vastes débats dans 

l’ensemble des sociétés humaines, mais dans le contexte occidental, 

ces discussions ont curieusement résonné des accents du sacré. Un 

événement a été particulièrement important : la volonté exprimée 

en 2017 par un ancien ingénieur de l’entreprise Google, Anthony 

Levandowski, de créer une nouvelle religion dite « Église de 

l’intelligence artificielle » sur la base d’un manifeste intitulé « Way 

of the Future », qui a posé comme principe que la capacité des 

machines et des programmes à dépasser l’humain est indéniable, et 

qu’en conséquence, l’avenir de l’humanité repose sur une 

collaboration pacifique avec les technologies, qui deviendront avec 

le temps les « nouveaux maîtres » de la planète et qui feront même 

l’objet d’un culte. L’Église en question a suscité la curiosité et la 

circonspection des observateurs, en particulier des journalistes, qui 

se sont interrogés sur sa réalité : un canular (hoax) tel que l’Internet 

les facilite, un effet d’annonce, une véritable prophétie ou le délire 

de son créateur ? Peu de temps après sa création (en 2017), l’Église, 

qui n’aura eu d’existence que sous une forme digitale, en ligne, a 

annoncé sa dissolution en 2021, mais a récemment été relancée 

(2023).  

Il est difficile et un peu hasardeux de tirer de cet exemple des 

conclusions plus larges sur la trajectoire des croyances dans les 

technologies – puisque l’Église aura été un espoir et un échec à la 

fois. Il n’en demeure pas moins que la référence au sacré (en 

l’occurrence ici au religieux) dans les débats sur l’IA a mis en relief 

les tensions entre vérités (scientifiques) et fictions (idéologiques) 

qui balisent le domaine des interactions entre humains et machines. 

Dans ce contexte, c’est la notion de « croyance » qui s’impose, en 

tant qu’elle renvoie à des craintes qui sont largement partagées 

actuellement sur l’impact de ces technologies sur le monde actuel et 

un futur proche (Sadin, 2016). Pour les ingénieurs d’IA, ces 

croyances représentent la part « irrationnelle » qui freine une 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

139 

« bonne » compréhension des technologies et de l’IA, et qui nourrit 

les nombreuses dystopies de l’époque (Ganascia, 2017). Les 

principaux penseurs et défenseurs de l’IA, comme Ray Kurzweil 

(1999), évoquent de leur côté l’avènement de « machines 

spirituelles » (bientôt dotées d’une capacité à penser, et non pas 

portées vers la métaphysique et le sacré) et sont persuadés de 

l’inéluctabilité de l’automation et de la digitalisation des sociétés 

humaines.  

Leur avancée rapide crée une inquiétude du côté des hommes de 

religion, celle de voir la montée de ces technologies éroder encore 

un peu plus la croyance en Dieu ou la confiance en la religion, qui 

est mise au défi de comprendre et de travailler avec des 

technologies qui se jouent de la réalité et de la virtualité, alors que 

d’un autre côté, s’affirme actuellement une attitude un peu plus 

confiante envers des technologies d’IA qui aident finalement les 

religions à penser leur adaptation aux enjeux du XXIe siècle, aux 

nouvelles questions théologiques et aux nouvelles modalités 

(Vestrucci, 2022). Ce qui vaut pour une tradition n’est pas 

extensible à toutes : l’exemple de la montée en force des chatbots, 

ces agents de dialogue programmés pour simuler un dialogue 

naturel entre humains, est un exemple frappant de la différence 

entre les degrés d’acceptation et d’accommodation des religions 

aux nouvelles technologies. Le design et la diffusion récente d’un 

Christbot, un « chatbot chrétien » qui utilise une esthétique 

traditionnelle et qui puise dans les textes canoniques, ont à la fois 

été salués comme une avancée technologique pour les religions et 

créé une source d’anxiété par rapport à la possibilité d’une aporie 

de la foi (s.a., 2023). Une même technologie développée dans le 

contexte du Japon, avec une intelligence artificielle entraînée aux 

textes et à la rhétorique bouddhistes, un Buddhabot, suscite au 

contraire un fort intérêt et nettement moins de résistance de la part 

du public utilisateur auquel il est destiné que son équivalent 

chrétien (Lam, 2022). Les technologies d’IA avancent donc à 

marche rapide dans le champ de la religion, révélant une 

ambivalence persistante : d’un côté, elles sont (encore timidement) 

mises au service des religions, mais d’un autre, elles sont érigées au 

rang d’objets de sacralisation, et elles procèdent alors par dérivation 

des croyances de leurs objets traditionnels vers de nouvelles 

formes : les technologies deviennent elles-mêmes sources de 

croyance qui débordent les cadres religieux et les traditions 



Lionel OBADIA 

140 

rituelles, et supposent de repenser la nature même du sacré 

(Vestrucci, 2022 ; Obadia, 2022).  

Les robots forment un second groupe de technologies dont les 

liens avec le sacré peuvent étonner : là encore, leur développement 

massif et rapide résonne d’accents de mythologie et de science-

fiction. Il est, en particulier, un scénario qui nourrit la robotique 

depuis la mythologie antique, celle d’un soulèvement des machines 

contre leurs créateurs – des créatures d’Héphaïstos et de la légende 

du Golem dans le judaïsme jusqu’aux « robota » de Čapek, la pièce 

de théâtre qui a invité le terme, à la Maria du Metropolis de Fritz 

Lang et aux toujours plus nombreux robots dans la production 

cinématographique plus récente (2001, l’Odyssée de l’espace, la 

saga Terminator, I-robot et la série Westworld, entre autres). C’est 

un même schéma de la créature se retournant contre son créateur 

qui entoure les robots. Ce qui les inscrit de plain-pied dans une 

narration mythique et un arrière-plan religieux. Le théologien 

américain Robert M. Geraci a souligné que les robots de cinéma 

présentaient souvent des similitudes avec des références au sacré 

dans l’approche classique de Rudof Otto, qui le définit comme 

source d’un mystère effrayant (Geraci, 2006). Et du côté des 

historiens de l’Antiquité, les « robots » (figurés souvent, fabriqués, 

pour certains) sont depuis longtemps associés à des croyances 

magico-religieuses ; il y avait donc tout lieu de penser qu’en dépit 

du mouvement de la modernité et de la sécularisation qui a affecté 

les sociétés industrielles modernes, la croyance revienne jouer un 

rôle dans le déploiement des robots dans les sociétés modernes 

(Mayor, 2018 ; Collognat et Chopin, 2020).  

L’inégal développement de robots selon les régions du monde 

peut être expliqué en termes économiques et technologiques, mais 

la religion semble aussi jouer un rôle, en particulier pour expliquer 

le boom des robots en Asie. Il y a déjà quelques années que le 

roboticien japonais Masahiro Mori avait suggéré (dans Le robot 

dans le Bouddha) une compatibilité théologique et pratique entre le 

bouddhisme et les machines à comportement, ce qui permettait de 

comprendre le développement phénoménal et la très grande 

acceptabilité des robots au Japon. Nombre d’autres théories ont 

toutefois été énoncées proposant des alternatives théoriques – tel 

l’animisme (Vidal, 2014). La question de cette correspondance 

n’est pas tranchée, car le modèle d’analyse semble un peu trop 

déterminé par le facteur culturel et religieux, qui prime sur tout 

Čapek%20%20?%20https://booknode.com/auteur/karel-apek


La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

141 

autre aspect (politiques industrielles, dynamiques économiques, 

créativité technique, etc.) et réduit finalement l’analyse au seul 

rapport entre technologie et systèmes de croyances traditionnels, 

comme si ce rapport pouvait à lui seul tout expliquer. Dans tous les 

cas, les robots se développent rapidement dans les sociétés à fort 

développement technologique et économique, comme le Japon et la 

Chine, mais aussi en Inde, pour des raisons localement différentes 

mais toutes liées à une course globale à la technologie. Dans ce cas, 

encore, l’assimilation de ces progrès à des croyances préalables est 

tentante : les conceptions cosmiques et non pas personnalistes du 

sacré, l’accent sur l’immanence plutôt que la transcendance, la 

reconnaissance de la matérialité comme vecteur du sacré, plutôt que 

comme obstacle au développement spirituel, seraient censés 

justifier ces développements technologiques. Et, dans ce sens, il y 

aurait du sacré à l’origine des technologies modernes, et qui aurait 

facilité leur développement.  

Cette proximité entre les robots et le sacré donne lieu à un autre 

phénomène : celui des robots liturgiques ou plutôt faut-il dire 

religieux, en l’occurrence, des « robots prêtres », c’est-à-dire à qui 

on fait jouer un rôle dans un cadre rituel. Les exemples sont 

connus : le plus célèbre (car plus médiatisé et plus discuté) est sans 

doute Mindar, un robot humanoïde qui « officie » (récite des 

prières, conduit des rites et répond éventuellement à des questions 

théologiques) dans un temple bouddhiste à Kyoto au Japon, mais 

aussi le robot X’iander, qui a été déployé dans des temples en 

Chine (Travagnin, 2020), alors que le robot Santo, qui imite la 

forme d’une statue de saint, élaboré au Japon, a été expérimenté en 

milieu catholique en Italie (Trovato et al., 2021) et le robot 

BlessU2, lui aussi humanoïde, assure l’accueil dans un temple 

protestant en Allemagne (Löffler et al., 2021). Ce déplacement des 

expressions modernes du sacré vers les robots ouvre ainsi un 

nouveau champ, en l’occurrence la possibilité qu’ils soient 

divinisés en tant que tels (et non pas mis au service du divin, 

comme le montrent les travaux d’Emmanuel Grimaud, 2021) et 

donc qu’ils participent d’une certaine manière à cette transition 

transhumaniste que Kurzweil (1999) appelle de ses vœux, de 

manière tout à fait concrète et immédiate. 

 

 



Lionel OBADIA 

142 

Magie et / magie de  

La croyance religieuse n’est pas, loin de là, la seule concernée 

par les impacts des progrès technologiques massifs et rapides. Le 

retour de la magie, ou l’entrée en scène de la pensée magique dans 

les débats autour des technologies, a entraîné un déploiement aussi 

important que celui de la religion dans le domaine des technologies. 

Le tournant des XXe et XXIe siècles n’est pas que « religieux », il 

est aussi celui du « mouvement magique », qui connaît un regain 

significatif dans la modernité tardive, selon le sociologue Massimo 

Introvigne (1992), qui s’intéresse à la montée en visibilité sociale et 

médiatique d’une galaxie de mouvements magiques et ésotériques 

auparavant discrets, voire secrets. Tant et si bien que le fameux 

« réenchantement du monde », qui a largement alimenté des débats 

en sociologie des religions récente (Berger, 2001), est aussi et 

surtout un « réenchantement magique ». La magie se déploie 

néanmoins par les technologies digitales sous des formes très 

différentes : les médias de communication y font référence (depuis 

McLuhan, 2004, jusqu’à Stahl, 1995, mais aussi chez de plus 

récents auteurs, comme Susca, 2016), mais le thème a aussi envahi 

les débats sur les technologies, qui comprennent de toujours plus 

nombreuses allusions explicites à la magie, qu’il s’agisse de magie 

surnaturelle ou d’illusion (Obadia, 2022). 

Dans ce déploiement tous azimuts se trouvent également des 

théories de la magie qui ne disent pas aussi ouvertement leur nom. 

Le roboticien M. Mori a forgé une théorie longuement discutée en 

robotique, dite de la « vallée de l’étrange » (Uncanny Valley, 1972), 

dans laquelle il constate que plus une forme de robot (ou d’artefact 

technologique) est d’apparence humanoïde, sans toutefois jamais 

être reconnue comme humaine, plus l’esprit sécrète un sentiment 

d’étrangeté de nature à troubler le rapport à la machine : dès lors, 

proximité et distance, confiance et crainte, reconnaissance et 

altérité constituent les ingrédients de cette curieuse sensation née de 

la relation aux robots. De multiples tentatives ont été consenties de 

la part des sciences et technologies pour théoriser ce schéma mental 

et en faire un modèle cognitif et rationaliste, avec des critiques 

fortes adressées à son fondateur, qui ne pensait néanmoins pas en 

faire une théorie de la croyance. Pourtant, c’est ce même modèle 

qui amène à une réflexion sur la manière dont les robots sont 

« habités » par des principes surnaturels et deviennent ainsi en 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

143 

quelque sorte des spectres, voire des entités dotées d’« âmes » 

(Thompson, 2019). Il y a donc aussi la possibilité de reconnaître 

une autre forme de croyance et, éventuellement, par extension 

théorique, une autre forme de sacralité que celles, numineuses, qui 

caractérisent la religion, projetées dans les technologies : en 

l’occurrence, il s’agit d’un sacré magico-sorcellaire. Cette forme 

particulière de croyance donne, en premier lieu, son socle théorique 

au domaine des « haunted technologies » qui explorent les 

différentes manières dont les technologies modernes laissent 

affleurer des phénomènes qui échappent apparemment à la logique 

rationaliste et qui anime les machines. Face aux 

dysfonctionnements ou fonctionnements aberrants des machines, 

on peut envisager que celles-ci sont « habitées » par des forces ou 

des entités surnaturelles, au-delà du simple « bogue » ou « glitch » 

(perturbation transitoire) du système. Dans ce champ, l’analyse se 

trouve donc à la frontière entre la « simple » croyance (ou de la 

croyance sans objet surnaturel ou sans référence à un facteur 

métaphysique) et les croyances relatives à une altérité caractérisée, 

et même radicale (de nature religieuse, magique, mystique, 

spirituelle), ce qui suppose de creuser le sillon du sacré hors des 

cadres institutionnels des religions traditionnelles, celui de la 

magie, encore une fois, qui ouvre à de nouvelles perspectives dans 

l’analyse du développement des technologies en société. Aux 

formes précitées s’ajoute celle d’une magie festive et orgiaque dont 

le développement est un trait de l’hypermodernité, en réaction à 

l’austérité et au rationalisme de la modernité, qui se traduit, en 

réaction, dans l’émergence des néopaganismes, de 

« technochamanismes » et de ritualités qui prennent appui sur des 

technologies digitales, tant sur le plan de leur existence (elles se 

déploient autant sur l’Internet que dans la vie sociale) que de leur 

esthétique (elles empruntent à un symbolisme de « traditions 

primordiales ») (Susca, 2022). 

 

« Accents » ou « formes » : métaphores, allusions, illusions ?  

L’examen des exemples présentés jusqu’ici permet de soulever 

un problème théorique et épistémologique plus large, celui de la 

nature même des concepts : ce sacré diffus, qui s’attache à des 

objets qui, apparemment, sont bien loin du sacré – du moins dans 

leur conception –, traite-t-il finalement réellement du sacré ? Plutôt 



Lionel OBADIA 

144 

que de revenir sur un débat un peu attendu, et pour tout dire, éculé, 

sur la définition du sacré selon les auteurs classiques des sciences 

religieuses (Otto, Eliade, Durkheim, etc.), j’entends ici montrer 

qu’il est surtout intéressant de saisir la manière dont la notion 

connaît une importante extension et désigne désormais des 

émotions et attitudes de fascination, de crainte et de révérence 

identiques dans leur expression (mais pas nécessairement dans leur 

objet) à celles de la religion.  

Les références allusives au sacré en rapport avec les 

technologies modernes sont, en effet, très nombreuses et surtout 

réversibles. Deux exemples : la référence à « Dieu » à propos de 

l’Internet est foncièrement ambivalente – d’un côté, elle décrit 

l’expansion des croyances monothéistes dans l’espace 

technologique mais, d’un autre, elle rappelle les similitudes qui 

peuvent surgir à l’observation des attitudes et croyances quasi 

religieuses que les ingénieurs, comme les usagers, développent non 

pas grâce aux technologies, mais envers les technologies. Ce qui 

signale que, une fois examinés les facteurs historiques, politiques, 

sociologiques ou économiques sur lesquels les modèles d’analyse 

actuels font leur lit, qui mentionnent un « épuisement » ou un 

« retour » du sacré, une politisation du religieux, une dilution 

sociale du sens du sacré ou une marchandisation de la religion, 

c’est du côté des technologies qu’il s’agit de porter le regard. Ce 

qui permet de scruter de manière plus détaillée et critique le sens 

d’une métaphore qui a déjà été largement mobilisée dans les études 

sur le religieux. Le recours à la métaphore peut alors être considéré 

de manière sérieuse, en l’occurrence en considérant que l’allusion 

n’est pas une simple formule de rhétorique mais relève au contraire 

d’une nouvelle modalité du rapport au sacré. D’un côté, en effet, on 

évoque par là une « métaphorisation » du sacré qui procèderait 

d’une mise à distance des objets de croyance par le langage, pour 

mieux les maintenir dans l’horizon de sens, sans toutefois conserver 

la densité et la qualité d’un rapport antérieur. Mais d’un autre, la 

métaphore s’applique aussi à une certaine érosion du sacré dont il 

ne resterait finalement que des formes fugitives, simulées, 

spectaculaires ou sporadiques (Maffesoli, 1988), ce dont la figure 

de style rend bien plus compte qu’une définition ontologique.  

En fait, en lieu et place d’un modèle binaire et téléologique de 

« flux » et « reflux » du religieux qui peine à saisir toute la 

complexité des formes émergentes de la croyance et du sacré, c’est 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

145 

une théorie du « déplacement » qui a été privilégiée par la 

sociologie et de manière générale par les sciences humaines et 

sociales depuis une trentaine d’années (au moment d’écrire cet 

article, 2024). L’approche par les « déplacements » offre une 

description des changements du sacré et de la croyance, mais se 

limite aux espaces sociaux (du « public » au « privé ») ou 

psychologiques (de la vie sociale à la vie subjective) (entre autres, 

Hervieu-Léger, 1993). Ce sont plutôt des déplacements 

ontologiques, si l’on peut dire, que traduisent les nombreuses 

métaphores actuelles : celles-ci ne semblent pas procéder d’un 

changement de vue théorique sur le monde, mais d’un changement 

du monde qui force à des révisions théoriques. Yuval Harari, qui 

s’est spécialisé dans la modélisation historique à vaste échelle mais 

au détriment de la complexité de l’analyse, a, par exemple, 

« prédit » l’avènement d’une « religion des données » (religion of 

data) traduisant bien la manière dont, finalement, s’opère un 

glissement entre des croyances et des représentations du sacré 

auparavant inscrites dans des traditions textuelles et orales, qui 

avaient les technologies comme support, et des croyances qui 

désormais s’appliquent aux supports de connaissance eux-mêmes 

plutôt qu’à ce qu’ils véhiculent (Harari, 2017). 

Il existe aussi un domaine particulier dans lequel les 

développements technologiques en matière d’IA et d’informatique 

résonnent d’échos du sacré et du religieux : il s’agit du courant 

transhumaniste, qui figure sans doute l’une des initiatives les plus 

cohérentes (mais pas nécessairement les plus convaincantes pour 

ses détracteurs, incarnant au mieux une sorte d’analogie de la 

religion, au pire une pseudoreligion de l’hypermodernité). Fondé 

sur l’idée d’une fusion de l’humain avec la technique, pour le 

meilleur de l’humanité, attribué à Ray Kurzweil (1999) mais né 

d’un mouvement intellectuel technophile bien plus ancien, le 

transhumanisme est un système de pensée qui prône une 

« augmentation » de l’humain par la technologie et une 

transformation profonde de la condition humaine dans un élan vers 

le progrès et l’évolution. Le dépassement de l’humain tel qu’il est 

sous sa forme actuelle et sa technologisation sont non seulement 

inévitables mais hautement désirables. Le dépassement de l’humain 

avec l’intelligence comme valeur ultime et la machine comme 

nouvelle idole revêt des accents éminemment religieux avec l’idée 

d’un « homme plus grand que l’homme » qui nourrit à la fois les 



Lionel OBADIA 

146 

détracteurs et les laudateurs de ce mouvement (Jousset-Couturier, 

2016 : 101 et suiv.). C’est, dans un sens, une certaine manière de 

réconcilier « science et spiritualité », mais dans le cadre d’une 

créativité particulière, celle d’une hybridation entre science et 

croyance à travers les technologies. 

Plusieurs problèmes surgissent toutefois de l’analyse : parle-t-on 

de « religion » ou de « spiritualité » par projection ou procuration, 

qui n’aurait de religieux que ce que la grille d’analyse apposée 

impose à l’analyse, ou est-ce une « religion » dans une intention 

explicite de ses fondateurs et admirateurs ? Frank Damour (2019) a 

bien montré les tensions entre les différents registres possibles : 

humaniste, chrétienne, gnostique, hérétique, pseudo-chrétienne, ce 

qui trouble la nature du phénomène, qui peut à la fois entrer dans 

l’une de ces catégories tout en n’étant enfermée dans aucune en 

particulier. Car la question d’une nature propre du transhumanisme, 

entrant dans l’une ou l’autre des catégories analytiques possibles, 

relève d’une épistémologie classique qui n’intègre pas la 

complexité des objets hybrides tels que celui-ci ou que la magie 

digitale (Obadia, 2020b). Si d’aucuns y voient une extension 

transfigurée d’un idéal chrétien (car c’est après tout une manière de 

faire de l’être humain un « Dieu » par des améliorations de son 

corps) (Damour, 2018), d’autres considèrent qu’il s’agit au 

contraire d’une « foi séculière », voire « séculariste » (Tirosh-

Samuelson, 2012). L’heuristique de la métaphore rencontre alors 

des limites logiques : la nature des similitudes et l’ontologie même 

du sacré dans ces références allusives restent encore discutées, et 

l’analyse encourt, en outre, le risque d’une extension excessive de 

la perspective (toutes les expressions du sacré seraient alors 

transformées par les technologies et toutes les technologies seraient 

virtuellement des matrices de production d’un nouveau sens du 

sacré – ce qui est dans les deux cas très discutable). Bref, il y a une 

certaine indécision quant à la nature même du transhumanisme et à 

son positionnement dans les nouveaux horizons idéologiques : 

religion / science / les deux à la fois / ni l’une ni l’autre ? Proposer 

une réponse tranchée à ces débats serait, certes, un acte de 

clarification conceptuelle, mais relèverait d’un arbitraire, en 

l’occurrence, une posture discriminante qui déciderait dans quel 

camp intellectuel l’auteur se positionne et, par extension, inviterait 

le lecteur à faire de même. En fait, et c’est bien là toute la difficulté 

de la discussion, la décision de fixer le sens de ces phénomènes 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

147 

dans une catégorie conceptuelle exclusive (qui en définit l’identité 

– « est » ou n’« est pas » de la religion ou du sacré) fait violence à 

la complexité de la réalité, qui déborde de ces catégorisations.  

Si on reprend le cas du transhumanisme, il révèle toutes les 

ambiguïtés d’un mouvement qui entend dépasser la condition 

biologique et finie de l’humain, pour lui proposer une sorte de 

transcendance technoscientifique et, de fait, affronter la question de 

la mort, prônant ou proposant un « solutionnisme technologique » 

d’immortalité contre la finitude de l’humain (Damour, 2018), 

concurrençant ainsi ce qui était resté le domaine privilégié de la 

religion. Mais le transhumanisme est avant tout une mouvance 

idéologique, utopique et pratique fondée sur une confiance absolue 

dans la technologie, ce qui brouille les cartes de sa lisibilité : ce qui 

fait que, pour ceux qui entendent clarifier les choses, le 

transhumanisme propose une certaine idée de la transcendance, un 

« homme plus grand » (Jousset-Couturier, 2016 : 103), tout en 

entendant se démarquer officiellement des religions historiques 

(dont les croyances seraient « obscurantistes », ibid. : 33), ce qui 

fait que le mouvement ne saurait, pour ces raisons, être assimilé à 

une religion « dans le sens conventionnel du terme » (ibid. : 120). 

En fait, le transhumanisme présente des formes et des fonctions 

comparables (de l’extérieur) à celles d’une religion (Damour, 

2019), tout en nourrissant de l’intérieur une certaine ressemblance 

avec les religions, dans son contenu (« posthumain ») et dans ses 

formes (une « foi », un horizon mythique). De fait, il force à penser 

différentes modalités d’identification d’une technoculture comme 

l’est le transhumanisme à la religion, qui ne cadrent pas 

nécessairement avec une définition catégorielle : le transhumanisme 

apparaît à la fois comme un dépassement des religions, comme une 

réplication mutatis mutandis d’une gnose religieuse, un effort pour 

réconcilier science et croyance (Jousset-Couturier, 2016). S’il n’est 

pas « une religion » au sens littéral du terme, le fait qu’il 

comprenne une forme de métaphysique amène à un débat sur sa 

nature, qui est intéressant non pas dans ses conclusions (est ou n’est 

pas une religion) mais par les postures intellectuelles qu’il révèle 

quand est tracée cette ressemblance avec le religieux (en défense de 

la science ou, à l’inverse, de la religion [voir Damour, 2018 : 145]). 

Par extension de la focale, donc, c’est cette complexité des 

rapports entre technologies et sacralité, et la définition même du 



Lionel OBADIA 

148 

sacré qui peut revêtir des formes similaires en fonction ou en 

signification à celles du sacré : l’idée d’une transcendance ou d’un 

« au-delà de l’humain », la « présence » d’une force surnaturelle 

dans les machines, la crainte ou la révérence que ces projections 

inspirent, mais aussi la conviction profonde, à l’image de la foi 

(fides) et des communautés de convaincus ou de sceptiques, sans 

que nécessairement il s’agisse là de religion. Et sans doute les mots 

d’Ellul (1954 : 132–133) résonnent-ils actuellement plus que 

jamais :  

Plus rien n’est le domaine des dieux, des puissances non 

naturelles. L’homme qui vit dans le milieu technique sait 

bien qu’il n’y a plus de spirituel nulle part. Et cependant 

nous assistons à un étrange renversement ; l’homme ne 

peut vivre sans sacré ; il reporte son sens du sacré sur cela 

même qui a détruit tout ce qui en était l’objet : sur la 

technique. 

 

Finalement : nouveaux visages ?  

Une même indécision – qui n’est pas une imprécision toutefois, 

car les phénomènes mentionnés ci-avant sont empiriquement 

circonscrits, scientifiquement étudiés, intellectuellement discutés – 

caractérise ainsi de la même manière l’originalité même du 

phénomène de sacralisation des technologies : est-ce réellement 

quelque chose de nouveau dans la forme et dans le sens assigné, 

autrement dit, Ellul a-t-il raison de pointer une véritable 

transformation de fond ? En ouvrant la focale à une histoire plus 

longue et au comparatisme transculturel, à des sources antiques ou 

anthropologiques, l’analyse injecte des éléments de modération : 

est-ce une réplication structurelle de l’ancien sous les oripeaux du 

nouveau ou quelque chose de radicalement nouveau ? Est-ce que le 

nouveau visage du sacré serait celui, impassible, d’un robot 

humanoïde qui contemple l’avènement de la technicité sur le 

domaine de l’imaginaire humain ?  

Il est toujours difficile de tirer des conclusions générales des 

éléments présentés ici, tant ils manifestent, par leur diversité de 

formes et de significations, la complexité des rapports entre 

croyances, sacré et technologies, tels qu’ils se redessinent à l’aune 

de ce qu’il est désormais convenu d’appeler la « révolution 

digitale ». Dans la pléthore des expressions qui ont fleuri et été 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

149 

discutées dans le débat autour des technologies et des croyances, 

celle de la sacralisation des technologies est sans doute la plus 

large, elle demeure toutefois floue, même si elle bénéficie d’un fort 

potentiel heuristique, ce qui lui permet d’être déployée à propos de 

technologies aussi différentes que l’Internet, l’IA ou le robot. 

Devant les promesses de ces nouvelles approches et de ces 

nouveaux objets, entre exagération et prudence, quelle voie tracer ? 

L’exemple des approches sociologiques des métamorphoses du 

sacré depuis les années 1980 a montré que finalement, sous couvert 

d’une attention portée aux mutations, sur la base d’un matériau à 

l’indéniable pertinence mais à l’interprétation finalement fragile, 

tout peut se dire et son contraire : les grands modèles de 

l’individualisation et de l’effritement n’ont pas résisté à un 

« retour » du religieux, sous des formes communautaires et 

ethnicisées, ce qui a invalidé (partiellement mais significativement) 

le modèle de l’individualisme moderne sur lequel se fondaient 

nombre de pistes théoriques qui, il faut bien le reconnaître, 

relevaient nettement plus de l’effet de mode que d’une validation 

sociologique qui a été contestée et qui continue d’opposer ses 

défenseurs et leurs opposants, pour lesquels la modernité sécrète au 

contraire un sens des communautés et de l’identité (Kepel, 1991) 

ou un sens de la socialité effervescente mais volatile, dans un 

nouveau « temps des tribus » (Maffesoli, 1988). 

Dans le cas des technologies, il est aussi facile de céder à la 

tentation de voir dans les technologies le nouvel horizon du sacré, 

sans autre forme de procès, en considérant la nature des 

métamorphoses considérées. Mais deux positions intellectuelles 

contradictoires se dégagent logiquement de cette réflexion : l’une 

qui considère le caractère éminemment moderne et exceptionnel de 

la situation actuelle, avec une véritable révolution technologique 

qui impacte les croyances à une échelle et avec une profondeur 

jamais expérimentées par les religions jusqu’ici. Cette théorie de la 

rupture (aussi qualifiée de « disruption ») est largement partagée 

mais pêche par une volonté de ne pas considérer le passé autrement 

que comme temps des croyances. Elle est disputée par une autre 

approche, qui lui oppose une certaine continuité dans l’histoire non 

pas des technologies, dont les transformations sont particulièrement 

importantes depuis la révolution industrielle et l’émergence de 

l’informatique et de la cybernétique, mais des formes et contenus 

de croyances. L’historienne de l’Antiquité Adrienne Mayor opte 



Lionel OBADIA 

150 

pour la seconde position. Elle considère dans son livre de 2018 

qu’en contexte technologique et historique différent, ce sont 

sensiblement les mêmes questions qui se posent à l’humanité : 

comment finalement l’IA, les technologies digitales et robotiques 

soulèvent des questions éthiques qui sont d’une portée et d’une 

nature quasiment identique : la définition de l’humain et de ses 

frontières, l’extension de la technologie et la manière dont elle sert 

la pensée et l’action humaines et est servie par elles.  

Le lien entre croyances et technologies peut alors être retissé, en 

effet, à partir d’anciens schémas qui, déjà, avaient montré le 

profond enracinement des technologies dans le sacré et vice-versa, 

ce que les travaux des historiens de l’Antiquité et des 

anthropologues ont montré (Mayor, 2018 ; Collognat et Chopin, 

2020). Mais il reste à savoir si c’est le schéma qui fait la réalité ou 

la réalité qui mobilise ce type d’analyse. Il demeure, en outre, une 

autre question centrale à trancher : le sens religieux ou le 

symbolisme assigné à la technologie s’est-il finalement transposé 

(Derrida, 1998), déplacé (Ellul, 1954), réinventé sous une forme 

résurgente et métaphorique (Davis, 2015) ? On peut enfin se 

demander aussi jusqu’à quel point c’est bien la technologie elle-

même qui joue le rôle de facteur de premier plan dans ces 

transformations ou si les « nouveaux visages » du sacré peuvent 

être imputés à des transformations sociales, culturelles, 

économiques ou politiques, pour lesquelles les nouvelles 

technologies joueraient. La technologie n’est pas l’unique facteur 

agissant dans les métamorphoses actuelles du sacré, certes. 

Mentionner que les technologies participent des transformations du 

sacré est tout sauf original : encore faut-il, en effet, montrer en 

quoi, et jusqu’à quel point ; et surtout, pondérer le poids de la 

technologie dans ces changements. De plus, une approche 

focalisant sur les facteurs technologiques et leurs dynamiques (à 

défaut de pleinement les isoler) permet de souligner leur rôle, ô 

combien important, dans les turbulences actuelles du sacré et des 

religions, ce qui est indubitablement le cas, au moins partiellement, 

pour les mutations du religieux et du sacré avec la technologie 

comme vecteur des croyances. Mais elles participent aussi dans la 

réinvention d’une sacralité qui ne cesse de déborder le champ du 

religieux, pour se déployer dans le monde de la « haute 

technologie » (high-tech), où ce sont les technologies elles-mêmes 

qui sont considérées comme objet de croyances originales. Il reste 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

151 

qu’en dépit des toujours plus nombreux mais néanmoins dispersés 

signes du sacré dans l’écosystème des technologies, il y a loin, 

encore, à faire de ces éléments épars les fondements d’une nouvelle 

« pistis », une foi ou une confiance, qui s’incarnerait dans une 

« techné » profondément transformée par la révolution digitale. 

  

 

 

Remerciements 

Nous voudrions remercier les deux évaluateurs pour leur très 

rigoureuse lecture. Nous sommes aussi ravis des avis exprimés.  

 

 

 

 

  



Lionel OBADIA 

152 

Bibliographie 

ALEXANDRE, Laurent. 2017. La guerre des intelligences : comment l’intelligence 

artificielle va révolutionner l’éducation. Paris : J. C. Lattès. 

ARAB NEWS. 2023. « AI “Buddhabot” Answers Questions with Help from 

ChatGPT ». Arab News. Japan (19 juillet). Récupéré le 22 septembre 2023 de 

https://www.arabnews.jp/en/features/article_99426/. 

Ask_Jesus. S.d. « AI Jesus – Interactive with Chat Q&A – Ask any question ». Dans 

Twitch.TV. Récupéré le 23 octobre 2023 de https://www.twitch.tv/ask_jesus. 

BERGER, Peter L. (dir.). 2001. Le réenchantement du monde. Paris : Bayard. 

BRETON, Philippe. 2011. « La sacralisation de l’information ». ESSACHESS. 

Journal for Communication Studies, vol. 4, no. 2(8), p. 59–67. 

BRETON, Philippe. 2020. Le culte de l’Internet : une menace pour le lien social ?. 

Paris : La Découverte.  

BRUNET, Camille. 2018. « Homo novus. La figure de l’homme nouveau et la 
sacralisation de l’œuvre d’art technologique ». Études digitales, vol. 6, no 2, 

p. 137–151.  

CAMPBELL, Heidi A. et Antonio C. LA PASTINA. 2010. « How the iPhone Became 

Divine : New Media, Religion and the Intertextual Circulation of Meaning ». 

New Media and Society, vol. 12, no 7, p. 1191–1207. 

CAMPBELL, Heidi A. 2012. « Understanding the Relationship between Religion 

Online and Offline in a Networked Society ». Journal of the American Academy 

of Religion, vol. 80, no 1, p. 64–93. 

CARON, Nathalie. 2004. « La religion dans le cyberespace ». Matériaux pour 

l’histoire de notre temps, no 75, p. 17–27. 

CHAMPION, Françoise, Sophie NIZARD et Paul ZAWADZKI (dir.). 2007. Le sacré hors 

religions. Paris : L’Harmattan.  

COLLOGNAT, Annie et Bernadette CHOPPIN (dir.). 2020. Ex machina : machines, 

automates et robots dans l’Antiquité. Paris : Belles lettres. 

DAMOUR, Franck. 2018. « Le mouvement transhumaniste : approches historiques 

d’une utopie technologique contemporaine ». Vingtième siècle. Revue d’histoire, 

vol. 138, no 2, p.143–156. 

—. 2019. « Le transhumanisme est-il soluble dans la religion ? ». Revue d’éthique et 

de théologie morale, vol. 302, no 2, p. 11–27. 

DAVIS, Erik. 2015. TechGnosis : Myth, Magic and Mysticism in the Age of 

Information. Berkeley : North Atlantic Books. 

DAWSON, Lorne L. et Douglas E. COWAN. 2004. Religion Online : Finding Faith on 

the Internet. Londres : Routledge.  

DEBRAY, Régis. 2000. Dieu, un itinéraire. Paris : Odile Jacob.  



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

153 

Derrida, Jacques. 1998. « Faith and Knowledge ». Dans Religion, sous la dir. de 

Jacques DERRIDA et Gianni VATTIMO. Stanford : Stanford University Press. 

DOUYÈRE, David. 2015. « Religion et communication : des mutations 
communicationnelles du christianisme catholique au XXe siècle ». Hermès, vol. 

71, no 1, p. 225–236. 

DUTEIL-OGATA, Fabienne et Isabelle JONVEAUX. 2020. « Les pratiques religieuses 

et internet », RESET (6 octobre), vol. 9. Récupéré le 24 septembre 2021 de 

https://journals.openedition.org/reset/1853. 

ELLUL, Jacques. 1954. La technique ou l’enjeu du siècle. Paris : Armand Colin.  

FISCHER, Hervé. 2014. La pensée magique du Net. Paris : François Bourin. 

GANASCIA, Jean-Gabriel. 2017. Le mythe de la singularité. Faut-il craindre 

l’intelligence artificielle ?. Paris : Seuil. 

GAUTHIER, François. 2018. « From Nation-State to Market : The Transformations of 
Religion in the Global Era, as Illustrated by Islam ». Religion, vol. 48, no 3, 

p. 382–417. 

GERACI, Robert M. 2006. « Spiritual Robots : Religion and Our Scientific View of 

the Natural World ». Theology and Science, vol. 4, no 3, p. 229–46. 

GINGRAS, Yves. 2016. L’impossible dialogue. Sciences et religions. Paris : Presses 

universitaires de France.  

GORICHANAZ, Tim. 2022. « Smartphone Apps for Spiritual Wellness ». Open 

Information Science, vol. 6, no. 1, p. 106–115. 

GRIESHABER, Kirsten. 2023 « Can a Chatbot Preach a Good Sermon ? Hundreds 

Attend Church Service Generated by ChatGPT to Find Out ». The Associated 
Press. Apnews.com (10 juin). Récupéré le 9 septembre 2023 de https://apnews.c 

om/article/153ermany-church-protestants-chatgpt-ai-sermon-

651f21c24cfb47e312 2e987a7263d348.  

GRIMAUD, Emmanuel. 2021. Dieu point zéro : une anthropologie expérimentale. 

Paris : Presses universitaires de France. 

GUILLORY, Margarita S. 2022. « New Religious Movements and the Internet ». 

Dans The Oxford Handbook of Digital Religion, sous la dir. de Heidi A. 
CAMPBELL et Pauline H. CHEONG. Oxford : Oxford University Press. Récupéré 

le 13 juin 2023 de https://academic.oup.com/edited-volume/44728/chapter-abstr 

act/378960286. 

HACKETT, Rosalind I. J. 2005. « Religion et Internet ». Diogène, vol. 211, no 3,  

p. 86–99. 

HARARI, Yuval N. 2017. Homo Deus. Une brève histoire de l’avenir. Paris : Albin 

Michel. 

HELLAND, Christopher. 2005. « Online Religion as Lived Religion. Methodological 
Issues in the Study of Religious Participation on the Internet ». Online – 

Heidelberg Journal of Religions on the Internet, vol. 01, no 1. Récupéré le 24 

février 2023 de http ://www.ub.uni-heidelberg.de/archiv/5823.  

http://www.ub.uni-heidelberg.de/archiv/5823


Lionel OBADIA 

154 

HENDERSON, Charles. 2000. « The Internet as a Metaphor for God ? ». 

CrossCurrents, vol. 50, no 1/2, p. 77–83. 

HERVIEU-LÉGER, Danièle. 1993. La religion pour mémoire. Paris : Le Cerf. 

HJARVARD, Stig (dir.). 2008. « The Mediatization of Religion : A Theory of the 

Media as Agents of Religious Change ». Northern Lights : Film and Media 

Studies Yearbook, vol. 6, no 1, p. 9–26. Fishponds : Intellect.  

HUBERT, Henri et Marcel MAUSS. 1950 [1902–1903]. Esquisse d’une théorie 
générale de la magie. L’Année Sociologique. [Réédité en 1995, Anthropologie et 

sociétés, vol. 19 1/2 ; et en 2019 par Frédéric Keck et Arnaud Morvan. Paris : 

Presses universitaires de France / Humensis.]  

INTROVIGNE, Massimo. 1992. Il ritorno della Magia. S.l. : Ancora. 

JOUSSET-COUTURIER, Béatrice. 2016. Le transhumanisme, faut-il avoir peur de 

l’avenir ?. Paris : Eyrolles. 

KEPEL, Gilles. 1991. La revanche de Dieu : chrétiens, juifs et musulmans à la 

reconquête du monde. Paris : Seuil. 

KURZWEIL, Ray. 1999. The Age of Spiritual Machines : When Computers Exceed 

Human Intelligence. New York : Penguin. 

LAM, Raymond. 2022. « Buddhabot : Further Progress Made on AI Enlightenment 

Software at Kyoto University ». Buddhistdoor Global (BDG). News (26 

octobre). Récupéré le 13 janvier 2023 de https://www.buddhistdoor.net/news/ 
buddhabot-further-progress-made-on-ai-enlightenment-software-at-kyoto-univer 

sity/.  

LÖFFLER, Diana, Jorn HURTIENNE et Ilona NORD. 2021. « Blessing Robot BlessU2 : 

A Discursive Design Study to Understand the Implications of Social Robots in 

Religious Contexts ». International Journal of Social Robotics, vol. 13,    

p. 569–586. 

MAFFESOLI, Michel. 1988. Le temps des tribus. Le déclin de l’individualisme dans 

les sociétés de masse. Paris : Méridiens-Klincksieck. 

MAYER, Jean-François. 2000. « Religious Movements and the Internet : The New 
Frontier of Cult Controversies ». Religion on the Internet : Research Prospects 

and Promises, sous la dir. de Jefrey K. HADDEN et Douglas E. COWAN, p. 249–

276. New York : JAI, Elsevier Science. 

MAYOR, Adrienne. 2018. Gods and Robots : Myths, Machines, and Ancient Dreams 

of Technology. Princeton : Princeton University Press. 

MCLUHAN, Marshall. 2004. Pour comprendre les médias. Paris : Seuil. 

STAHL, William. 1995. « Venerating the Black Box : Magic in Media Discourse on 

Technology ». Science, Technology, and Human Values, vol. 20, no 2, p. 234–

258.  

MILLER, Chris. 2022. « How Modern Witches Enchant TikTok : Intersections of 
Digital, Consumer, and Material Culture(s) on #WitchTok ». Religions, vol. 13, 

no 2 [118]. 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

155 

NIEBORG, David B. 2021. « Apps of Empire : Global Capitalism and the App 

Economy ». Games and Culture, vol. 16, no 3, p. 305–316. 

O’LEARY, Stephen D. 1996. « Cyberspace as Sacred Space : Communicating 

Religion on Computer Networks ». Journal of the American Academy of 

Religion, vol. 64, no 4, p. 781–808. 

OBADIA, Lionel. 2013. La marchandisation de Dieu. L’économie religieuse. Paris : 

CNRS Edition.  

—. 2020a, « Technologies mondialisées, mondialisation technologique, Digital 
Globalization : quels liens entre les NTIC et la mondialisation ? ». Diogène, vol. 

271/272, no 2, p. 110–132.  

—. 2020b, « Moral and Financial Economics of “Digital Magic” : Explorations of 

an Opening Field ». Social Compass, vol. 67, no 1, p. 1–19. 

—. 2021. « Écrans fantômes, fantômes d’écrans : dialectique de la fugacité et la 

spectralité dans les apparitions technologies de “disparus” ». Echo. Rivista 
interdisciplinare di comunicazione. Linguaggi, culture, società, no 3, p. 64–83. 

Récupéré le 10 août 2023 de https://ojs.cimedoc.uniba.it/index.php/eco/article/ 

view/1295. 

—. 2022. « (Online) Spelling the (Digital) Spell : Talking about Magic in the 

Digital Revolution ». Sophia, vol. 61, no 1, p. 23–40.   

—. 2024, Anthropologie des religions (3e ed.), revue et augmentée. Paris : La 

Découverte. 

PACE, Enzo. 2018. « Les cyber-religions entre dématérialisation du sacré et 

réenchantement du monde ». Sociétés, vol. 139, no 1, p. 61–72. 

S.A. 2023. « L’intelligence artificiel, le nouveau messie des religions ? ». La 

dépêche.fr (21 juin). Récupéré le 12 août 2023 de https://www.ladepeche.fr/ 
2023/06/21/lintelligence-artificielle-le-nouveau-messie-des-religions-11292060. 

php. 

SADIN, Éric. 2016. La silicolonisation du monde. L’irrésistible expansion du 

libéralisme numérique. Paris : L’échappée. 

SCONCE, Jerrey J. (dir.). 2000. Haunted Media : Electronic Presence from 

Telegraphy to Television. Durham : Duke University Press. 

SOUZA AGUIAR, Carlos. 2018. « Technochamanisme et les mutations de l’imaginaire 

mystique contemporain ». Études digitales, no 5, p. 143–157. 

Stolow, Jeremy (dir.). 2013. Deus in Machina : Religion, Technology, and the 

Things in Between. New York : Fordham University Press. 

SUSCA, Vincenzo. 2016. Les affinités connectives. Sociologie de la culture 

numérique. Paris : Le Cerf. 

—. 2022. « Être dansés. Technomagie, culture électronique et socialité après 

l’humanisme ». Canadian Review of American Studies, vol. 52, no 3,       

p. 241–261. 



Lionel OBADIA 

156 

THOMPSON, Tok. 2019. « Ghost Stories from the Uncanny Valley : Androids, Souls, 

and the Future of Being Haunted ». Western Folklore, vol. 78, no 1, p. 39–66.  

TIROSH-SAMUELSON, Hava. 2012. « Transhumanism as a Secularist Faith ». Zygon, 

47, no 4, p. 710–734. 

TRAVAGNIN, Stefania. 2020. « From Online Buddha Halls to Robot-Monks : New 

Developments in the Long-Term Interaction between Buddhism, Media, and 
Technology in Contemporary China ». Review of Religion and Chinese Society, 

vol. 7, p. 120–148. 

TROVATO, Gabriele et al. 2021. « Religion and Robots : Towards the Synthesis of 

Two Extremes ». International Journal of Social Robotics, vol. 13, p. 539–556. 

Usbek & Rica. 2023. Dossier no 39, « Les nouvelles routes de la foi. Où est passée 

la nuit ? » (avril). Récupéré le 4 juin 2023 de https://magazine.usbeketrica.com/ 

fr/les-nouvelles-routes-de-la-foi-2.  

VESTRUCCI, Andrea. 2022. « Introduction : Five Steps toward a Religion–AI 

Dialogue ». Zygon, vol. 57, no 4, p. 933–937. 

VIDAL, Denis. 2014. « Retour d’animisme ? Anthropomorphisme et robotique 
humanoïde ». Dans La marionnette : objet d’histoire, œuvre d’art, objet de 

civilisation, sous la dir. de Thierry DUFRÊNE et Joël HUTHWOHL, p. 117–142. 

Lavérune : L’Entretemps.  

 

 



La technologie, nouvel horizon du sacré ? 

157 

 

____________________________________________________________  

Abstract :  Have digital technologies become the new horizon of the 

sacred? The flood of new technologies and their rapid incorporation into 

the ordinary practices of citizens in hypermodern societies leaves little 

doubt that a genuine cultural (if not anthropological) revolution is taking 

place, concomitant with the growing and massive digitalization of today’s 

world. These new technologies, and the diverse forms and impacts they 

assume, partake on a global movement affecting the world of religions, that 

appear increasingly "technologized". In a parallel movement, technologies 

are becoming subjected to an unexpected process of sacralization, in a 

context of advanced secularization (at least in countries with a high level of 

industrial advancement). Contemporary technologies (the Internet, AI and 

robots) are experiencing profound metamorphoses in the realm of beliefs - 

and, to a certain extent, they generate them. Drawing on specific examples, 

this paper will expose some key elements to prolong the discussion on the 

relationship between belief and technology in the present day. 

Keywords : technologies, digitization, sacred, metamorphosis, beliefs 

___________________________________________________________  


