
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 159–185 

159 

Les enfants de Noël : reflets des 

métamorphoses contemporaines           

du sacré 

 
 

 

Samuel MORARD * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : Cet article explore comment Noël reflète des changements 

dans la conception du sacré, en mettant l’accent sur l’enfance. Après un 

rappel théologique et historique, l’auteur analyse les métamorphoses de 

cette fête et la place croissante accordée à l’enfant. Noël offre un point de 

vue privilégié pour observer les reconfigurations de la place de l’enfant 

dans la société, mettant en scène diverses représentations sociales de 

l’enfance, telles que l’enfant victime, l’enfant innocent et l’enfant sujet de 

droits, qui participent à sa sacralisation et à sa mythification. Ainsi, cet 

article met en lumière comment Noël illustre les transformations du sacré 

et la valorisation contemporaine de l’enfance. 

Mots clés : Noël, sacralisation, enfance, rituels, mythes, Jésus, père Noël, 

sécularisation, droits de l’enfant 

____________________________________________________________  
 

 

 

Métamorphoses du visage d’une fête sacrée 

Noël comme lieu d’observation 

Parmi les multiples visages que prend le sacré à notre époque, 

cet article propose d’analyser la fête de Noël, avec une focale sur 

l’enfance. Nous constatons une étonnante pérennité de cette fête 

religieuse ; dans le contexte occidental où le christianisme perd de 

son influence, Noël est devenu un cadre de festivités sociales 

 
*  Samuel Morard est doctorant en sociologie et assistant de recherche et 

d’enseignement au Centre interfacultaire en droits de l’enfant de l’Université de 

Genève. 



Samuel MORARD 

160 

largement célébrées par des familles issues de diverses origines 

religieuses ou se considérant comme sans religion. De là, nous 

forgeons l’hypothèse de la sacralisation de l’enfant comme pierre 

de touche de cette perpétuation d’une fête où le sacré initial d’un 

Dieu nouveau-né se transforme au profit d’un « culte » de 

l’enfance. Sera ainsi explorée l’hypothèse que Noël constitue un 

lieu d’observation privilégié des reconfigurations contemporaines 

du sacré, caractérisées par une évolution des représentations 

sociales de l’enfance conduisant à des formes de sacralisation. Les 

sources sur lesquelles nous nous basons portent principalement sur 

l’Europe de l’Ouest, mais certaines observations peuvent sans 

doute s’appliquer à l’Amérique du Nord et à d’autres contextes – ce 

que des études comparatives permettraient de vérifier ou de 

nuancer. 

Après quelques propos introductifs sur les notions d’enfance et 

de désenchantement, nous reviendrons sur les origines théologiques 

et historiques de la Nativité, puis nous analyserons les 

métamorphoses que le sacré a connues dans cette fête, impliquant 

des personnages comme le père Noël et manifestant un 

recentrement sur l’enfant. Cette mutation s’est faite de manière 

concomitante avec d’autres transformations de la place de l’enfant 

dans la société et contribue à la mise en scène de certaines 

représentations sociales de l’enfance1. Nous étudierons plus 

particulièrement le sens de l’émergence des images de l’enfant 

victime, de l’enfant pur et innocent, et de l’enfant sujet de droits, 

qui participent à un processus de sacralisation et de mythification 

de l’enfance. Notons d’emblée que sont à distinguer les enfants en 

tant qu’êtres humains et l’enfance en tant que catégorie2 (Vinel, et 

Zaltron, 2020). L’enfance ne se définit pas seulement par 

l’appartenance à une classe d’âge (Qvortrup, 2011) et par son 

processus de maturation biologique, mais aussi par une série de 

 
1  À l’interface du psychologique et du social, les représentions sociales sont 

opérantes dans un certain contexte culturel (Jodelet, 1984 ; Moscovici, 1998) et 

sont assorties d’un système de valeurs (Chombart de Lauwe et Feuerhahn, 1989) 
plus ou moins explicite. Les représentations ont des conséquences éducatives et 

pédagogiques, puisque « chaque type de représentation se relie à des actes 

concernant au premier chef les enfants, et engageant souvent un modèle de 

société, voire d’humanité » (Dupeyron, 2010 : 17). 
2  L’enfance est ici définie selon un ensemble d’idées en mutation et socialement 

construite dans le temps et dans l’espace (Alanen, 2011), et par conséquent 

sujette à une importante variabilité (Montgomery, 2009). 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

161 

représentations et d’ingrédients qui sont le fruit de processus 

sociohistoriques complexes (James et al., 1998). Par exemple, 

lorsque des aspects comme l’innocence, l’école, le « fun », les jeux, 

les amis, la nature ou les sucreries sont absents de la vie d’un 

enfant, l’on peut selon les contextes estimer que l’individu en 

question est « privé » de son enfance (Cunningham, 2005 : 1). Noël 

englobe plusieurs de ces éléments tout en en faisant partie, si bien 

que fêter Noël, recevoir des cadeaux et croire au père Noël a pris 

place dans de nombreuses régions parmi les droits légitimes de 

l’enfant (Perrot, 2007 : 300), parmi les éléments faisant qu’un 

enfant a une enfance. Cette fête mobilise plusieurs représentations 

sociales de l’enfance, parfois complémentaires mais aussi 

antithétiques, qui soulignent nombre de paradoxes contemporains.  

 

Le désenchantement désenchanté 

Au positivisme des Lumières, annonçant le déracinement des 

croyances et des traditions non fondées sur la raison, a succédé un 

constat bien plus nuancé : « Le célèbre désenchantement du 

monde3, lui-même est désenchanté. La fin de la Chrétienté4 est 

suivie non par l’athéisme et le nihilisme, mais par de nouveaux 

mythes et idéaux » (Delsol, 2021 : 35) ainsi que par un 

foisonnement de nouvelles formes de spiritualité. Ce constat 

résonne avec celui de Mircea Eliade, qui faisait remarquer que 

l’existence purement profane, c’est-à-dire une expérience 

« drastiquement areligieuse de la vie totale » (Eliade, 2019 : 158) 

ne se rencontre jamais à l’état pur, et que « quel que soit le degré de 

désacralisation du Monde auquel il est arrivé, l’homme qui a opté 

pour une vie profane ne réussit pas à abolir le comportement 

religieux » (ibid. : 27)5. Ainsi, le monde moderne, globalisé et pétri 

 
3  Référence à la formule de Max Weber (1986 [1919] : 69).  
4  Chantal Delsol donne ici son analyse de l’évolution de la place du christianisme 

dans les sociétés occidentales. À l’échelle globale, les statistiques montrent une 

augmentation du nombre de chrétiens (Zurlo et Johnson, 2024). 
5  Il ajoute que « même dans les sociétés les plus sécularisées […] il subsiste de 

vagues souvenirs et nostalgies de comportements religieux abolis » (Eliade, 

2019 [1965] : 158). Selon lui, « la majorité des “sans-religion” se comportent 

encore religieusement, à leur insu […] L’homme moderne qui se sent et se 
prétend areligieux dispose encore de toute une mythologie camouflée et de 

nombreux ritualismes dégradés » (Eliade, 2019 : 177–178). 



Samuel MORARD 

162 

de culture marchande, n’a pas – tant s’en faut – évacué les mythes 

et les religiosités qui se restructurent plutôt en s’adaptant aux ethos 

contemporains (Gauthier, 2020).  

Dans notre époque souvent vue comme déritualisée et 

sécularisée (Tschannen, 1992), Noël est une intéressante 

exception : son influence n’a fait que de s’étendre, en empruntant à 

des traditions chrétiennes et non chrétiennes dans de nombreux 

endroits de la planète pour tendre vers une globalisation des 

coutumes et des symboles (Miller, 1995), au point qu’on peut la 

considérer comme le prototype des « modèles cérémoniaux 

interculturels » (Ben Henda, 2006 : 43). Ces rites de saisonnalité 

(Turner, 1982) permettent la réactualisation cyclique de valeurs 

considérées comme centrales ; par conséquent, Noël constitue « une 

scène anthropologique de choix pour étudier nombre de pratiques, 

de situations et de comportements sociaux qui jouissent à cette 

époque de l’année d’un éclairage inédit » (Perrot, 2000 : 13). En 

tant que « fait social global »6 agissant comme un « puissant 

révélateur culturel et social » (Cabantous et Walter, 2016 : 10), 

cette fête a été étudiée sous de multiples facettes ; la question de la 

sacralisation de l’enfance dans ce contexte a cependant fait l’objet 

de peu d’analyses. 

Depuis Aristote au moins, l’on sait que la pensée est fille de 

l’étonnement (La Métaphysique, 2014 : 1740–), car « c’est toujours 

la présence paradoxale de quelque chose à la fois invisible et 

tangible, tenu pour acquis et pourtant surprenant, banal mais d’une 

subtilité stupéfiante » (Latour, 2007 : 33) qui nous entraîne à 

chercher l’origine et la signification de ce qui pourrait sembler aller 

de soi. La persistance à travers les lieux, les époques, les systèmes 

politiques et religieux de festivités à Noël a de quoi surprendre, de 

même que la place centrale qu’y a progressivement prise l’enfance. 

L’on peut se demander :  

[…] comment en est-on arrivé là ? Par quelles voies 

historiques, culturelles et sociales, les adultes en sont-ils 

venus à sacrer les enfants au soir de Noël, dans le cadre 

 
6  Référence au fait social total défini ainsi par Mauss (1995 [1924] : 274) : « Les 

faits que nous avons étudiés sont tous, qu’on nous permette l’expression, des 

faits sociaux totaux ou, si l’on veut − mais nous aimons moins le mot – 
généraux : c’est-à-dire qu’ils mettent en branle dans certains cas la totalité de la 

société et de ses institutions ». 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

163 

resserré et constamment redéfini du foyer de la famille 

contemporaine ? (Floccari, 2018 : 116.) 

 

Un enfant nous est né 

Au soir de Noël 1957, François Mauriac (1993 : 557) écrivait :  

Cette nuit, l’Occident s’empiffre. En l’honneur de qui et de 

quoi, tous ces bouchons qui sautent ? Il y a eu ce moment 

de l’histoire, cette nuit entre les nuits, la naissance d’un 

enfant mâle entre des milliards d’autres. Ce qu’elle a 

signifié pour les générations qui nous ont précédés, 

combien sommes-nous encore, même parmi les chrétiens, à 

le savoir ?  

Pour étudier la place de la sacralité de l’enfance dans les fêtes 

de Noël, l’on ne peut se dispenser de revenir sur le récit fondateur 

de cette célébration, où c’est précisément de la naissance d’un 

enfant divin dont il est question. 

C’est quelques années avant lui-même que naquit à Bethléem 

l’enfant le plus célèbre du monde. Marqué par la violence et 

l’adoration (Laurentin, 1999 ; Quéré, 2010), le récit de la naissance 

de cet enfant juif allait changer le cours de l’histoire, en irriguant la 

culture mondiale de multiples manières, au point que notre 

calendrier utilise cet évènement comme point de départ de notre ère 

(Declercq, 2000). Cette histoire du « mystère de l’incarnation »7 

(Winling, 2010), présenté de manière étonnamment laconique par 

Luc (1-2) et Matthieu (1-2), a ensuite connu des développements 

multiples (Bost, 1894), avec l’ajout de détails bucoliques et 

merveilleux dans de nombreux textes pseudépigraphiques tels que 

le Protévangile de Jacques, l’Évangile de l’enfance selon Thomas, 

l’Ascension d’Isaïe ou encore l’Apocalypse d’Adam (Elliot, 2016 ; 

Mimouni, 2006). Désormais tellement connu, ce récit canonique a 

beaucoup perdu de son pouvoir de choquer. Reportons-nous donc 

au philosophe romain Celse, qui au IIe siècle s’insurgeait : « Quelle 

vieille n’aurait honte de conter de pareilles balivernes pour 

 
7  Pour les chrétiens, Dieu n’a pas de commencement, mais il a pourtant une 

enfance. Le Logos − le Dieu Créateur de toute chose − est « venu dans le monde 

qu’il a créé, pour sauver le monde », comme le résumait Blaise Pascal (1846 
[1655] : 15). « L’infini a des langes », nous disent les sermons grecs du 

IVe siècle (cités par Barnay, 2010 : 15). 



Samuel MORARD 

164 

endormir un enfant ? » (Celse, 2007 : 48)8. Le fait qu’il soit non 

seulement né misérablement, mais qu’il ait aussi connu la 

souffrance et la mort, le choquait profondément : « Ta naissance, 

tes actions et ta vie sont non d’un Dieu, mais d’un homme haï de 

Dieu » (ibid. : 13). Cette critique sera développée plus loin, car elle 

met en exergue l’originalité de l’idée de victime innocente, qui a 

fait florès. Malgré les railleries et les persécutions (Daniel-Rops, 

1965), les premiers chrétiens ont défendu non seulement le 

« scandale de la croix »9, c’est-à-dire le fait que Dieu puisse mourir 

(qui plus est d’une mort d’esclave), mais également le « scandale 

de la mangeoire » (Spong, 2015 : 53), le fait que Dieu puisse naître 

(qui plus est d’une vierge, et dans de si pauvres conditions). Ceux 

qui voyaient en Yehoshua ben Yossef le Logos fait chair 

instituèrent progressivement des célébrations liturgiques 

commémorant sa naissance10. La date du 25 décembre est retenue 

en Occident depuis le IVe siècle au moins, alors que de nombreuses 

églises orientales célèbrent la Nativité le 6 janvier (Bertrand, 2003). 

 

Transformations et persistances du sacré 

Cette fête connut un destin surprenant, s’adaptant aux lieux et 

aux époques, se métamorphosant tout en donnant une impression 

d’immuabilité, gardant certaines constances et continuités tout en 

changeant de contenus et de pratiques au gré des métissages 

culturels, des circonstances historiques, politiques, économiques et 

religieuses (Connely, 2012 ; Dompnier, 2005 ; Dorival et Boyer, 

2003). Cette célébration aurait pu demeurer une simple fête 

liturgique chrétienne, mais la tendance amorcée dès la fin du 

XVIIe siècle de réduire le nombre de jours chômés (Desmette et 

 
8  Il était pour lui inimaginable que Dieu puisse naître enfant (Celse, 2007 : 53), 

qu’il soit né d’une pauvre femme (ibid. : 11), qu’il ait eu un corps pareil à celui 

des hommes, que les circonstances de sa naissance aient été marquées par les 

turpitudes, qu’il ait été vulnérable et ait dû fuir en Égypte (ibid. : 12), etc. 
9  Expression issue d’une lettre paulinienne : « Alors que les Juifs réclament des 

signes miraculeux, et que les Grecs recherchent une sagesse, nous, nous 

proclamons un Messie crucifié, scandale pour les Juifs, folie pour les nations 

païennes. » (1 Co 1, 22-23.) 
10  Nous n’entrerons pas ici dans les débats concernant les liens entre Noël et 

d’autres fêtes antiques, que ce soient les Saturnales ou le culte du Sol Invictus, 
qui bénéficient de nombreux arguments mais qui ont également fait l’objet de 

solides critiques (Cabantous et Walter, 2016).  



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

165 

Martin, 2017) n’a pourtant fait que renforcer l’importance de Noël 

dans le calendrier :  

[…] au fur et à mesure du déclin des pratiques religieuses, 

l’attachement laïc aux signes porteurs de joie, de paix, puis 

de valeurs familiales associées à l’évènement de la Nativité 

prend de l’ampleur et subvertit l’aspect proprement 

religieux. (Cabantous et Walter, 2016 : 140.)  

L’on assiste au fil des siècles à un progressif recentrage autour 

du foyer et des seuls individus vivants11 qui le composent, et à la 

modification de certains des éléments du message « noëlique » des 

chrétiens :  

[…] progressivement, furent privilégiées l’enfance plutôt 

que la naissance, la nostalgie plutôt que l’espérance, 

l’harmonie de l’entre-soi plutôt que l’hospitalité, la sécurité 

plutôt que le dénuement, la protection plutôt que la 

fragilité. (Cabantous et Walter, 2016 : 229.)  

Les manières actuelles de célébrer Noël et d’attribuer un sens à 

cette fête peuvent se révéler plus ou moins éloignées de sa 

dimension cultuelle chrétienne, les pratiques culturelles qui s’y 

attachent provenant de sources très diverses, faites de métissages, 

de réappropriations en tous genres, de syncrétismes. Les individus, 

les groupes et les sociétés font Noël en « recyclant » de nombreux 

éléments, en répétant des actions par tradition ou mimétisme, en les 

réinterprétant à nouveaux frais, en innovant. Malgré l’incontestable 

déclin de son caractère essentiellement chrétien,  

[…] Noël n’est pas devenu une simple fête. Il renvoie 

toujours au sacré. Sa sacralisation est désormais centrée sur 

la famille célébrant sa pérennité et déterminant ses 

frontières. Il s’inscrit dans les mémoires par la mise en 

place d’une multiritualisation. (Ladwein et Rémy, 2014 : 

229.)  

Certains ont pu analyser ce phénomène de sacralisation de la 

famille comme une forme d’émergence du sacré en dehors du 

religieux, qui participe au processus de sécularisation (Ladwein et 

Rémy, 2014 ; Robert-Demontrond, 2007). À Noël, les frontières 

entre le sacré et le religieux, le profane et le marchand se mêlent 

 
11  Par opposition aux rituels donnant une place aux individus défunts de la famille.  



Samuel MORARD 

166 

sans cesse (Belk et al., 1989 ; Ladwein et Rémy, 2014). L’on voit 

combien le capitalisme marchand use de la rhétorique du sacré, de 

la féérie et de l’amour pour les enfants pour créer une atmosphère 

propice à la consommation avec pour fond ladite magie de Noël. 

Avec ou sans l’intermédiaire de figures distributrices, les cadeaux 

tiennent une place très importante dans cette fête, en particulier 

envers les enfants (Herpin et Verger, 1985, 1996 ; Manson, 2005 ; 

Perrot, 2013). Sous l’angle de la sociologie du don (Godbout et 

Caillé, 1992), l’on peut voir ces rituels comme ayant une fonction 

touchant au sacré et s’insérant dans des rituels familiaux et 

sociétaux. La sacralisation de la marchandise transformée en preuve 

d’amour par le don constitue l’un des grands ressorts de 

l’économie, et atteint son apogée durant les fêtes de fin d’année12. 

Pour Roger Caillois (1950 : 170–171), le sacré réside dans « la 

chose, l’être ou l’idée à quoi l’homme suspend toute sa conduite, ce 

qu’il n’accepte pas de mettre en discussion, […] ce qu’il ne 

renierait, ni ne trahirait à aucun prix ». Malgré les reproches 

adressés à la fête de Noël, du fait notamment de son caractère 

souvent perçu comme outrancièrement commercial, la force 

d’intégration de ce rituel est si forte que l’on peut le critiquer mais 

sans vraiment être en mesure de s’y soustraire totalement 

(Mikkonen et al., 2011). À de rares exceptions près, le 25 décembre 

n’est pas considéré comme un jour pareil aux autres et les individus 

– particulièrement s’ils ont des enfants – continuent d’une manière 

ou d’une autre d’accorder une grande importance à cette fête, si 

bien que l’on peut soutenir que ce rite auquel l’on ne se dérobe pas 

« continue à présenter toutes les caractéristiques du sacré » 

(Ladwein et Rémy, 2014 : 244). 

 

L’enfant au cœur de l’« esprit de Noël » 

De la rue au foyer 

En parallèle des pratiques religieuses, Noël n’a pas toujours été 

la fête de l’enfance que l’on connaît aujourd’hui. L’histoire nous 

 
12  Sur ce point, Perrot (2013 : 20) montre par exemple comment une « économie 

sentimentale » s’est mise en place dès le XIXe siècle avec l’invention des 
premiers grands magasins et du marketing de masse, où l’accent était mis sur 

l’affection des mères pour leurs enfants. 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

167 

apprend cependant qu’à d’autres époques les enfants et les jeunes 

ont tenu des rôles spécifiques dans ces festivités, ce qui est 

significatif de l’évolution de la place de l’enfance. Les études sur 

les pratiques folkloriques liées à Noël (Cretin, 2016) mettent 

l’accent sur la place des enfants comme acteurs essentiels de la 

relation entre les vivants et les morts dans de nombreuses pratiques 

rituelles. La représentation de l’enfant en tant que non-initié le rend 

plus proche du monde des morts et des esprits et l’on peut donc, en 

fonction des régions, lui attribuer des pouvoirs spéciaux, comme 

prévoir qui mourra durant l’année, écarter les sorciers ou encore le 

pouvoir de converser avec l’âme des morts (Leser, 1989). Les 

enfants sont ainsi perçus comme des traits d’union entre les vivants 

et les morts (Van Gennep, 1999. De nombreuses légendes et 

pratiques mettent également en scène les enfants morts non baptisés 

qui reviennent durant cette période pour harceler les vivants et 

enrôler de nouveaux bébés dans leurs hordes mi-humaines, mi-

animales13, mais la fête moderne a entraîné « une dédramatisation 

de ces figures archaïques et un affaiblissement de ces croyances 

surnaturelles » (Perrot, 2000 : 157). Dans de nombreuses régions 

européennes, jusqu’à la Deuxième Guerre mondiale, les enfants 

partageaient durant la période de Noël le rôle de quêteurs avec les 

mendiants et les vieilles femmes14. L’iconographie et la littérature 

du XIXe siècle ont largement repris ce motif de la tournée de quête 

(Perrot, 2007), avant que s’y substitue la mise en scène de l’enfance 

pauvre et errante :  

[…] La rue n’est plus alors seulement le théâtre des 

tournées et chansons, mais celui de la mendicité. Orphelins 

et abandonnés, ils subissent à Noël le sort le plus funeste, 

car désormais cette fête de l’enfant dans sa famille les 

exclut et jette la lumière la plus crue sur leur misère et leur 

solitude. Ces enfants pauvres sont des héros 

emblématiques, mais condamnés. (Perrot, 2007 : 292.)  

 
13  Cela se retrouve dans des traditions de nombreux pays, par exemple en Suisse 

(Christe, 1980), en Grèce, à Chypre, en Allemagne, en Alsace, en Scandinavie, 

etc. (Perrot, 2000 : 156). 
14  C’est-à-dire, comme le met en évidence Lévi-Strauss (1952 : 1588), « ceux qui 

sont d’une certaine façon incomplètement incorporés au groupe, ceux encore qui 

participent de cette altérité qui est la marque même de ce suprême dualisme : 
celui des morts et des vivants ». Ce sont cette incomplétude et cette marginalité 

qui permettent aux enfants de jouer un rôle particulier dans ces rituels. 



Samuel MORARD 

168 

Charles Dickens (1812–1870) se fera le chantre d’un certain 

esprit de Noël, mélange de compassion et de partage. À cette 

période, la bourgeoisie adopte une morale exaltant les vertus 

familiales et la réussite sociale et économique des siens, et trouve 

en Noël une manière de symboliser ses valeurs (Perrot, 2000). Ce 

phénomène est lié à l’avènement d’un souci pour la vie privée et à 

une valorisation de la réunion de famille – famille vue comme un 

refuge dans une société qui s’industrialise brutalement. La triade 

« famille-enfant-charité » a ainsi façonné l’éthique religieuse et 

laïque de la fête (Perrot, 2007 : 73). Selon un calendrier propre à 

chaque région, un passage s’effectue entre le rituel religieux et le 

rituel familial, et les familles en viennent à s’« autocélébrer » le soir 

de Noël (Martin-Fugier, 2015) en prenant la forme de la Sainte 

Famille comme mythe fondateur (Berking, 1999 : 16). Cette place 

de plus en plus centrale accordée à l’enfant a pour corollaire le 

développement d’une certaine manière d’aborder la charité, avec le 

développement de la philanthropie. L’on soulignera ici que les 

organisations humanitaires et caritatives œuvrant avec les enfants 

sont particulièrement actives durant cette période15, contribuant à la 

rhétorique de l’enfant victime et innocent qui sera analysée en aval. 

 

Culte de l’enfant 

Cette évolution observable dans la fête de Noël s’est faite 

parallèlement à d’autres changements concernant la place de 

l’enfant dans la famille et dans la société. La manière dont les fêtes 

sont construites et structurent une société est révélatrice des idéaux, 

aspirations, valeurs considérées comme cardinales dans cette 

société. Ainsi en est-il de la place spécifique de l’enfant dans la fête 

de Noël, telle que la synthétise Isambert (1982 : 206) :  

L’Enfant comme figure idéale, lien symbolique entre les 

plans de la fête de Noël, de la foi au souvenir, en passant 

par la légende et le jeu théâtral. On serait tenté de parler de 

héros de la fête.  

 
15  Comme le souligne Godbout (2000 : 85), « [n]ombre d’organismes du tiers 

secteur deviennent particulièrement actifs au moment même où le don atteint ses 
moments les plus intenses dans les réseaux primaires, comme s’ils étaient 

vivifiés par ce qui se passe dans ces derniers ». 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

169 

La fête de Noël pourrait être vue comme un des effets (et aussi 

l’un des moteurs) du passage de l’adultocentrisme au 

pédocentrisme (Musset, 2011). Cette tendance profonde de la 

société contemporaine consiste à se tourner vers la promotion du 

statut de l’enfant, par sa protection et par l’affirmation de ses droits 

(Segalen, 2010) jusqu’à en faire une priorité, le fameux « intérêt 

supérieur de l’enfant » de la Convention des Nations Unies relative 

aux droits de l’enfant de 1989 (art. 3)16. Cela s’inscrit dans la 

doctrine des droits de la personne, que plusieurs ont analysée 

comme la dernière en date des « religions séculières » (Aron, 

1985). Dans cette optique, le recul des religions en Occident a 

conduit à un déplacement du sacré se cristallisant dans la morale 

des droits de la personne (Carbonnier, 2022 ; Debray, 1989 ; Furet, 

2012 ; Gauchet, 2002 ; Harouel, 2016) qui exerce une « fonction 

dogmatique » (Legendre, 1999 : 78) sans que la base philosophique 

permettant d’affirmer que tout être humain possède des droits 

inaliénables et sacrés soit clairement explicitée17. 

Ainsi, depuis quelques décennies, avec l’avènement des droits 

de l’enfant, la figure de l’enfant-sujet innerve la culture occidentale 

(Renaut, 2002). Quatre caractéristiques de cette représentation de 

l’enfance peuvent être retenues : l’originalité, la liberté, la 

préciosité (on l’appellera aussi la dignité) et le caractère relationnel 

(Dupeyron, 2010 : 202). Dans cette perspective :  

[…] le sujet en tant que tel est valeur ; il est précieux, 

respectable par définition, placé au-dessus de ce qui le 

contient (société, famille, institutions, contraintes diverses). 

Ses droits sont inviolables. Toute tentative pour limiter sa 

liberté est jugée violente. (Dupeyron, 2010 : 202.)  

Cela participe de ce qui a été décrit sous l’appellation « culte de 

l’enfant » (Boas, 1966), consistant à placer les intérêts de l’enfant 

 
16  Avec des découvertes sur les compétences précoces du nourrisson, sur le fait 

qu’il est un être de désirs, de pulsions, de volonté – soit un sujet au sens 

psychanalytique (Gavarini, 2001) – la notion de sujet s’est étendue à une 
reconnaissance juridique, dont l’évènement le plus notable est cette Convention 

qui est la première à reconnaître l’enfant non comme un objet de droits mais 

comme un sujet détenteur de droits, y compris de droits dits participatifs 

(Zermatten et Stoecklin, 2009 ; Lansdown, 2010).   
17  Cette appellation de religion n’est bien sûr pas revendiquée, mais le seul fait de 

remettre en question les principes promus dans ce système politico-juridico-

éthique aurait un caractère pour ainsi dire blasphématoire. 



Samuel MORARD 

170 

au-dessus de ceux des autres, du moins en théorie18. Dans ce 

contexte se développe une véritable passion pour l’enfant 

(Gavarini, 2001), expression devant être comprise au double sens 

du mot passion : « amour de » et « souffrance pour » (Diasio, 

2009 : 65). Ces deux volets que sont l’enfant désiré et l’enfant 

vulnérable sont caractéristiques d’un processus de sacralisation de 

l’enfant :  

Loin de s’opposer, ils se complètent et dessinent le portait 

d’un enfant idéalisé, d’un enfant « sans prix » (Zelizer, 

1985) […] doté d’une valeur incommensurable et, pour 

cette raison, sacré, source de bonheur et d’épanouissement 

personnels, mais aussi sujet à tous les abus en raison de sa 

fragilité et de son innocence. Il y a dans cette dualité les 

composantes d’une véritable « mythologie de l’enfance ». 

(Déchaux, 2014 : 551.)  

À préciser que l’emploi des termes sacré, sacralisation, 

mythologie « répond ici au souci de traduire cette double valence : 

donner confiance et éveiller la crainte […]. Le sacré touche à des 

forces qui dépassent l’individu et dont il ne se sent pas maître » 

(Déchaux, 2014 : 551). Enfance sacralisée, qui peut néanmoins 

masquer de grands écarts avec la manière dont les enfants réels sont 

traités. 

 

Sacralisation protéiforme de l’enfance  

Enfant victime, enfant innocent 

Parmi les représentations sociales de l’enfance à Noël, celles de 

la joyeuse innocence et de la victime innocente tiennent une place 

particulière, nécessitant de revenir à la figure de Jésus19. L’histoire 

 
18  Un tel culte, qui provient de sources lointaines mais dont la tendance s’est 

accélérée ces dernières décennies, conduit à trois attitudes à l’égard des enfants : 
la diminution des contraintes qui leur sont imposées ; le souci de répondre à tous 

leurs besoins ; la tentative de leur éviter tout préjudice ou danger (Dupont et al., 

2022 : 1). 
19  L’évolution des pratiques cultuelles et dévotionnelles en lien avec l’Enfant-Jésus 

est révélatrice de certaines modifications du rapport à l’enfance dès le Moyen 
Âge (La Rocca, 2007). Ariès (1960) a utilisé cette perspective d’analyse de 

l’enfance par l’examen de tableaux représentant l’Enfant-Jésus, mais cette 

approche ne saurait être exclusive puisque la façon de représenter Jésus ne 

révèle pas nécessairement la manière de considérer n’importe quel enfant 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

171 

de ce Dieu-Enfant mobilise en effet de puissants ressorts 

symboliques et met en évidence de nombreux contrastes20. En lui se 

cristallisent de nombreux enjeux concernant l’enfance et 

l’ambivalence de ses représentations, entre vulnérabilité et toute-

puissance, entre rejet et adoration. Le christianisme, avec la venue 

d’un Dieu qui s’est fait homme dès le berceau, ouvre la voie à 

d’autres manières de considérer l’enfance. Celle-ci devient le 

chemin d’accès au Paradis, quand Jésus dit : « Si vous ne redevenez 

pas comme des petits enfants, vous n’entrerez pas dans le royaume 

des cieux » (Mt 18, 3). L’on peut reconnaître dans les récits 

évangéliques :  

[…] une position de seuil à l’enfance : un seuil pour le 

Dieu qui se fait homme, un seuil pour l’homme qui cherche 

Dieu. L’enfance est la porte d’entrée du monde divin dans 

le monde humain, mais aussi la porte d’entrée du monde 

humain dans le monde divin. (Barnay, 2010 : 15.)  

L’on assiste donc à une certaine revalorisation de l’enfance21, en 

insistant sur l’image de l’enfant-innocence22, perçu comme une 

source sacrée de pureté et d’authenticité présumées. L’enfance est 

alors une essence positive, une valeur cardinale, une humanité 

meilleure (Dupeyron, 2010). 

Sur cette question de l’innocence, revenons sur les critiques de 

Celse, car elles mettent en évidence une divergence fondamentale 

 
(Alexandre-Bidon, 1994 ; Riché et Alexandre-Bidon, 1997) ; elle l’affecte 

cependant de diverses façons. 
20  Venant au monde miraculeusement par l’alliance entre une vierge et l’Esprit de 

Dieu, cachant sa toute-puissance sous les traits d’un fragile enfant, considéré 

comme pleinement humain et pleinement divin, marqué par la pauvreté et la 

richesse, par l’exclusion et le rejet, par l’adoration de certains et par la violence 

sanguinaire d’un tyran, etc. 
21  Par exemple lorsque Léon le Grand (1964 : 281) au Ve siècle prêche que « le 

Christ aime l’enfance, par laquelle il a débuté dans son âme comme dans son 

corps. Le Christ aime l’enfance, maîtresse d’humilité, règle d’innocence, modèle 

de douceur. Le Christ aime l’enfance, vers elle Il oriente les hommes plus âgés, 
Il y ramène les vieillards, Il la donne en exemple à tous ceux qu’Il élève au 

Royaume Éternel ». À remarquer que seules certaines dimensions perçues 

comme caractéristiques de l’enfance sont ici valorisées (Jolibert, 1981). 
22  Une étude de l’influence de la doctrine du péché originel sur les visions de 

l’enfance et sur ses implications éducatives serait nécessaire pour un aperçu 
complet des influences chrétiennes en ce domaine, mais cela dépasse le cadre de 

cet article. 



Samuel MORARD 

172 

sur la question de l’innocence de la victime, inimaginable pour 

lui23. Comme l’analyse Girard (2000 : 12) :  

[…] entre le christianisme et les mythes, la ressemblance 

est si grande qu’on ne voit pas où pourrait se glisser la 

moindre divergence significative. Et pourtant cette 

divergence non seulement existe mais c’est un gouffre 

infranchissable.  

Les mythes justifiaient le pouvoir de la violence triomphante en 

concluant sur la culpabilité des victimes et l’innocence des 

persécuteurs, système de pensée qui est radicalement inversé dans 

plusieurs récits bibliques, dont celui de la Nativité24. Que 

l’expression victime innocente semble aujourd’hui tautologique est 

emblématique des changements éthiques que le christianisme – et 

son Enfant Jésus dans la crèche – a largement contribué à façonner. 

La compassion envers les victimes − enfants de préférence, qui 

peuvent faire l’objet d’une certaine sacralisation − connaît durant la 

période de Noël une intensité particulière, marquée par les récoltes 

de fonds des associations et ONG faisant de l’enfant la « figure 

compassionnelle » (Gorin, 2015 : 940) par excellence. 

Ici, l’enfance « représente la pureté prototypique » 

(Jankélévitch, 1949 : 777), celle qui inspirait ces lignes à Maria 

Montessori (1936 : 281) :  

Oui, il y a des lieux où l’homme n’éprouve plus le besoin 

de conquête, mais seulement celui de se purifier et de se 

sentir innocent, aspirant à la simplicité et à la paix. Dans 

 
23  Pour Celse, si l’Enfant-Jésus connaît la souffrance, une naissance marquée par 

l’indigence et l’insécurité, c’est nécessairement une preuve qu’il est coupable 

d’être maudit de Dieu. 
24  Si ce paradoxe est affirmé de manière forte dans l’épisode de la Nativité, Girard 

montre que cette distinction est observable dès les origines de la tradition judéo-
chrétienne. Alors que dans le récit fondateur de Rome, Romulus est présenté 

comme un héros irréprochable et Rémus perçu comme coupable de ne pas avoir 

été capable de tuer en premier, le récit biblique situe lui aussi les fondements de 
la culture humaine sur une histoire de fratricide, celui de Caïn tuant Abel par 

jalousie (Gn 4) : « Tout est pareil sauf le jugement de Dieu qui condamne le 

meurtrier. La Bible discrédite les décrets de la violence triomphante, toujours 
légitimée par les mythes. Aucun mythe n’a jamais posé au(x) meurtrier(s) 

triomphant(s) la question que le Dieu biblique pose à Caïn : Qu’as-tu fait de ton 

frère ? » (Girard, 2000 : 20). L’histoire de Jésus s’inscrit donc dans une longue 
tradition judaïque (Abel, Joseph, Moïse, Job, Isaïe, Jérémie, etc.) où certaines 

victimes peuvent être valorisées et présentées comme innocentes. 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

173 

cette paix innocente, l’homme cherche un renouvellement 

de vie, presque une résurrection d’un monde oppressant. 

Oui, il doit exister de grands sentiments dans l’humanité, 

opposés à ceux de la vie courante. C’est la voix divine que 

rien ne peut étouffer et qui appelle à grands cris les 

hommes à protéger l’enfant.  

Dans cette vision, largement véhiculée durant le temps de Noël, 

l’enfance est une innocence à conserver ou à restituer. L’enfance va 

jusqu’à dépasser la seule classe d’âge pour devenir l’image de 

l’enfance-présence (Dupeyron, 2010), définie comme la persistance 

chez l’adulte d’une activité créatrice synonyme de vie ascendante, 

le ressort même de toute vie humaine, le cœur de l’humanité 

accomplie. 

 

Enfance mythique 

Une compréhension plus profonde des processus de 

mythification de l’enfance est nécessaire pour saisir les enjeux de 

Noël. Comme le souligne Chombart de Lauwe (1971 : 57) :  

[…] dans le langage du mythe, la première force d’une 

chose est généralement la plus significative, et elle 

explique sa nature. Le personnage de l’enfant donne 

l’espoir de récupérer, de recréer les origines.  

Cette vision utopique de l’enfance peut viser à combler « le vide 

entre un paradis perdu et une terre promise » (Servier, 1991 : 354). 

L’enfance vue comme paradis perdu « entraîne l’interlocuteur vers 

ses propres souvenirs d’enfance ou vers une généralisation de 

l’expérience personnelle : l’enfance est identique à elle-même, 

éternelle » (Chombart de Lauwe, 1971 : 13), elle est un trésor à 

retrouver, une valeur à laquelle rester fidèle, un guide. Par le 

processus de mythisation, l’enfance devient une autre façon 

d’exister et se voit attribuer une nature spécifique (ibid.). Cette 

idéalisation conjuguée sur le mode nostalgique « favorise les 

réminiscences et les retours sur sa propre enfance, [et] Noël se prête 

plus qu’aucune autre fête à l’attendrissement sur soi et sur les 

autres » (Perrot, 2000 : 18). Dans cette optique, « la naïveté et 

l’enthousiasme des premières années représentent une sorte de 

modèle, et pas seulement une nostalgie, pour l’adulte » (Delsol, 

2017 : 148). Le fait de s’émerveiller  –caractéristique fondamentale 



Samuel MORARD 

174 

de l’humain  −  expose à la vulnérabilité. Les enfants le peuvent 

encore puisqu’ils sont protégés par les adultes, mais « si un adulte 

veut tout à fait rester humain, il lui faut se rapporter à l’admiration 

enfantine, et pour ainsi dire admirer cette admiration » (Delsol, 

2017 : 149). Ainsi :  

[…] faire le bonheur de ses enfants, c’est jouir du seul vrai 

bonheur qui vous soit accessible, un bonheur par 

procuration interdit aux adultes, sinon par leur capacité à 

en entretenir l’écho par-devers eux. (Gauchet, 2015 : 165.)  

Cette interprétation donne une clef de lecture pour comprendre 

la perpétuation des traditions impliquant des personnages 

mythiques ayant pour fonction de distribuer des cadeaux aux 

enfants. 

 

Divinité d’une classe d’âge 

Noël 1951, dans la France d’après-guerre, un fait divers défraye 

la chronique : l’autodafé d’une effigie du père Noël devant la 

cathédrale de Dijon, brûlé devant de nombreux enfants de la 

paroisse réunis pour l’occasion. Un membre du clergé voulait par 

cet acte fort alerter sur la paganisation et le mercantilisme ambiants 

qui commençaient selon lui à subvertir l’esprit religieux de la fête 

de la Nativité. En plus des médias qui se saisiront de cette affaire 

(en écrasante majorité pour fustiger cet acte), elle donnera lieu à 

une fameuse analyse de Lévi-Strauss, « Le Père Noël supplicié ». Il 

s’amuse d’abord de voir les rationalistes anticléricaux s’ériger en 

défenseurs d’un mythe, puis se réjouit : « Ce n’est pas tous les jours 

que l’ethnologue trouve ainsi l’occasion d’observer, dans sa propre 

société, la croissance subite d’un rite, et même d’un culte » (Lévi-

Strauss, 1952 : 1572). Il dépeint le père Noël comme :  

[…] la divinité d’une classe d’âge de notre société […] [et 

affirme que] la seule différence entre le Père Noël et une 

divinité véritable est que les adultes ne croient pas en lui, 

bien qu’ils encouragent leurs enfants à y croire et qu’ils 

entretiennent cette croyance par un grand nombre de 

mystifications. (Lévi-Strauss, 1952 : 1581.)  

Van Gennep (1999) adopte une position contraire, soutenant que 

le père Noël n’est le remplaçant d’aucune divinité mais est 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

175 

seulement un personnage imaginaire reconnu comme tel par les 

parents et à partir d’un âge variable par les enfants. Sans prétendre 

trancher ce débat, soulignons que sont attribuées à ce personnage 

plusieurs des caractéristiques du Dieu du christianisme : paternité, 

bonté, justice et magnanimité, ubiquité, omniscience, omnipotence, 

éternité et immortalité. Sans entreprendre ici de nous immiscer dans 

les complexes controverses sur les origines de cette figure et sur ses 

fonctions (Hue, 1987 ; Lapagnol, 1977 ; Perrot, 2010 ; Renterghem, 

1996 ; Ueltschi, 2012), nous retiendrons avec Martyne Perrot 

(2000 : 40) que :  

[…] sous le charme apparent de l’objet, se trouve une 

affaire anthropologique majeure ; intimement liée à de très 

anciennes figures païennes comme à de très modernes 

stratégies commerciales.  

Avec cette sociologue, nous pouvons nous étonner :  

Quelle étrange destinée fut celle de ces fées, croque-

mitaines, diables, sorcières, saints d’Asie Mineure, dieux 

antiques, celtiques et autres personnages moyenâgeux, 

pour qu’ils aient, au début du XXe siècle, fusionné ou se 

soient effacés au profit d’une seule figure, le Père Noël 

moderne, dont la réputation deviendra planétaire ? (Ibid.).  

Cette évolution marque sans conteste un élément significatif des 

reconfigurations du sacré à l’époque moderne, où s’entremêlent des 

aspects affectifs, commerciaux, traditionnels, et où l’on observe 

une résurgence de figures issues du paganisme qui n’avaient jamais 

disparu mais qui étaient restées en second plan.  

Sur fond de préservation de l’innocence des enfants et de leur 

touchante candeur, les adultes sont souvent prêts à de grands efforts 

pour maintenir cette mystification, tant au niveau familial 

(Chanoni, 2009 ; Gill et Papatheodorou, 1999) que sociétal. Citons 

par exemple le fait que de nombreux pays se soient organisés pour 

que leurs services postaux puissent répondre aux lettres adressées 

au père Noël par des millions d’enfants (Ville et Georget, 2015), 

que les journaux télévisés détaillent l’avancée du traîneau volant, 

ou encore que l’Organisation mondiale de la Santé communiquait 

officiellement en décembre 2020 que le père Noël, malgré son âge, 

était immunisé contre la Covid-19 et était donc autorisé à passer les 

frontières, information relayée le plus sérieusement du monde par 



Samuel MORARD 

176 

d’innombrables médias... Un enfant aurait de quoi considérer avoir 

fait l’objet d’un vaste complot où tous les échelons de la société se 

sont ingéniés à lui créer une artificielle atmosphère merveilleuse, 

faisant de lui le sujet choyé de cette fête tout en s’amusant de sa 

crédulité.  

 

Épilogue 

Nous sommes en 1952 à Munich, Hannah Arendt sort d’un 

concert où était interprété le Messiah de Haendel. L’intensité de la 

musique la fait s’exclamer : « Quelle œuvre ! L’Alléluia me 

résonne encore dans les oreilles et dans le corps. Pour la première 

fois j’ai compris combien c’était formidable : un enfant nous est 

né » (Levet, 2011 : 9). Cette expérience lui donna l’intuition de sa 

philosophie de la natalité ; elle écrira dans ses pensées que la 

profonde vérité de « cette légende du Christ » est que :  

[…] tout commencement est salut […]. Chaque nouvelle 

naissance est comme une garantie de salut dans le monde, 

comme une promesse de rédemption pour ceux qui ne sont 

plus un commencement. (Arendt, 2005 : 231.)  

Cette idée conduira à ces fameuses lignes de sa Condition de 

l’homme moderne :  

[…] Le miracle qui sauve le monde, le domaine des 

affaires humaines, de la ruine normale, « naturelle », c’est 

finalement le fait de la natalité, dans lequel s’enracine 

ontologiquement la faculté d’agir. […] C’est cette 

espérance et cette foi dans le monde qui ont trouvé sans 

doute leur expression la plus succincte, la plus glorieuse 

dans la petite phrase des Évangiles annonçant leur « bonne 

nouvelle » : « Un enfant nous est né »25. (Arendt, 2009 : 

314.) 

Les « oi neoi » – les nouveaux – comme les appelaient les Grecs 

(Arendt, 1972 : 226), sont ceux qui symbolisent l’espoir d’un 

avenir possible, d’un monde différent. Devant un futur qui lui fait 

peur, la société moderne enlisée dans la « crise de l’avenir » 

(Morin, 1993 : 25) tourne de manière croissante son regard vers 

 
25  Ce verset se trouve en réalité dans le Livre d’Isaïe (9, 5), et il est cité dans 

l’oratorio d’Haendel évoqué plus haut. 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

177 

l’enfance et tend à en faire « sa cause » (Pontalis, 1979 : 10). Cela 

se traduit par des formes de mythification et de sacralisation de 

l’enfance. Ce mouvement va en s’accélérant, si l’on en croit 

Gauchet (2015 : 158) qui observe que le XXe siècle a été celui de la 

découverte de l’enfant réel (avec les grandes découvertes 

pédagogiques, pédiatriques, psychanalytiques) et que le XXIe siècle 

est principalement marqué par « la sacralisation d’un enfant 

imaginaire », caractérisée par « un emballement des représentations 

collectives » et par « une mythification multiforme de l’enfance »26. 

Cet imaginaire, par de multiples voies dont seules quelques-unes 

ont dans cet article pu être esquissées, trouve dans les festivités de 

Noël un fort lieu d’expression. L’analyse de cette fête, de ses 

métamorphoses et de sa perpétuation dans notre époque que 

d’aucuns qualifient d’« ère post-chrétienne » (Vieillard-Baron, 

2002) confirme le constat qu’« une religion nouvelle écrit sur 

l’autre comme sur un palimpseste » (Assman, 2001 : 104) et que 

l’histoire se façonne par « emprunts, greffes et bouturages » (Ratti, 

2005 : 14). De l’Enfant-Dieu adoré dans la mangeoire aux enfants 

d’aujourd’hui attendant au pied d’un arbre décoré les derniers 

jouets à la mode, l’histoire sacrée s’écrit et se déploie avec pour 

trame l’espérance en ce miracle qui sauve le monde.  

Les constats abordés dans cet article mériteraient d’être 

développés et approfondis par des recherches en sociologie 

historique comparative, afin de saisir plus finement les mécanismes 

– causes et conséquences – de la sacralisation de l’enfance dans les 

fêtes de Noël en différents lieux. Une attention plus spécifique 

mériterait d’être portée sur la diffusion de mythes et de pratiques 

culturelles visant les enfants – nous pensons par exemple à la 

récente et rapide expansion des fabulations mettant en scène des 

lutins farceurs de l’avent. L’analyse gagnerait également à être 

poursuivie en mettant Noël en perspective avec d’autres fêtes qui 

 
26  Il ajoute : « […] nous avons toujours à libérer l’enfant. Il a fallu jadis l’arracher 

à l’ignorance où il était tenu. Il s’agit de le libérer, en l’occurrence, de 

l’imaginaire que les adultes ont développé à son propos au nom de sa différence 

et dont ils font volontiers une prison dorée. Il ne suffit pas de le savoir différent. 
Encore faut-il pouvoir s’appuyer sur une idée juste de cette différence. Le plus 

difficile reste à faire pour se rapprocher de la vérité de son expérience » 

(Gauchet, 2015 : 166). Chombart de Lauwe (1971 : 13) allait en ce sens : « Cette 
manière de se représenter l’enfant en le séparant et en le figeant n’est pas sans 

risque pour l’enfant réel, qui paraît décevant par rapport à l’image idéalisée ». 



Samuel MORARD 

178 

accordent une place particulière aux enfants, telles qu’Halloween, 

Thanksgiving, ou des fêtes religieuses suscitant des élans de 

générosité envers les enfants comme Hanoukka, l’Aïd El Fitr ou 

Achoura – qui par exemple au Maroc donne lieu à des festivités 

octroyant une place centrale à l’enfance, au partage et à la charité. 

Ces approches comparatistes permettraient de mettre en lumière les 

spécificités du sacré dans le contexte « noëlesque » et de mieux 

comprendre comment s’y structurent les représentations sociales de 

l’enfance. 

 

 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

179 

Bibliographie 

ALANEN, Leena. 2011. « Critical Childhood Studies ? ». Childhood, vol. 18, no 2, 

p. 147–150. 

ALEXANDRE-BIDON, Danièle. 1994. « Ces images qui font l’histoire de l’enfance ». 

Revue de la Bibliothèque nationale de France, no 3, p. 79–80. 

ALEXANDRE-BIDON, Danièle et Didier LETT. 1997. Les enfants au Moyen Âge. 

Paris : Hachette. 

ARENDT, Hannah. 1972 [1961]. La crise de la culture. Paris : Gallimard. 

—. 2005. Journal de pensée (1950–1973). Volume 1. Paris : Seuil. 

—. 2009 [1958]. Condition de l’homme moderne. Paris : Calman-Lévy. 

ARIES, Philippe. 1960. L’enfant et la vie familiale sous l’Ancien Régime. Paris : 

Seuil. 

ARISTOTE. 2014. Œuvres complètes (édition dirigée par Pierre PELLEGRIN). Paris : 

Flammarion. 

ARON, Raymond. 1985. « L’avenir des religions séculières ». Commentaire, vol. 8, 

no 28/29, p. 369–383. 

ASSMAN, Jan. 2001. Moïse l’Égyptien. Paris : Aubier. 

BARNAY, Sylvie. 2010. « De l’Enfant-Jésus à l’enfance spirituelle, une relecture de 

l’histoire du christianisme ». Transversalités, vol. 115, no 3, p. 15–26. 

BELK, Russell W., Melanie WALLENDORF et John F. SHERRY. 1989. « The Sacred 
and the Profane in Consumer Behavior : Theodicy on the Odyssey ». Journal of 

Consumer Research, vol. 16, no 1, p. 1–38. 

BEN HENDA, Mokhtar. 2006. « Les contradictions d’une politique de diversité 

culturelle ». Hermès, vol. 45, no 2, p. 41–48. 

BERKING, Helmuth. 1999. Sociology of Giving. Londres : Sage. 

BERTRAND, Régis. 2003. La Nativité et le temps de Noël. XVIIe–XXe siècle. Aix-en-

Provence : Publications de l’Université de Provence. 

BOAS, George. 1966. The Cult of Childhood. Londres : Warburg Institute. 

BOST, Charles. 1894. Les évangiles apocryphes de l’enfance de Jésus-Christ avec 

une introduction sur les récits de Matthieu et de Luc. Montauban : J. Granié. 

CABANTOUS, Alain et François WALTER. 2016. Noël : une si longue histoire. Paris : 

Payot. 

CAILLOIS, Roger. 1950. L’homme et le sacré. Paris : Gallimard. 

CARBONNIER, Jean. 2022. Droit et passion du droit sous la Ve République. Paris : 

Flammarion. 

CELSE. 2007. Le discours véritable. Genève : Arbre d’Or. 



Samuel MORARD 

180 

CHANONI, Émilie. 2009. « Comment les mères racontent une histoire de fausse 

croyance à leur enfant de 3 ans ou de 5 ans ». Enfance, vol. 2, no 2, p. 181–189. 

CHOMBART DE LAUWE, Marie-José. 1971. Un autre monde : l’enfance. De ses 

représentations à son mythe. Paris : Payot. 

CHOMBART DE LAUWE, Marie-José, et Nelly FEUERHAHN. 1989. « La représentation 

sociale dans le domaine de l’enfance ». Dans Les représentations sociales, sous 

la dir. de Denise JODELET, p. 320–340. Paris : Presses universitaires de France. 

CHRISTE, Jean. 1980. Noël dans les cantons romands. Lausanne : Payot. 

CONNELY, Mark. 2012. Christmas : A History. Londres : I.B Tauris. 

CRETIN, Nadine. 2016. « Le solstice d’hiver et les traditions de Noël ». Questes. 

Revue pluridisciplinaire d’études médiévales, no 34, p. 139–166. 

CUNNINGHAM, Hugh. 2005. Children and Childhood in Western Society Since 1500. 

Edinburgh : Pearson. 

DANIEL-ROPS, Henri. 1965. Les apôtres et les martyrs. Histoire de l’Église du 

Christ. Volume 2. Paris : Grasset. 

DEBRAY, Régis. 1989. Que vive la République. Paris : Odile Jacob. 

DECHAUX, Jean-Hugues. 2014. « Le sacre de l’enfant. Regards sur une passion 

contemporaine ». Revue française de sociologie, vol. 55, no 3, p. 537–561. 

DECLERCQ, Georges. 2000. Anno Domini. The Origins of the Christian Era. 

Turnhout : Brepols. 

DELSOL, Chantal. 2017. Un personnage d’aventure. Petite philosophie de l’enfance. 

Paris : Cerf. 

—. 2021. La fin de la Chrétienté. Paris : Cerf. 

DESMETTE, Philippe et Philippe MARTIN (dir.). 2017. Orare aut laborare ? Fêtes de 
précepte et jours chômés du Moyen Âge au début du XIXe siècle. Villeneuve 

d’Ascq : Presses universitaires du Septentrion. 

DIASIO, Nicoletta. 2009. « Comment l’enfant fait-il la famille ? Ou : Les enfants, 

objets et sujets du désir de famille ». Revue des sciences sociales, vol. 41, no 1, 

p. 8–13. 

DOMPNIER, Bernard. 2005. La célébration de Noël du XVIIe au XXe siècle : liturgie 

et tradition. Clermont-Ferrand : Presses universitaires Blaise Pascal. 

DORIVAL, Gilles et Jean-Paul BOYER. 2003. La Nativité et le temps de Noël. 

Antiquité et Moyen-Âge. Aix-en-Provence : Publications de l’Université de 

Provence. 

DUPEYRON, Jean-François. 2010. Nos idées sur l’enfance. Étude des représentations 

de l’enfance en Occident. Paris : L’Harmattan. 

DUPONT, Serge, Moïra MIKOLAJCZAK et Isabelle ROSKAM. 2022. « The Cult of the 
Child : A Critical Examination of Its Consequences on Parents, Teachers and 

Children ». Social Sciences, vol. 11, no 3, p. 141. 

ELIADE, Mircea. 2019 [1965]. Le sacré et le profane. Paris : Gallimard. 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

181 

ELLIOTT, James K. 2016. A Synopsis of the Apocryphal Nativity and Infancy 

Narratives (2e éd.). Leyde : Brill. 

FLOCCARI, Stéphane. 2018. Survivre à Noël. Paris : Les Belles Lettres. 

FURET, François. 2012. Inventaires du communisme. Paris : EHESS. 

GAUCHET, Marcel. 2002. La démocratie contre elle-même. Volume 3. Paris : 

Gallimard. 

—. 2015. « L’enfant imaginaire ». Le Débat, vol. 183, no 1, p. 158–166.  

GAUTHIER, François. 2020. Religion, Modernity, Globalisation : Nation-State to 

Market. Londres : Routledge. 

GAVARINI, Laurence. 2001. La passion de l’enfant : filiation, procréation et 

éducation à l’aube du XXIe siècle. Paris : Hachette littératures. 

GILL, Janet et Theodora PAPATHEODOROU. 1999. « Perpetuating the Father 
Christmas Story : A Justifiable Lie ? ». International Journal of Children’s 

Spirituality, vol. 4, no 2, p. 195–205. 

GIRARD, René. 2000. « Violence et Religion ». Revista Portuguesa de Filosofia, 

vol. 56, no 1/2, p. 11–23. 

GODBOUT, Jacques T. 2000. Le don, la dette et l’identité. Homo donator vs homo 

œconomicus. Montréal : Boréal. 

GODBOUT, Jacques T. et Alain CAILLE. 1992. L’Esprit du don. Paris : La 

Découverte. 

GORIN, Valérie. 2015. « L’enfance comme figure compassionnelle : étude 

transversale de l’iconographie de la famine aux dix-neuvième et vingtième 

siècles ». European Review of History / Revue européenne d’histoire, vol. 22, 

no 6, p. 940–962. 

HAROUEL, Jean-Louis. 2016. Les droits de l’homme contre le peuple. Paris : Desclée 

de Brouwer. 

HERPIN, Nicolas et Daniel VERGER. 1985. « Flux et superflu : l’échange des cadeaux 

en fin d’année ». Économie et statistique, vol. 173, no 1, p. 33–47. 

—. 1996. Cadeaux de fin d’année : fête de l’enfance ou de la famille ? Paris : 

INSEE. 

HUE, Jean-Louis. 1987. Dernières nouvelles du Père Noël. Paris : Grasset. 

ISAMBERT, François-André. 1982. Le sens du sacré ; fête et religion populaire. 

Paris : Éditions de Minuit. 

JAMES, Allison, Chris JENKS et Alan PROUT. 1998. Theorizing Childhood. 

Cambridge : Polity Press. 

JANKELEVITCH, Vladimir. 1949. Traité des vertus. Paris : Bordas. 

JODELET, Denise. 1984. « Représentation sociale : phénomènes, concept et théorie ». 

Dans Psychologie Sociale, sous la dir. de Serge MOSCOVICI, p. 357–378. Paris : 

Presses universitaires de France. 



Samuel MORARD 

182 

JOLIBERT, Bernard. 1981. L’enfance au XVIIe siècle. Paris : Vrin. 

LADWEIN, Richard et Éric REMY. 2014. « Sacré Noël ! ». Revue du MAUSS, vol. 44, 

no 2, p. 229–249. 

LANSDOWN, Gerison. 2010. « The Realisation of Children’s Participation Rights : 

Critical Reflections ». Dans A Handbook of Children and Young People’s 

Participation : Perspectives from Theory and Practice, sous la dir. de Barry 

PERCY-SMITH et Nigel P. THOMAS, p. 11–23. Londres : Routledge. 

LAPAGNOL, Catherine. 1977. Biographies du Père Noël. Paris : Hachette. 

LA ROCCA, Sandra. 2007. L’Enfant Jésus : histoire et anthropologie d’une dévotion 

dans l’Occident chrétien. Toulouse : Presses universitaires du Mirail. 

LATOUR, Bruno. 2007. Changer la société, refaire de la sociologie. Paris : La 

Découverte. 

LAURENTIN, René. 1999. Les évangiles de Noël. Paris : Desclée. 

LEGENDRE, Pierre. 1999. Sur la question dogmatique en Occident. Paris : Fayard. 

LEON LE GRAND. 1964. Sermons. Volume 1. Paris : Cerf. 

LESER, Gérard. 1989. Noël-Wihnachtes en Alsace. Rites, coutumes, croyance. 

Mulhouse : Éditions du Rhin. 

LEVET, Bérénice. 2011. Le musée imaginaire d’Hannah Arendt. Paris : Stock. 

LEVI-STRAUSS, Claude. 1952. « Le Père Noël supplicié ». Les Temps Modernes, 

no 77, p. 1572–1590. 

MANSON, Michel. 2005. Histoire des jouets de Noël. Paris : Tétraèdre. 

MARTIN-FUGIER, Anne. 2015 [1987]. « Les rites de la vie privée bourgeoise ». Dans 

La vie de famille au XIXe siècle, sous la dir. de Michelle PERROT. Paris : Points. 

MAURIAC, François. 1993. Bloc-notes : 1952–1957. Volume 1. Paris : Seuil. 

MAUSS, Marcel. 1995 [1924]. « Essai sur le don. Forme et raison de l’échange dans 
les sociétés archaïques ». Dans Sociologie et anthropologie (6e éd.). Paris : 

Presses universitaires de France. 

MIKKONEN, Ilona, Johanna MOISANDER et A. F. FIRAT. 2011. « Cynical Identity 

Projects as Consumer Resistance – the Scrooge as a Social Critic ? ». 

Consumption Markets and Culture, vol. 14, no 1, p. 99–116.  

MILLER, Daniel. 1995. Unwrapping Christmas. Oxford : Oxford University Press. 

MIMOUNI, Simon Claude. 2006. « Les traditions de l’enfance de Jésus ». Dans Le 

christianisme des origines à Constantin, sous la dir. de Simon Claude MIMOUNI 

et Pierre MARAVAL, p. 131–138. Paris : Presses universitaires de France. 

MONTESSORI, Maria. 2018 [1936]. L’Enfant. Paris : Desclée de Brouwer. 

MONTGOMERY, Heather. 2009. An Introduction to Childhood. Anthropological 

Perspective of Children’s Lives. Blackwell : Wiley. 

MORIN, Edgar. 1993. « Une crise du futur ». Le Courrier de l’UNESCO, vol. 46, 

no 12, p. 25‑26. 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

183 

MOSCOVICI, Serge. 1998. « The History and the Actuality of Social 

Representations ». Dans The Psychology of the Social, sous la dir. de Uwe 

FLICK, p. 209–247. Cambridge : Cambridge University Press. 

MUSSET, Marie. 2011. « Regards d’aujourd’hui sur l’enfance ». Dossier d’actualité. 

Veille et analyses (Institut français de l’éducation/ENS Lyon), no 68, p. 1–16. 

PASCAL, Blaise. 1846 [1655]. Abrégé de la vie de Jésus-Christ. Paris : Andrieux. 

PERROT, Martyne. 2000. Ethnologie de Noël. Une fête paradoxale. Paris : Grasset. 

—. 2007. « Noël, de l’enfant quêteur à l’enfant gâté. Le sens d’un passage ». 

Ethnologies, vol. 29, no 1/2, p. 285–302. 

—. 2010. Faut-il croire au Père Noël ? Paris : Le Cavalier Bleu. 

—. 2013. Le cadeau de Noël : histoire d’une invention. Paris : Autrement. 

PONTALIS, Jean-Baptiste. 1979. « La chambre des enfants ». Nouvelle revue de 

psychanalyse, no 18, p. 5‑12. 

QUERE, France. 2010. Jésus enfant. Paris : Mame. 

QVORTRUP, Jens. 2011. « Childhood as a Structural Form ». Dans The Palgrave 

Handbook of Childhood Studies, sous la dir. de Jens QVORTRUP, William A. 
CORSARO et Michael-Sebastian HONIG, p. 21–33. New York : Palgrave 

MacMillan. 

RATTI, Stéphane. 2005. L’« Histoire auguste ». Paris : Les Belles Lettres. 

RENAUT, Alain. 2002. La libération des enfants. Contribution philosophique à une 

histoire de l’enfance. Paris : Bayard et Calmann-Lévy. 

RENTERGHEM, Tony. 1996. La fabuleuse histoire du Père Noël. Origines, légendes 

et traditions. Monaco : Du Rocher. 

RICHE, Pierre, et Danièle ALEXANDRE-BIDON. 1997. « L’enfant au Moyen Âge : état 

de la question ». Dans La petite enfance : dans l’Europe médiévale et moderne, 

sous la dir. de Robert FOSSIER, p. 7–29. Toulouse : Presses universitaires du 

Midi. 

ROBERT-DEMONTROND, Philippe. 2007. Anthropologie du sacré et sciences de 

gestion. Rennes : Apogée. 

SEGALEN, Martine. 2010. À qui appartiennent les enfants ? Paris : Taillandier. 

SERVIER, Jean. 1991. Histoire de l’utopie. Paris : Gallimard. 

SPONG, John S. 2015. Né d’une femme : conception et naissance de Jésus dans les 

Évangiles. Paris : Karthala. 

TSCHANNEN, Olivier. 1992. Les théories de la sécularisation. Genève : Droz. 

TURNER, Victor. 1982. From Ritual to Theatre : The Human Seriousness of Play. 

New York : PAJ Pub. 

UELTSCHI, Karin. 2012. Histoire véridique du Père Noël. Paris : Imago. 

VAN GENNEP, Arnold. 1999 [1958]. Le folklore français. Volume 3, Cycle des douze 

jours : de Noël aux Rois. Paris : Robert Laffont. 



Samuel MORARD 

184 

VIEILLARD-BARON, Jean-Louis. 2002. « L’avenir du christianisme ». Revue des 

Deux Mondes, octobre-novembre, p. 263‑271. 

VILLE, Valérie-Inés et Antoine GEORGET. 2015. Le Père Noël de la Poste : la 

surprenante histoire de son secrétariat (1962–2012). Bruxelles : Peter Lang. 

VINEL, Virginie et Francesca ZALTRON. 2020. « Enfants acteurs, enfants agis. Les 

défis des études en sciences sociales sur l’enfance ». Revue des sciences 

sociales, no 63, p. 12–25. 

WEBER, Max. 1986 [1919]. Le savant et le politique. Paris : Union générale 

d’éditions. 

WINLING, Raymond. 2010. Noël et le mystère de l’incarnation. Paris : Cerf. 

ZELIZER, Viviana A. 1985. Pricing the Priceless Child : The Changing Social Value 

of Children. New York : Basic Books. 

ZERMATTEN, Jean et Daniel STOECKLIN. 2009. Le droit des enfants de participer. 
Norme juridique et réalité pratique : contribution à un nouveau contrat social. 

Sion : Institut international des droits de l’enfant. 

ZURLO, Gina A. et Todd M. JOHNSON. 2024. World Christian Database. Leyde : 

Brill. 



Les enfants de Noël : reflets des métamorphoses contemporaines du sacré 

185 

 

 

 

____________________________________________________________  

Abstract :  This article explores how Christmas reflects changes in the 

conception of the sacred, with a focus on childhood. Following a 

theological and historical overview, the author examines the 

transformations of this celebration and the growing prominence of children 

within it. Christmas offers a privileged perspective to observe the 

reconfigurations of children’s place in society, showcasing various social 

representations of childhood, such as the child as a victim, the innocent 

child, and the child subject of rights, which contribute to the sacralization 

and mythification of childhood. In sum, this article highlights how 

Christmas illustrates the transformations of the sacred and the 

contemporary valorization of childhood. 

Keywords : Christmas, sacralization, childhood, rituals, myths, Jesus, 

Santa Claus, secularization, children’s rights 

____________________________________________________________   


