
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 187–220  

 

 

187 

 

Aspects du sacré dans le « Saint ! » du 

culte. Le Sanctus dans les nouveaux 

chants germanophones 

 
 

 

Ann-Katrin GÄSSLEIN * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : C’est le « saint », tel qu’il est chanté dans le culte chrétien, qui 

a autrefois inspiré à Rudolf Otto la théorie du « mysterium tremendum » et 

du « mysterium fascinans ». Aujourd’hui, le Sanctus est acclamé, 

intériorisé et donc constamment réaffirmé lors des célébrations de la 

Sainte-Cène et de l’Eucharistie. Mais les prescriptions liturgiques en ont 

fait un chant de l’assemblée, généralement interprété dans la langue 

maternelle des croyants. Les alternatives au Sanctus classique cherchent à 

permettre une meilleure identification des croyants avec le « saint » tout en 

tenant compte de l’origine biblique du texte et de la signification 

théologique du Sanctus. L’analyse des recueils de chants des pays 

germanophones montre que les auteurs utilisent différents outils musicaux 

et paraphrases pour modifier le Sanctus : c’est l’approfondissement de la 

relation personnelle avec Dieu qui compte alors que l’ancien contexte 

oriental, c’est-à-dire le Sanctus en tant que chant des anges composant 

l’armée céleste, est relégué au second plan. 

Mots clés : Sanctus, saint, culte, nouveaux chants, alternatives, variations 

____________________________________________________________  

 

 

 

J’ai entendu le Sanctus, Sanctus, Sanctus des cardinaux à 

Saint-Pierre, le Swiat, Swiat, Swiat dans la cathédrale du 

Kremlin et le Hagios, Hagios, Hagios du Patriarche de 

Jérusalem. Quelle que soit la langue dans laquelle elles 

 
*  Ann-Katrin Gässlein (Dr. Théol. ;  Lic. Phil. I) est enseignante chercheuse à 

l’Université de Lucerne, en Suisse, et à Munich, en Allemagne. 

 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

188 

 

résonnent, ces paroles, les plus exaltées qui soient jamais 

sorties des lèvres humaines, pénètrent toujours jusqu’au 

plus profond de l’âme, émouvantes et traversant d’un 

grand frisson le mystère du surnaturel qui y sommeille. 

(Otto, 2012 : 28 [709]1.) 

Cette citation très connue du théologien et savant protestant 

Rudolf Otto lui est venue en 1911, alors qu’il faisait l’expérience de 

la qedȗšāh dans une petite synagogue marocaine pendant un 

voyage en Orient. Là, il s’est souvenu d’avoir entendu le clergé des 

grandes églises chrétiennes d’Europe et d’Asie chanter le Sanctus. 

Plus de 100 ans se sont écoulés depuis cette expérience. Dimanche 

après dimanche jusqu’à aujourd’hui, le Sanctus – « Saint, saint, 

saint »  –  est acclamé, chanté, répété, intériorisé et ainsi 

constamment réaffirmé par les communautés chrétiennes dans 

d’innombrables célébrations de la Cène et de l’Eucharistie. 

Cet article examine comment le « Sacré » se manifeste dans le 

« saint » chanté du culte chez les chrétiens d’aujourd’hui. Quel 

genre de « saint » touchent-ils du doigt lorsqu’ils le chantent dans 

leurs célébrations liturgiques ? Et quelle est l’influence de 

l’environnement social sur l’expression de ce « Sacré » ? 

Les réflexions qui suivent se divisent en deux parties. Il s’agit 

tout d’abord de resituer le Sanctus chrétien parmi ses sources de 

l’Ancien et du Nouveau Testament afin d’en présenter le contexte 

oriental originel. Une brève présentation de la liturgie des Églises 

orientales et occidentales devrait donner au lecteur un premier 

aperçu de l’évolution historique du corps du texte et des différentes 

significations du Sanctus pour la célébration liturgique. Nous 

présentons également les différentes traditions liturgiques, 

juridiques et pratiques des Églises catholiques et réformées. Nous 

nous interrogeons sur les défis qui se posent à l’heure actuelle.  

La deuxième partie porte sur l’analyse critique d’exemples qui 

visent à faire entrer le Sanctus millénaire dans notre époque. 

 
1  « Ich habe das Sanctus, Sanctus, Sanctus von den Kardinälen in Sankt Peter und 

das Swiat, Swiat, Swiat in der Kathedrale des Kreml und das Hagios, Hagios, 
Hagios vom Patriarchen in Jerusalem gehört. In welcher Sprache immer sie 

erklingen, diese erhabensten Worte, die je von Menschenlippen gekommen sind, 

immer greifen sie in die tiefsten Gründe der Seele, aufregend und rührend mit 
mächtigem Schauer das Geheimnis des Ueberweltlichen, das dort unten 

schläft ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

189 

 

Mettant l’accent sur l’espace germanophone, nous examinons des 

recueils de chants issus des traditions catholique romaine, 

évangélique luthérienne et évangélique réformée, dont les œuvres 

prétendent capturer l’air du temps et refléter les sentiments 

religieux des croyants d’aujourd’hui. Nous nous interrogeons sur 

les points essentiels et les lacunes des variantes actuelles du 

Sanctus. Nous évoquons également les tensions entre les traditions 

confessionnelles et les prescriptions liturgiques. 

 

L’évolution du Sanctus  

Par son genre, le Sanctus est une invocation, une tournure 

immuable au début d’une prière et un hymne faisant partie de 

l’anaphore2. Le Sanctus chrétien commence par une triple 

invocation (« Saint ! Saint ! Saint ! ») qui fait partie intégrante de 

quasiment toutes les liturgies chrétiennes des Églises orientales et 

occidentales. Comme l’a noté Frank Edward Brightman 

(1896 : 589), il est également dénommé « trisagion », « hymne des 

séraphins », « trois fois saint » ou « tersanctus ».  

Le texte du Sanctus est d’origine biblique. La triple invocation 

« Saint ! Saint ! Saint ! » est présente à la fois dans l’Ancien et dans 

le Nouveau Testament. L’acclamation dans Es 6, 3 et sa forme 

légèrement modifiée dans Ap 4, 8 ont acquis une importance 

considérable pour la liturgie3. Dans différentes traditions, 

l’invocation Hosanna et le Benedictus suivent immédiatement le 

Sanctus : tous deux sont également d’origine biblique, mais n’ont 

rien à voir avec le Sanctus dans le texte biblique. 

 

Les sources bibliques 

La principale source du Sanctus est la vision d’Esaïe, dont les 

prophéties remontent à la période entre 747 et 700 avant J.-C. Le 

récit se déroule au début des mémoires du prophète, vers 742 avant 

 
2  Dans les Églises orientales, l’anaphore désigne la prière eucharistique. Dans 

l’Église occidentale, cette prière est connue sous le nom de « Grande prière 

eucharistique de la messe ». 
3  Toutes les citations correspondent à la Traduction œcuménique de la Bible 

(TOB) de 2015. 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

190 

 

J.-C, c’est-à-dire l’année de la mort du roi Ozias, dans le Temple de 

Jérusalem. Comme l’expliquent Ansgar Franz et al. (2015 : 147), le 

prophète fait l’expérience d’une théophanie, qui fonde sa vocation 

ultérieure : il voit YHWH sur son trône, avec une robe qui recouvre 

tout le temple, entouré de séraphins chantant : « Saint, saint, saint, 

le Seigneur de l’univers, sa gloire remplit toute la terre » (Es 6, 3). 

La théophanie se déroule sous fond de portes tremblant sur leurs 

gonds et de fumée. Les séraphins y sont décrits comme des êtres 

dotés de six ailes et de mains. Immédiatement après la triple 

invocation, l’un d’eux s’envole vers Isaïe, saisit un charbon ardent 

sur l’autel avec des pinces, le porte aux lèvres du prophète, lui parle 

et le purifie de sa faute pour le préparer à accomplir la mission de 

YHWH auprès du peuple d’Israël (Es 6, 1-13). 

Cette scène est reprise dans le Nouveau Testament (Ap 4-5), 

lorsque Jean, le voyant de Patmos, fait l’expérience d’une 

théophanie et voit YHWH sur son trône, entouré de sa cour céleste. 

Il s’agit là des 24 anciens sur 24 trônes, en plus de quatre créatures 

dont la description rappelle celle des chérubins d’Ez 1 et Ez 10. 

Ensemble, ils chantent des louanges incessantes : « Saint, saint, 

saint, le Seigneur, le Dieu souverain, celui qui était, qui est et qui 

vient ! » (Ap 4, 8). 

Selon les sources bibliques, les séraphins sont les premiers à 

avoir chanté le triple « saint » : certains chercheurs les considèrent 

comme identiques aux chérubins, des créatures angéliques 

ressemblant à des êtres humains qui décorent l’intérieur du Temple 

de Jérusalem et sont décrits dans Ez 3, 2. D’autres récusent la 

comparaison entre les séraphins et les chérubins et identifient les 

premiers à des serpents ailés, inspirés de l’iconographie ancienne 

du Proche-Orient et de l’Égypte antique, comme le souligne Bryan 

D. Spinks (1991 : 15–16). 

Globalement, l’apparition des séraphins est interprétée dans le 

contexte du sôd. Un accès littéral à « YHWH Zebaoth » serait « le 

Seigneur des armées » ; dans la traduction française, cet aspect est 

perdu avec « le Seigneur de l’univers »4. Ce « conseil » est 

mentionné à plusieurs reprises dans la Bible, même si l’Ancien 

Testament n’en donne aucune définition systématique. Le sôd 

exprime l’idée d’une assemblée divine composée d’« assistants 

 
4  Certaines traductions françaises de la Bible lisent « le Seigneur des multitudes ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

191 

 

divins », de « hérauts » et d’« administrateurs » (Wright, 1951 : 32–

33)5. Selon E. Theodore Mullen (1972), sa manifestation historico-

culturelle est la croyance selon laquelle YHWH appelle les dieux 

des autres peuples à siéger dans son assemblée céleste et rassemble 

un panthéon divin autour de lui. L’assemblée a pour mission de 

conseiller YHWH et d’exécuter les ordres qu’il lui donne, mais 

aussi de l’adorer. 

C’est dans ce contexte qu’il convient d’interpréter la 

désignation de Dieu comme Seigneur des armées (« JHWH 

Zebaoth ») : ce terme emprunté au vocabulaire militaire inclut à la 

fois les « vaillants guerriers d’Israël » (1 S 17, 45) et des groupes 

célestes, c’est-à-dire « les étoiles et les êtres astraux, et/ou les anges 

et les esprits tutélaires » (Miller, 1973 : 155 suiv.)6. Avec leur 

invocation, ils expriment l’honneur et la gloire qui remplissent 

toute la Terre et créent ainsi « un équilibre entre le Dieu saint et 

transcendant, qui est immanent dans le monde dans sa gloire » 

(Spinks, 1991 : 19)7. 

La manière dont la vision d’Esaïe 6, 3 est agencée suggère que 

ce récit tire son inspiration d’une liturgie (du Temple) qui existait 

déjà à l’époque, peut-être le Nouvel An israélite. Selon Otto Kaiser 

(1972 : 76), le « saint » des séraphins était peut-être chanté de 

manière antiphonique, c’est-à-dire en faisant alterner deux chœurs. 

Il est probable qu’Es 6, 3 a imprégné à la fois la tradition cultuelle 

juive en usage à la synagogue et la célébration de l’Eucharistie 

chrétienne peu après le tournant du millénaire : le Sanctus chanté 

présente une similitude frappante avec la qedȗšāh juive qui 

apparaît, entre autres, dans le birkat yôser ʾôr avant le šemaʿ 

jišrāʾel de la prière du matin8. 

Le triple « saint » d’Ap 4-5 s’intègre à une vision caractérisée 

par « une myriade d’éléments imagés, de déclarations individuelles 

et d’autres références et motifs pertinents de l’Ancien Testament » 

 
5  « […] divine attendants, heralds and administrators ».  
6  « […] stars and astral beings, and/or angels and ministering spirits ». 
7  « […] a balance between the Holy transcendent God, who is immanent in the 

world in his glory ».  
8  Comme le Sanctus et le Benedictus chrétiens, la qedȗšāh juive combine la triple 

invocation « saint, saint, saint » d’Es 6, 3 avec Ez 3, 12.  



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

192 

 

(Franz et al., 2015 : 150)9. Dans la vision de Jean, YHWH lui-même 

reste absolument transcendant et ne peut être perçu que dans une 

lumière éblouissante. Un arc-en-ciel se dessine autour du trône, des 

éclairs en émanent, une mer de verre s’étend devant lui et sept 

torches de feu illuminent l’esprit de Dieu. Vingt-quatre anciens, 

vêtus de robes blanches et portant des couronnes, des cithares et des 

bols d’encens, chantent des louanges et assurent le culte divin 

(Ap 4, 1-6). Franz et al. (2015 : 151) soulignent qu’en raison de 

leur nombre, ces anciens étaient symboliquement considérés 

comme des représentants du peuple de Dieu idéal, composé d’Israël 

et de l’Église10. Quatre créatures aux apparences différentes les 

accompagnent en chantant : le lion, le taureau, l’homme et l’aigle. 

Comme les séraphins d’Es 6, 3, ils ont six ailes, mais contrairement 

à eux, ils sont recouverts d’une multitude d’yeux et se tiennent au 

milieu du trône et autour de lui. 

Dans Es 6, 3, les séraphins chantent « au service du roi 

intronisé » (Franz et al., 2015 : 149)11 et proclament sa sainteté et 

sa souveraineté sur le ciel et la Terre ; dans Ap 4-5, les êtres se 

tournent directement vers Dieu, même lorsqu’ils chantent à la 

troisième personne. En outre, Ap 4, 8 conclut l’hymne de manière 

différente. Un prédicat typique vient se greffer à l’attention portée à 

la glorieuse Création de YHWH : le déploiement du nom de Dieu à 

travers l’expression « Il était, Il est et Il vient » issu d’Ex 3, 14. 

Comme l’expliquent Franz et al. (2015 : 152), les trois dimensions 

du temps caractérisent YHWH comme étant fidèle et éternel dans 

son essence même. 

 

La liturgie de l’Église primitive 

Les premières traces de reprise d’Es 6, 3 et d’Ap 4, 8 dans le 

culte chrétien apparaissent très tôt. Comme l’explique Gabriele 

 
9  « eine Fülle von Bildelementen, Einzelaussagen und weiteren einschlägigen 

alttestamentlichen Bezügen und Motiven ». 
10  Il existe une théorie selon laquelle les 24 anciens représenteraient les 24 classes 

sacerdotales ou lévites dans le culte du Temple juif. 
11  « […] im Dienste des thronenden Königs ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

193 

 

Winkler (2002 : 9)12, l’« anaphore de l’apôtre » de la liturgie 

d’Addaï et Mari en Syrie orientale et l’« anaphore de Saint 

Pierre III » maronite, également dénommée « Sharar », constituent 

les sources les plus anciennes du Sanctus. Elles remontent 

respectivement aux IIe et IIIe siècles. Les sources liturgiques en 

grec s’écartent légèrement des sources bibliques. Christfried 

Böttrich (1994/1995 : 12, 16–22) et Anton Baumstark (1923 : 26–

30) le démontrent : l’expression « toute la terre » devient « le ciel et 

la terre » ; « de sa gloire » devient « de ta gloire », ce qui 

transforme la proclamation en une acclamation ; mais, comme le 

montrent Franz et al. (2015 : 145 suiv.), ces ajustements restent 

globalement fidèles au langage biblique13. 

Le contexte dans lequel le « Sanctus » a été considéré comme 

finalement inséré dans la prière eucharistique est diversement 

apprécié. Robert Taft (1991 : 281–308) penche pour une origine 

alexandrine, Gabriele Winkler (1994 : 215) situe les racines en 

Palestine et en Syrie. Elle y voit un lien étroit avec le rite 

d’initiation du baptême. Le triple « Saint » se rapporterait 

directement ou indirectement à l’huile d’onction, à l’apparition du 

feu, une tradition très ancienne lors du baptême de Jésus, et à la 

consécration de l’eau (ibid. : 225). Du contexte du baptême annuel, 

qui se termine par la célébration eucharistique, le Sanctus aurait fait 

son entrée dans la célébration eucharistique dominicale 

(ibid. : 213). 

La présence précoce et bientôt généralisée du Sanctus dans la 

liturgie chrétienne a amené les écrivains chrétiens de l’Antiquité 

tardive à s’aventurer sur de nombreux terrains théologiques : selon 

Maurer (2011 : 254s.), les auteurs patristiques mentionnent le 

Sanctus dans des discours officiels sophistiqués d’un point de vue 

rhétorique, dans des homélies, dans des commentaires exégétiques 

ou dans des Écritures. Le Sanctus y est décrit selon Maurer comme 

un « hymne », classé comme une « louange » ou dénommé 

« glorification » (ibid. : 255). Par exemple, Jean Chrysostome 

 
12  Gabriele Winkler (2002 : 10–11) examine de nombreuses sources, dont 

certaines sont très anciennes, mais elle soupçonne une adaptation chrétienne 

ultérieure et une insertion du Sanctus dans nombre de ces sources. 
13  Ces ajustements empruntent principalement aux Psaumes, où les formes 

verbales expriment souvent un souhait ou un espoir pour l’avenir, évoquent le 

lien entre le ciel et la Terre et s’adressent à Dieu à la deuxième personne. 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

194 

 

considère le Sanctus comme dirigé « vers le Dieu ineffable et 

insaisissable » (ibid. : 259)14. Mais surtout, le Sanctus est considéré 

comme une prophétie messianique, comme une incarnation verbale 

du Christ qui reçoit les sacrifices de la communauté en tant que 

médiateur, comme une anticipation des chants éternels de louanges 

au ciel, comme une célébration de l’avènement de la gloire de Dieu 

sur la Terre, mais aussi, comme le souligne Maurer (ibid. : 258–

265), comme un hymne par lequel les croyants se sanctifient eux-

mêmes en se joignant aux louanges des armées célestes. 

En particulier, la triple invocation « saint, saint, saint » est liée à 

la Trinité. Puisque le Père, le Fils et le Saint-Esprit sont tous les 

trois « saints », selon Maurer (2011 : 258), une communication 

intratrinitaire devrait s’engager dans le chant du Sanctus et 

permettre aux croyants de participer au mystère. En conséquence, 

le Sanctus fut également utilisé pour corroborer le dogme de la 

Trinité plus tard au Moyen Âge. Du point de vue de l’histoire 

culturelle, Maurer (ibid. : 265) perçoit dans le discours exubérant 

des Pères de l’Église la joie de constater la fin des persécutions des 

chrétiens et l’essor considérable de la foi chrétienne dans le monde 

alors connu, ce qui a alimenté la perception selon laquelle la « Terre 

entière » était désormais pénétrée de « la gloire du Christ ».  

Et aussi, bientôt, le Benedictus est-il venu s’ajouter au Sanctus. 

Selon Pius Maurer (ibid. : 15), l’ajout est documenté dès le VIe 

siècle. Ce passage puise également ses racines dans l’Ancien et le 

Nouveau Testament. La louange nous vient du Livre des Psaumes : 

« Donne, Seigneur, donne la victoire ! Donne, Seigneur, donne le 

triomphe ! Béni soit celui qui entre, au nom du Seigneur ! » (Ps 

118, 25-26). 

Cette invocation est reprise dans tous les Évangiles et citée dans 

le récit de l’arrivée du Christ à Jérusalem et de l’attente de 

l’investiture de Dieu : « Hosanna au Fils de David ! Béni soit au 

nom du Seigneur celui qui vient ! Hosanna au plus haut des 

cieux ! » (Mt 21, 9). 

Ce texte biblique a également été adapté dans la liturgie : 

l’invocation de Mt 21, 9 est réitérée et constitue, avec « Hosanna au 

plus haut des cieux ! », la conclusion du Sanctus et du Benedictus. 

Ce dernier omet de mentionner le « fils de David ». Grâce à 

 
14  « […] an den unaussprechlichen, unfassbaren Gott ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

195 

 

l’adjonction du Benedictus, l’ensemble du Sanctus revêt un 

caractère proprement christologique dans le cadre de la célébration 

eucharistique : Maurer (2011 : 81 suiv.) montre qu’il devient une 

louange de celui qui est béni au nom du Seigneur et s’adresse 

directement aux croyants lors de la célébration sous les espèces du 

pain et du vin. Mais avec le « Benedictus », la direction du discours 

change, passant du regard sur Dieu le Père à celui sur Dieu le Fils. 

Une interprétation trinitaire devient alors difficile. 

 

Autres évolutions historiques 

Dans les liturgies de l’Église orientale, la réception d’Es 6, 3 est 

très forte. Elle conduit à l’émergence de différentes traditions : 

outre le « Sanctus » dans la prière principale, le « Trisagion », un 

hymne de louange à la Trinité divine et une forme élargie du texte 

biblique, est chanté dans la Liturgie divine orthodoxe juste avant 

les lectures (Winkler, 2002 : 196) : « Saint, Dieu. Saint, Fort. Saint, 

Immortel. Aie pitié de nous » (Divines Liturgies, 2016 : 41–42). 

La liturgie divine connaît un autre « Sancta sanctis » sous forme 

d’acclamation juste avant que les fidèles accueillent la communion. 

On ne saurait sous-estimer l’importance du « Saint ! » dans les 

liturgies orientales : « Dans l’ensemble, l’exclamation “saint !” fait 

partie des “leitmotivs”, voire des fondements, des liturgies de 

l’Orient chrétien » (Winkler, 2002 : 26415). 

Dans les églises d’Occident, dont la tradition retiendra notre 

attention, le Sanctus occupe une place constante dans la prière 

eucharistique, entre le mot d’accueil, la préface et la prière sur les 

offrandes. Le Moyen Âge développa des musiques liturgiques 

polyphoniques et sépara le Sanctus du Benedictus par un premier 

Hosanna : le premier résonne avant la consécration – au cours de 

laquelle le prêtre récite à voix basse la prière eucharistique –, et le 

second après, ce qui confère aux deux chants un caractère musical 

très différent. Aujourd’hui, les prières qui l’entourent (préface et 

post-Sanctus) interprètent théologiquement le Sanctus avec le 

Benedictus, invoquent le contexte biblique et définissent le rôle des 

fidèles qui chantent. Par exemple, dans la préface de la Prière 

 
15  « Insgesamt zählt das Ausrufen des “Heilig !” zu den Leitmotiven, ja zum 

tragenden Fundament der Liturgien des Christlichen Orients ». 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

196 

 

eucharistique II du missel actuel de l’Église catholique romaine, 

après une longue liste d’actions salvatrices de Dieu, il est dit : 

« C’est pourquoi, avec les anges et tous les saints, nous chantons ta 

gloire, et d’une seule voix nous proclamons : Saint ! […] » (Missel 

romain, 2008 : 455). La consécration « saint » figure dans la 

transition, c’est-à-dire le Postsanctus : « Toi qui es vraiment Saint, 

toi qui es la source de toute sainteté, Seigneur, nous te prions […] » 

(ibid., 479). 

Ansgar Franz et al. (2015 : 159–161) retracent l’évolution 

ultérieure du Sanctus : pendant des siècles, il a été chanté avec le 

Benedictus par des chœurs (appartenant au clergé), et sa forme 

musicale est devenue de plus en plus artistique. La réforme 

liturgique du Concile Vatican II au milieu des années 1960 a appelé 

à un retour clair au Sanctus-Benedictus en tant que chant de 

l’assemblée. C’est précisément lors du Sanctus que l’assemblée qui 

le célèbre et qui le chante est censée procéder à une identification 

de rôle. Le Sanctus devrait, en définitive, transformer la célébration 

eucharistique en un service céleste, comme l’explique Angelus A. 

Häußling (1997 : 6) : 

Elle [la communauté] occupe désormais la place des 

séraphins, le lieu de son culte est le ciel, la présence de 

Dieu lui-même, la Terre et le ciel sont unis, et celui qui se 

joint aux célébrations de la communauté n’est plus un 

pêcheur éloigné de Dieu : il est comme le prophète [Esaïe] 

qui voit Dieu16. 

Dans un premier temps, le nouveau Missale Romanum, publié 

après le Concile Vatican II, contenait quatre prières eucharistiques 

intégrant chacune un Sanctus. Avant la parution de la troisième 

édition du nouveau Missale Romanum en 2002, d’autres prières 

eucharistiques avaient été approuvées par le Dicastère pour le culte 

divin et la discipline des sacrements, notamment sur le thème de la 

réconciliation ou dans le cadre de problématiques particulières. En 

outre, il existe aujourd’hui de nombreuses autres prières 

eucharistiques non officiellement approuvées. Les Églises de la 

 
16  « Sie [die Gemeinde] steht jetzt an der Stelle der Serafim, der Ort ihres 

Gottesdienstes ist der Himmel, die Gegenwart Gottes selbst, Erde und Himmel 
sind geeint, und wer in der Gemeinde mitfeiert, ist nicht mehr sündiger und 

gottferner Mensch, er ist wie der Prophet [Jesaja] Gott Schauender ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

197 

 

Réforme traitent le Sanctus de différentes manières. Comme le 

montre Spinks (1991 : 148), le Sanctus et le Benedictus y sont 

largement conservés en tant que pièces de congrégation et de 

chœur, car les deux chants sont considérés comme des « chants 

inoffensifs »17 indépendants du canon de la messe nécessitant une 

réforme. En tant que « chant de prédilection pour la communion » 

(Franz et al., 2015 : 161)18, ils peuvent être aussi bien conservés 

que remplacés. Selon Karl Ferdinand Müller (1956 : 39), les 

Églises luthériennes pratiquent aujourd’hui le triple « saint » 

comme chant de l’assemblée après la préface ; les Églises 

réformées, en revanche, n’accordent pas de place systématique à un 

éventuel Sanctus dans leur liturgie. 

Voici un nouvel aperçu des différentes versions du Sanctus du 

missel de l’Église catholique romaine et de la liturgie de Sainte-

Cène évangélique-luthérienne dans la traduction allemande. En 

comparaison, la version française de la liturgie catholique actuelle : 

 

Heilig, heilig, heilig 

Gott, Herr 

aller Mächte und 

Gewalten. 

Erfüllt sind Himmel 

und Erde von deiner 

Herrlichkeit. 

Hosanna in der Höhe. 

Hochgelobt sei, der da 

kommt im Namen des 

Herrn. 

Hosanna in der Höhe.  

   (Gotteslob : 588, 4) 

Heilig, heilig, heilig ist 

Gott, der Herre Zebaoth. 

Voll sind Himmel und 

Erde seiner Herrlichkeit. 

Hosianna in der Höhe. 

Gelobet sei, der da 

kommt im Namen des 

Herren. 

Hosianna in der Höhe.  

   (Evangelisches 

Gesangbuch, 2009 : 

185, 1) 

Saint, Saint, Saint le 

Seigneur, Dieu de 

l’univers. 

Le ciel et la terre 

sont remplis de ta 

gloire. 

Hosanna au plus 

haut des cieux. 

Béni soit celui qui 

vient au nom du 

Seigneur.  

Hosanna au plus 

haut des cieux. 

   (Missel romain, 

2008 : 455) 

 

 

 

 
17  « […] harmless chants ». 
18  « Auswahlgesang zur Kommunion ». 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

198 

 

Les discussions actuelles 

Notre aperçu montre que le Sanctus revêt une importance 

théologique considérable en raison de son origine et de son 

contexte biblique et que sa déclamation et sa pratique dans la 

liturgie sont tout sauf anecdotiques. Il en résulte plusieurs points de 

tension : du côté catholique romain, la réforme de la liturgie 

consécutive au Concile Vatican II qui s’est tenu de 1962 à 1965 a 

confié aux conférences épiscopales nationales et aux synodes la 

responsabilité de la traduction des livres liturgiques dans les 

langues nationales respectives19. En outre, ceux-ci peuvent 

désormais faire rédiger leurs propres prières eucharistiques et les 

présenter pour approbation. Bryan D. Spinks (1991 : 177) démontre 

que toutes les transpositions récentes (des préfaces) affichent une 

tendance à minimiser l’angélologie entourant le Sanctus. En raison 

de difficultés de compréhension supposées, le terme « Zebaoth » a 

fait l’objet d’une interprétation. Aujourd’hui, la traduction 

allemande pour la messe est « Seigneur de toutes les forces et de 

toutes les puissances »20, le missel français dit « Dieu de 

l’univers ».  

Avec la transposition des textes liturgiques dans les langues 

nationales et le retour en force du Sanctus comme chant de 

l’assemblée, les débats sur les paraphrases du Sanctus prennent un 

nouvel élan. Les débats sur le rapport entre la fidélité au texte 

biblique et la liberté de création pour les sensibilités linguistiques 

contemporaines, qui traduisent toujours une sensibilité religieuse, 

durent depuis longtemps. Lorsqu’elles ont commencé à apparaître 

au XVIIIe siècle, les versions germanophones du Sanctus comme 

les « Messes allemandes » de Michael Haydn ou de Franz Schubert 

n’avaient pas prétention à reproduire la « dignité des textes 

liturgiques » (Franz et al., 2015 : 162)21. À cette époque, seule la 

récitation textuelle du Sanctus (en latin) par le prêtre célébrant était 

autorisée et nécessaire pour que la messe soit valable. Il procédait 

donc à cette récitation à voix basse, en parallèle avec un éventuel 

chant choral. Mais les paroles du Sanctus se sont avérées 

extrêmement populaires. Cette tradition a également façonné la 

 
19  Les dicastères romains l’ont reconnu par la suite. 
20  « Herr aller Mächte und Gewalten ». 
21  « […] die Dignität liturgischer Texte ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

199 

 

création musicale et poétique au cours de la réforme liturgique qui 

s’est amorcée en 1970. Alors que dans la seconde moitié du XXe 

siècle, les chants commençant par trois « saint » et correspondant, 

pour ce qui est du contenu, au Sanctus classique, étaient encore 

autorisés, l’instruction « Liturgiam authenticam » (Vatican, 2002) 

du pape Benoît XVI a mis fin à cette pratique en 2002 : le droit 

liturgique précise que la paraphrase ne doit pas aller trop loin ; les 

paraphrases qui visent à faciliter le chant ou qui sont considérées 

comme équivalentes dans un premier temps sont interdites, comme 

Franz et al. expliquent (ibid.). Le livre de chants Louange à Dieu. 

Livre de prière et de chants catholiques (Gotteslob. Katholisches 

Gebet- und Gesangbuch) de 2013, par exemple, tente de contourner 

ce problème en classant les chants populaires « saints » qui sont 

linguistiquement très éloignés du texte biblique original dans la 

catégorie « louange, grâce et adoration »22. Comme l’écrivent Franz 

et al. (2015 : 163), le livre de chant Ein Segen sein. Junges 

Gotteslob s’appuie sur la diversité musicale des chants sélectionnés 

pour le Sanctus, mais pas sur la paraphrase.  

En 2017, la lettre apostolique en forme de motu proprio 

« Magnum principium » du pape François semble avoir ouvert la 

porte à la transposition linguistique des textes liturgiques. La lettre 

confie à nouveau aux conférences épiscopales la responsabilité des 

traductions et rappelle le principe de la Constitution liturgique de 

1962, « selon lequel la prière liturgique rendue accessible au peuple 

devait être compréhensible dans sa langue » (Magnum principium, 

2017). Mais le problème fondamental demeure : selon Franz et al. 

(2015 : 163), d’un point de vue liturgique, l’identification de rôle 

de la communauté chantant le Sanctus repose sur une recherche de 

« lieux » bibliques précis et non sur une reproduction des « idées » 

qui en sont extraites. La musique religieuse incarne la relation 

complexe entre la musique et les différentes institutions religieuses. 

Annette Landau et Sandra Koch (2002) expliquent à cet égard que 

différents niveaux de spiritualité peuvent et doivent entrer en jeu. 

Même s’il est consensuel d’appréhender la musique en tant que 

telle plutôt que comme un vecteur fonctionnel de contenus 

spirituels, la question de l’adaptation linguistique des textes 

liturgiques n’a pas encore été résolue de manière satisfaisante. 

 
22  « Lob, Dank und Anbetung ». 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

200 

 

La tradition réformée se considère comme attachée à la tradition 

biblique, mais n’impose, au premier abord, aucune restriction en 

matière d’expression linguistique et musicale. Au fil des siècles, on 

observe une nette tendance, relevée par Spinks (1991 : 159), à 

simplifier l’angélologie qui appartient à l’arrière-plan du Sanctus et 

à paraphraser le Sanctus plutôt qu’à le citer textuellement. Au cours 

de la seconde moitié du XXe siècle, de nombreuses formes et 

compositions liturgiques ont émergé au sein de différentes 

confessions chrétiennes, certaines étant formulées en langage 

moderne. Comme l’explique Spinks (ibid.), presque toutes les 

prières eucharistiques d’aujourd’hui incluent un Sanctus, mais 

beaucoup renoncent au Benedictus pour se concentrer sur une 

action de grâce dans la préface pour la Création ou l’œuvre 

rédemptrice de Dieu. 

Les célébrations eucharistiques qui font l’impasse sur le Sanctus 

sont relativement rares. John Barry Ryan (1974 : 188) cite quelques 

groupes protestants de petite taille qui rejettent les aspects 

traditionnels, refusent de se joindre aux anges pour louer Dieu et 

mettent l’accent sur leur propre responsabilité religieuse et leur 

mandat de missionnaires ou se concentrent entièrement sur les 

prières personnelles adressées à Jésus-Christ. Du côté catholique 

romain, Spinks (1991 : 195) cite comme exemple la prière 

eucharistique officielle des Aborigènes australiens, qui fait 

l’impasse sur le Sanctus. Néanmoins, la vision globale révèle un 

profond ancrage liturgique du Sanctus au-delà des frontières 

confessionnelles : « C’est une caractéristique presque universelle 

des prières eucharistiques modernes » (ibid.23). 

 

Le Sanctus alternatif : les approches d’aujourd’hui 

Pour poursuivre ces explications historiques, nous nous 

interrogeons à présent sur la forme que prennent les chants du 

Sanctus dans les messes chrétiennes d’aujourd’hui. Si les 

prescriptions liturgiques et les formulaires officiels des différentes 

Églises fournissent des orientations claires, les chercheurs comme 

les théologiens praticiens savent que la réalité liturgique est très 

diversifiée. Les recueils de prières et de chants utilisés dans les 

 
23  « It is an almost universal feature in modern eucharistic prayers ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

201 

 

communautés constituent des sources précieuses pour documenter 

cette réalité. Dans les développements suivants, nous examinons la 

manière dont six livres de chants traitent le Sanctus, les chants 

qu’ils proposent et les aspects sur lesquels leur version du Sanctus 

met l’accent. Cet examen nous permettra de mettre en évidence les 

aspects du « sacré » qui ressortent de la pratique du culte 

d’aujourd’hui.  

Sur le plan méthodologique, il est certain que l’examen des 

textes des chants « sacrés » constitue une approche unilatérale qui 

laisse de côté certains aspects. Une analyse purement textuelle 

laisse largement de côté l’effet musical. Les sources contiennent 

uniquement des informations sur le tempo et la pratique 

interprétative. Les recueils ne fournissent aucune information sur la 

manière dont les chants qui y figurent sont intégrés aux 

célébrations24 : il est impossible de déterminer si les nouvelles 

versions du Sanctus seront précédées d’une préface officielle ou 

d’une autre prière d’introduction ou si leur contenu sera repris dans 

une homélie ultérieurement. Dans un premier temps, les recueils ne 

contiennent que des indices, mais aucune information fiable sur 

l’utilisation réelle des chants dans les offices religieux. Des études 

qualitatives et quantitatives sont nécessaires pour déterminer quels 

chants sont chantés, à quelle fréquence et par qui exactement.  

Mais une analyse de texte est également justifiée : dans les 

avant-propos, les éditeurs et éditrices expliquent les motifs de la 

compilation et justifient leur choix de chants. Les paroles des 

chants dont il existe de bonnes raisons de supposer l’interprétation 

peuvent parler d’elles-mêmes.  

 

Les recueils de chants comme sources d’alternatives au Sanctus 

Pour cet article, nous avons examiné six recueils de chants 

utilisés pour les offices chrétiens dans les pays germanophones. Ces 

recueils appartiennent aux traditions catholique romaine et 

évangélique luthérienne ou évangélique réformée. Ces chants 

viennent tous de la même région géographique, c’est-à-dire le sud 

 
24  Selon le droit liturgique catholique romain, le Sanctus fait uniquement partie de 

la prière eucharistique et n’est jamais utilisé autrement. 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

202 

 

de l’Allemagne et la Suisse alémanique, et couvrent une période de 

près de 40 ans.  

L’ouvrage « Rise up PLUS » est un recueil de chants 

œcuméniques publié pour la première fois en 2002 sous le titre 

« Rise up » et complété par de nouveaux chants en 2015. La 

Liturgie  –  und Gesangbuchkonferenz (LGBK) des Églises 

évangéliques réformées de Suisse alémanique et la Verein für die 

Herausgabe des Katholischen Kirchengesangbuches (VHKG) de 

Suisse sont responsables de sa publication, en collaboration avec 

l’Église catholique-chrétienne de Suisse. Le « Rise up PLUS » 

comprend 305 chants et prières répartis en six catégories. Vingt-six 

chants sont répertoriés dans la catégorie « Sanctus / Chants saints » 

sous « Liturgie » ; cependant, seuls onze d’entre eux commencent 

par les termes « Heilig », « Holy », « Hosanna » ou « Santo ».  

Le livre ALIVE. Le livre de chants œcuménique pour les jeunes, 

pour l’école et la paroisse (ALIVE. Das ökumenische 

Jugendliederbuch für Schule und Gemeinde) a été élaboré en 2008 

par un groupe de travail protestant et catholique pour deux centres 

d’éducation religieuse de Bavière, en Allemagne. La publication 

faisait suite à une enquête lors de laquelle des professeurs 

d’éducation religieuse avaient été interrogés afin d’obtenir des 

recommandations de chansons particulièrement populaires, 

entraînantes et riches en enseignements religieux. Le recueil 

comprend 267 chansons et quatre titres font clairement référence au 

mot « Saint ». L’un figure dans le chapitre « Ardeur – Communauté 

– Justice »25 et les trois autres dans le chapitre « Pouvoir se 

réjouir »26. 

Le recueil Venez, respirez ! Cahier de chants pour la paroisse 

(Kommt, atmet auf. Liederheft für die Gemeinde) a vu le jour en 

2012 sous la responsabilité du Landeskirchenrat de l’Église 

évangélique luthérienne de Bavière et succède au Cahier de chant 

des pour la paroisse (Liederheft für die Gemeinde) publié en 1982. 

Ses éditeurs ont travaillé avec quatre associations de musique 

religieuse. Le recueil comprend 176 chansons, et deux chants 

 
25  « Begeisterung – Gemeinschaft – Gerechtigkeit ». 
26  « Sich freuen können ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

203 

 

« Saint » sont répertoriés dans les « Chants eucharistiques »27 sous 

le chapitre « Célébration des offices religieux »28.  

L’ouvrage Là, où nous te louons, poussent de nouveaux chants 

(Wo wir dich loben, wachsen neue Lieder plus) a été publié sous la 

responsabilité de plusieurs Églises régionales protestantes 

d’Allemagne et de France (Alsace-Lorraine). Ce recueil, publié en 

2018, succède au recueil de chants publié sous le même nom en 

2005 pour la première fois. Il comprend 224 chants. Dans la 

catégorie « Communion », trois chansons comportent le terme 

« Saint » ou « Santo » dans leur titre.  

Le livre Croisements. Nouveau chant spirituel (Kreuzungen. 

Neues geistliches Lied) est un recueil de chants publié en 

Allemagne en 2001 dans le décanat catholique d’Acher-Renchtal, 

qui se compose de 421 « nouveaux chants spirituels ». Assemblé 

par Martin Müller, il est désormais utilisé par des communautés, 

des écoles, des groupes et des particuliers dans tout l’espace 

germanophone (Kreuzungen, 2019 : 4). 13 chants commencent par 

plusieurs invocations « Saint ».  

Le livre de chant Ein Segen sein a également été publié en 2011 

sous la seule responsabilité de l’Église catholique romaine, mais a 

une vocation œcuménique. Les groupes de travail Neues geistliches 

Lied des diocèses de Limbourg, Münster, Speyer, Würzburg et 

Rottenburg-Stuttgart ainsi que le groupe de travail Musique d’église 

et pastorale des jeunes (Kirchenmusik und Jugendseelsorge) y ont 

participé. Le recueil Ein Segen sein contient 720 chants et d’autres 

textes de prière. Plusieurs sont classés dans les différentes rubriques 

de la messe ; sous Sanctus, le recueil répertorie 23 titres. On 

dénombre également deux chants « Saint » dans des messes 

interprétées séparément intitulés « Lumières sur le chemin »29 et 

« Comme du feu dans la nuit »30.  

 

 
27   « Abendmahlslieder ». 
28  « Gottesdienst feiern ». 
29  « Lichter auf dem Weg ». 
30  « Wie Feuer in der Nacht ». 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

204 

 

Motifs et intentions des éditeurs 

Dans les avant-propos, les recueils de chants fournissent non 

seulement des informations sur l’histoire de leur création, mais 

également une explication des intentions associées à leur 

interprétation. Ces précisions sont utiles, car même s’ils sont 

destinés à compléter et à enrichir les recueils de chansons établis, 

les nouveaux recueils de chants entrent parfois en concurrence avec 

eux. Les éditeurs justifient la publication de « nouveaux » recueils 

par la nécessité de créer des liens entre les générations, les régions 

et les milieux Là où nous te louons (Wo wir dich loben, 2023 : 

avant-propos). Cette affirmation repose sur l’hypothèse tacite selon 

laquelle les recueils de chants établis véhiculent une identité et 

offrent un rattachement religieux, mais ne reflètent pas 

nécessairement la diversité, à la fois réelle et espérée, des 

communautés chrétiennes d’aujourd’hui.  

Plusieurs recueils de chants cherchent à dépasser les frontières 

linguistiques et régionales et à susciter un intérêt pour la diversité 

des cultures de chants (ibid.). Les chants prennent ainsi en compte 

la pluralité des communautés, mais aussi l’idéal chrétien de la 

communauté qui célèbre en tant que famille humaine. À cet égard, 

l’idée selon laquelle la Création entière et, en particulier, « toutes 

les familles de la terre » (Gn 12, 3), se joignent à la louange 

constante de Dieu dans le Sanctus, n’est pas insignifiante.  

Certains recueils de chants prétendent dépasser des frontières 

confessionnelles et ont vocation à être utilisés de manière 

œcuménique (Rise up PLUS, 2015 : 4). L’expérience montre ici que 

les offices religieux destinés aux adolescents et aux jeunes adultes 

se déroulent principalement sous forme de célébrations 

œcuméniques. En ce qui concerne le Sanctus, qui fait partie de la 

célébration de l’Eucharistie ou de la Sainte-Cène, la référence à 

l’usage œcuménique est intéressante car dans la pratique, les 

célébrations eucharistiques communes des chrétiens de confessions 

différentes ne sont pas (encore) possibles. 

Les éditeurs cherchent notamment à promouvoir la diversité des 

expressions de la foi, les positions théologiques et des formes de 

piété (ibid.). Il s’agit ici non seulement de laisser entrevoir des 

préférences esthétiques, mais aussi de faire advenir une expérience 

religieuse dans différentes ambiances, de la foi et du doute (ibid.). 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

205 

 

Il s’agit également de convoquer à nouveau, dans le présent, la 

richesse linguistique et musicale du passé et d’opérer un 

rapprochement avec les pratiques contemporaines (ALIVE, 

2008 : 13). Les nouveaux chants ont pour ambition de renforcer 

l’identité chrétienne, même au sein des petites communautés 

(Kreuzungen, 2019 : 4). Enfin, les éditeurs offrent l’espoir d’une 

évangélisation renouvelée (Wo wir dich loben, 2023 : avant-

propos). 

Une comparaison des avant-propos ne fait apparaître que des 

différences marginales et régionales. À de nombreux égards, les 

intentions et les attentes des éditeurs sont très similaires. Les 

différences confessionnelles ne jouent aucun rôle majeur à cet 

égard. 

 

Les axes thématiques des Sanctus d’aujourd’hui 

Les chants eux-mêmes fournissent des indications sur les 

aspects spécifiques du « Sacré » dans les alternatives au Sanctus 

d’aujourd’hui. Un premier examen général permet d’en tirer les 

observations suivantes : les recueils de chants placés sous la seule 

responsabilité de l’Église évangélique attribuent relativement peu 

de chants à la catégorie « Saint ». Souvent, un recueil de chants ne 

contient que deux ou trois morceaux de ce type ; un chant « Saint » 

correspond plus ou moins au texte classique, les autres sont 

formulés librement et se concentrent sur un aspect sélectionné de la 

théologie biblique du Sanctus. Les adaptations correspondantes 

occupent plus de place dans les recueils de chants placés sous la 

responsabilité de l’Église catholique romaine. Un certain nombre 

de chants restent proches du texte de l’Eucharistie et utilisent des 

langues différentes ou des moyens exclusivement musicaux pour 

modifier le Sanctus. Là où le Sanctus est paraphrasé, on observe, 

comme du côté protestant, une nette préférence pour le « tu » 

explicitement adressé à Dieu. Nous approfondissons ces 

observations ci-dessous en citant des exemples. 

 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

206 

 

Le canon comme louange perpétuelle 

Issu de la liturgie de la Communauté de Taizé, le « Sanctus, 

Sanctus Dominus » de Jacques Berthier demeure linguistiquement 

dans sa version latine de la liturgie catholique officielle (Ein Segen 

sein, 2017 : no 283). Cependant, ce chant est considéré comme un 

canon pour un maximum de neuf voix, qui, dans sa pratique 

interprétative, peut être mis en scène comme une « louange 

perpétuelle » des chœurs angéliques. Cela fonctionne également 

pour le texte allemand : le « Sanctus–Kanon » de Hans Florenz 

divise l’ensemble du Sanctus, Benedictus compris en allemand, en 

sections de longueur égale et établit le tout comme un canon à cinq 

voix Ein Segen sein, 2017 : no 268).  

« Heilig, holy, santo » tente de combiner diversité canonique et 

linguistique tout en réduisant simultanément le texte biblique : 

Heilig, holy, santo, 

sanctus Dominus, Deus sabaoth. 

Ciel et terre, tout ce qui vit,  

tout ce qui peut respirer se met à chanter : 

Heilig, holy, santo, 

sanctus Dominus.  

   (Ein Segen sein, 2017 : no 2731.) 

Ce texte fait référence à la louange éternelle, à la cosmologie et 

à l’universalisme du Sanctus biblique ; mais il manque le 

Benedictus, et avec lui l’orientation christologique. 

 

Chant strophique et « Saint » figurant dans le refrain 

Outre le canon, le chant strophique est une manière de modifier 

le Sanctus musicalement. Un exemple est « Saint, saint, saint – tu 

es saint » de Thomas Laubach et Thomas Quast. L’invocation 

« Saint » demeure dans le refrain, tandis que les couplets 

reprennent les autres images bibliques (l’association – très subtile – 

du conseil du trône céleste et des forces armées ainsi que 

 
31  « Heilig, holy, santo / sanctus Dominus, Deus sabaoth / Himmel und Erde, alles 

was lebt, / jeder, der atmen kann, fängt zu singen an / Heilig, holy, santo / 

sanctus Dominus ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

207 

 

l’universalisme cosmologique), intègrent le Benedictus et se 

terminent chacun par l’invocation « Hosanna » : 

   (Refrain) :  

Saint, saint, saint 

tu es, tu es saint, Dieu. 

Saint, saint, saint 

tu es saint, tu es saint. 

   (Couplet 1) : 

Tu es le tout puissant 

créateur de l’univers, 

hosanna au plus haut, hosanna au plus haut. 

   (Couplet 2) : 

Tu remplis tout le ciel, 

remplis le monde, 

hosanna au plus haut, hosanna au plus haut. 

   (Couplet 3) : 

Celui qui vient au nom de Dieu, 

vient au monde, 

hosanna au plus haut, hosanna au plus haut, 

   (Fin): 

tu es saint, tu es saint.      

   (Ein Segen sein, 2017 : no 27532.) 

 

Aspects de la théologie du Sanctus 

Le Sanctus est également paraphrasé dans les recueils de chants 

des deux confessions. L’accent est mis, dans les deux cas, sur un 

aspect choisi de la théologie biblique : le « Tu es saint, origine du 

monde » de Jörg Zink et Hans-Jürgen Hufeisen nous rappelle le 

triple déploiement du nom de Dieu dans sa dimension temporelle 

(Ap 4, 8) : 

 
32  « (Refrain) : Heilig, heilig, heilig / du bist, du bist heilig, Gott. / Heilig, heilig, 

heilig / du bist heilig, du bist heilig. (Strophe 1) : Du bist die Macht der Mächte 
/ erschaffst die Welt, / hosanna in der Höhe, hosanna in der Höhe. (Strophe 2) : 

Du füllst den ganzen Himmel, / erfüllst die Welt, / hosanna in der Höhe, 

hosanna in der Höhe. (Strophe 3) : Der kommt im Namen Gottes, / er kommt 
zur Welt, / hosanna in der Höhe, hosanna in der Höhe, (Fin) : du bist heilig, du 

bist heilig ». 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

208 

 

Tu es saint, origine du monde, 

Tu es saint, but de tous les chemins. 

Tu es saint, présence éternelle. 

   (Kommt, atmet auf, 2012 : no 010533.) 

Le Saint, Dieu dans le ciel (Heilig, Gott im Himmel) d’Eugen 

Eckert et Peter Reulein, composé à la manière d’un canon, se lit de 

manière détachée du texte biblique, mais dans la perspective d’un 

Sanctus perçu comme une proclamation de l’Eucharistie. C’est l’un 

des rares chants qui font référence au salut de tous les hommes par 

le sacrifice du Christ et à la participation à l’Eucharistie : 

Saint, saint, Dieu au ciel, 

Saint, saint, Dieu sur Terre. 

Loin de nous tu t’approches de nous, 

et nous confères ta sainteté. 

   (Ein Segen sein, 2017 : no 27334.) 

 

Intériorité et relation personnelle avec Dieu 

L’une des raisons invoquées pour paraphraser le Sanctus est la 

volonté d’encourager la rencontre personnelle avec Dieu au cours 

de l’invocation du « Saint ». Dans le canon à deux voix Saint est 

Dieu, mon soutien (Heilig ist Gott, mein Halt ) d’Eugen Eckert et 

Horst Christill, les paroles rappellent fortement le livre des 

Psaumes : 

Saint, saint, saint est Dieu, 

mon soutien, ma force, mon chant : 

mon cœur lui fait confiance, je n’ai pas peur, 

de ce qui peut m’arriver. 

   (Ostinato) : 

Saint, saint, saint est Dieu. 

   (Ein Segen sein, 2017 : no 26735.) 

 
33  « Heilig bist du, Ursprung der Welt, / heilig bist du, Ziel aller Wege. / Heilig 

bist du, ewige Gegenwart ». 
34  « Heilig, heilig, Gott im Himmel, / Heilig, heilig, Gott auf Erden. / Fern von uns 

kommst du uns nah, / dass wir heilig werden ». 
35  « Heilig, heilig, heilig ist Gott, / mein Halt, meine Stärke, mein Lied. / Ich bin 

voll Vertrauen, ich fürchte mich nicht, / was immer mir geschieht. (Ostinato) : 

Heilig, heilig, heilig ist Gott ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

209 

 

« Santo, santo, santo », dont les paroles et la mélodie nous 

viennent d’Argentine, en est un autre exemple. Le texte s’éloigne 

du modèle biblique pour placer l’intériorité au premier plan. Ce 

faisant, il s’inscrit dans la continuité de la tradition « spirituelle-

méditative » du Benedictus (Planyavsky, 2010 : 66), qui entend 

préparer l’arrivée du Christ avec le pain et le vin. 

Des traductions de « Santo, santo, santo » en allemand, français 

et anglais ont été réalisées par Hartmut Handt, Christian Kempf et 

John Bell. Le chant existe en différentes versions, y compris dans 

des traductions plus proches de la version originale espagnole. 

Wolfgang Leyk le traduit un peu différemment : 

 

Santo, santo, santo. 

¡Mi corazón te adora ! 

Mi corazón te sabe decir : 

¡Santo eres Señor ! 

Santo, santo, santo. 

¡Mi corazón te adora ! 

Mi corazón te sabe decir: 

¡Santo eres Señor ! 

Heilig, heilig, heilig. 

Von Herzen sei dir Ehre ! 

Von Herzen bete ich dich an: 

Heilig bist du, Gott ! 

Heilig, heilig, heilig. 

Mein Herz, es betet dich an. 

Es weiss, was es dir sagen will: 

Heilig bist du, Gott ! 

Saint, saint, saint 

Notre Dieu ! Nos cœurs te disent 

gloire ! 

Nos cœurs t’adressent nos appels. 

Saint es-tu, ô Dieu ! 

Holy, holy, holy. 

My heart, my heart adores you ! 

My heart knows how to say to you: 

Holy are you Lord ! 

Holy, holy, holy. 

My heart, my heart adores you ! 

My heart is glad to say the words : 

You are holy, Lord ! 

   (Wo wir dich loben, 2023 : 

no 188.) 

Dieu saint, Dieu saint, Dieu saint : 

Mon cœur, mon cœur t’adore, 

mon cœur le sait, mon cœur te le 

dit : 

sacré est ton nom ! 

   (Rise up PLUS, 2015 : no 090.) 

 

Mystère pascal et Trinité 

L’adaptation musicale du « Saint » du pasteur évangélique 

luthérien et auteur-compositeur Per Harling dans sa traduction 

allemande de 1985 par Fritz Baltruweit est particulièrement 

renommée. Une traduction de Danielle Guerrier-Koegler est 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

210 

 

disponible en français depuis 2013. Le chant figure dans plusieurs 

recueils de chants de différentes confessions : 

 

Du bist heilig, du bringst Heil, 

bist die Fülle, wir ein Teil  

der Geschichte, die du webst, 

Gott, wir danken dir, du lebst 

mitten unter uns im Geist,  

der Lebendigkeit verheiβt, 

kommst zu uns in Brot und Wein, 

schenkst uns deine Liebe ein. 

 

Du bist heilig, du bist heilig, du bist 

heilig. 

Alle Welt schaue auf dich. 

Halleluja, Halleluja, Halleluja, 

Halleluja, Amen. 

   (ALIVE, 2008 : no 191 ; Wo wir 

dich loben, 2023 : no 125.) 

Tu procures guérison, 

tu nous offres ton pardon. 

Tu libères des prisons, 

et nous te remercions. 

Dans le pain et dans le vin, 

par ton Esprit prévenant, 

tu convies au grand festin, 

ton amour est bienveillant. 

 

Car tu nous veux hommes debout, 

car tu nous veux serviteurs bons 

avant tout. 

Alléluia, alléluia, alléluia,  

alléluia. Amen. 

 

L’auteur emprunte ici un chemin exigeant pour inclure toutes les 

thématiques importantes de la théologie du Sanctus. Avec la 

combinaison linguistique de « Heilig » (saint) et « Heil » (salut) en 

allemand, la chanson évoque le mystère pascal, c’est-à-dire 

l’histoire du Dieu salvateur de l’humanité. Elle le résume en 

quelques phrases courtes et place le tout dans un texte en rimes. La 

Trinité est mentionnée dès les huit premières lignes : c’est à 

« Dieu » que l’on s’adresse, même si l’on omet d’ajouter « Père ». 

Le Saint-Esprit est mentionné directement et la venue du « Fils » 

est insinuée avec le pain et le vin lors de la Cène ou de 

l’Eucharistie. Le triple « Saint » est répété, mais uniquement dans 

la version allemande ; de même, ce n’est qu’en allemand que l’on 

trouve l’éloge universel de toutes les créatures repris dans « Tout le 

monde vous regarde ». Le « Hosanna » fait défaut. En lieu et place, 

le chant se termine par une fin de prière classique tirée des 

Psaumes. Dans la version française, cependant, le lien avec le 

Sanctus classique n’est plus présent.  

 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

211 

 

Réduction et diversité linguistique 

À contre-courant d’une théologie sophistiquée dans son 

expression linguistique, certains chants se concentrent sur des 

termes ou des phrases clés individuels. Le caractère de ces chants 

réside dans leur mélodie et leur rythme distinctifs ainsi que dans 

leur composition dans différentes langues. Tirant leurs origines de 

pays non européens, ils véhiculent l’image de l’Église universelle 

(chrétienne) qui chante de concert. On peut citer « Santo – es 

nuestro Dios », qui vient du Salvador et a été traduit en allemand, 

entre autres, par Dieter Trautwein. Il ne s’agit pas d’une traduction 

littérale, mais plutôt d’une adaptation à la liturgie de l’Église, dans 

laquelle la description de l’état de Dieu devient une proclamation et 

« Señor de toda la tierra » devient « Seigneur du ciel et de la 

terre »36 : 

 

Santo, Santo, Santo, Santo Santo 

Santo es nuestro Dios. 

Señor de toda la tierra, santo, santo 

es nuestro Dios.  

Santo, santo, santo, santo santo 

santo es nuestro Dios. 

Señor de toda la historia, santo, 

santo es nuestro Dios.  

 

Saint, saint, saint, saint, saint, saint 

notre Dieu ! 

Seigneur du ciel et de la Terre. 

Saint, saint notre Dieu ! 

Saint, saint, saint, saint, saint, saint 

notre Dieu ! 

Seigneur du ciel et de la Terre. 

Saint, saint notre Dieu ! 

   (Rise up PLUS, 2015 : no 08937.) 

 

Un « bégaiement » de vénération 

Le sanctus est réduit à l’extrême lorsque seul « Saint » est 

utilisé de manière quelque peu ludique, comme dans « Sanna, 

sannanina », qui vient d’Afrique du Sud. Cette mise en musique 

peut rappeler la description par Grégoire de Nysse du Sanctus 

comme « hymne séraphin », qui représente selon Pius Maurer « une 

 
36  « Herr des Himmels und der Erde ». 
37  « Heilig, heilig, heilig, heilig, heilig, heilig unser Gott ! / Herr des Himmels und 

der Erde. Heilig, heilig unser Gott ! / Heilig, heilig, heilig, heilig, heilig, heilig 

unser Gott ! / Du bist Herr unsrer Geschichte, heilig, heilig unser Gott ! » 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

212 

 

distinction magnifique » (2011 : 263)38 pour les chrétiens et qu’ils 

ne devraient en réalité que balbutier :  

Sanna, sannanina, 

sanna, sanna, sanna. 

sanna, sanna, sanna, 

sannanina. 

Sanna, sanna, sanna.  

   (Ein Segen sein, 2017 : no 282.) 

 

Éléments manquants dans les chants du Sanctus d’aujourd’hui :  

les anges et le cosmos 

Pour terminer, revenons sur les aspects qui ont joué un rôle 

central dans le contexte de la création du Sanctus il y a plus de 

2 000 ans : les recueils de chants sont avares en séraphins, 

chérubins, autres anges et armées célestes ayant présidé à la 

création du Sanctus liturgique. La tendance à minimiser 

l’angélologie, qui persiste depuis la Réforme, se poursuit sans 

relâche au XXIe siècle. Il existe de rares exceptions : on retrouve 

par exemple une « légion d’anges »39 dans la mise en musique du 

« Saint » du groupe de chant chrétien Le vent en poupe, le Aufwind, 

pour la Messe pour enfants, jeunes et familles « Naviguer vers la 

source »40 écrite par Heiner et Markus Kapp. Ici, les anges sont 

mentionnés dans le dernier des cinq versets après toute la Création : 

Chante aussi avec la légion d’anges 

et Saints avec Dieu. 

Ensemble devant l’autel 

Louons le Dieu des armées. 

   (Kreuzungen, 2019 : no 16841.) 

On aurait tort, cependant, d’en conclure que les anges n’ont plus 

leur place dans les chants catholiques. Le Ein Segen sein comporte 

dix chansons dont le titre lui-même renvoie aux anges, 

principalement dans le contexte de la protection envoyée par Dieu 

 
38  « […] eine großartige Auszeichnung ». 
39  « Engel Schar ». 
40  « Zur Quelle surfen ». 
41  « Es singt auch mit der Engel Schar / und Heilige bei Gott. / Gemeinsam stehn 

wir am Altar / zum Lob Gott Zebaoth ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

213 

 

le soir, dans les moments d’inquiétude, lors des mariages ou en cas 

de décès, et comme porteurs du message de Noël. Faisant partie 

d’une armée céleste, les séraphins, les chérubins et les autres sont 

apparemment difficiles à employer aujourd’hui. 

Parmi les recueils de chants examinés, seul un chant reprend 

l’aspect cosmologique du Sanctus et remplace « ciel » par 

« univers » – contrairement à la liturgie officielle française, qui 

parle de « Dieu de l’univers ». C’est ce que l’on sait dans le monde 

germanophone comme étant le Saint, saint, saint est le seigneur de 

l’univers entier (Heilig ist der Herr des ganzen Universums) de 

Giovanni Zappalà et Antonio Mancuso : 

Saint, saint, saint 

est le seigneur de l’univers entier. 

Toutes les familles de la terre 

verront sa présence glorieuse. 

Hosanna, Hosanna, Hosanna, tout le monde te loue. 

Et gloire à lui, 

il vient au nom de notre Seigneur. 

Hosanna, Hosanna, Hosanna, tout le monde te loue. 

   (Kreuzungen, 2019 : no 17542.) 

Globalement, le texte fait preuve de prudence : il fait 

effectivement référence à « l’univers » comme faisant partie du 

domaine de Dieu ; mais seules les « familles de la terre » 

participent à la louange à laquelle « tout le monde » se joint. Les 

habitants du cosmos, comme les anges ou les armées célestes, en 

sont exclus. Mais la doctrine chrétienne de la Création elle-même 

peut se prêter à la même interprétation, par exemple lorsque Bryan 

D. Spinks (1991 : 201) considère les « étoiles et les planètes [...] 

comme une actualisation de l’angélologie de l’Ancien Testament au 

vingtième siècle »43 : 

 

 
42  « Heilig, heilig, heilig / ist der Herr des ganzen Universums. / Alle Völker der 

Erde / sollen seine Herrlichkeit sehen. / Hosanna, Hosanna, Hosanna, so 
preisen dich alle. / Und Ehre sei dem, / der kommet im Namen unsres 

Herren / Hosanna, Hosanna, Hosanna, so preisen dich alle ». 
43  « […] stars and planets […] as a twentieth-century update of Old Testament 

angelology ». 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

214 

 

Rendre grâce pour l’univers, les galaxies, les planètes, les 

étoiles et l’homme, la matière de l’Univers rendue 

consciente, c’est rendre grâce à Dieu pour sa propre 

création dans l’imagio dei et pour toute la création44.  

 

Conclusion 

Aujourd’hui, dans les pays germanophones tout au moins, le 

chant « Saint » dans les offices chrétiens a une tout autre 

signification qu’à l’époque de Rudolf Otto. Otto avait fait 

l’expérience de l’invocation chantée par des groupes de clercs dans 

les langues liturgiques traditionnelles. Pour lui, le contenu du 

Sanctus et la pratique d’exécution renvoient à une conception selon 

laquelle le « Sacré » correspond, selon Gregory D. Alles (1997 : 

205), à l’expérience numineuse de l’infini, au « sentiment de 

distance infinie entre l’autre et soi-même »45.  

Aujourd’hui encore, le Sanctus peut être interprété de manière 

solennelle et majestueuse par des chœurs professionnels ; le cas 

normal est le chant paroissial. On peut douter que les chants 

Sanctus actuels aient le même effet sur les gens qu’à l’époque 

d’Otto. Peu de gens partagent aujourd’hui l’apologie d’Otto de la 

religion face aux théories biologistes et évolutionnistes, comme il le 

dit dans son ouvrage Das Heilige de 1917 (Klinkhammer 2019 : 

151–157) ; et la liturgie ne favorise plus guère de tels espaces de 

résonance. 

Deux mouvements importants du XXe siècle sont responsables 

de cette évolution : dans la liturgie catholique romaine, la réforme 

liturgique qui a suivi le Concile Vatican II a rapidement entraîné la 

transposition de l’intégralité de la prière eucharistique dans les 

langues régionales respectives. En conséquence, une polémique de 

nature linguistique a commencé. Les instructions de la Constitution 

liturgique sur le retour du Sanctus en tant que chant de l’assemblée 

ont non seulement suscité des questions sur sa capacité à être 

chanté, mais aussi sur l’acceptation du chant par les croyants 

 
44  « In giving thanks for the Universe, galaxies, planets and life, man, the stuff of 

the Universe made conscious, is rendering thanks to God for his own creation in 

the imagio dei, and for all creation ». 
45  « Die Erfahrung des Heiligen beruht auf einem Spüren unendlicher Entfernung 

zwischen dem Anderen und dem Selbst ». 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

215 

 

individuels. Depuis lors, le Sanctus a subi une transformation 

similaire à celle de la tradition réformée, même si les 

interprétations théologiques des différentes confessions divergent 

encore aujourd’hui. 

Dans les offices chrétiens d’aujourd’hui, les gens entrent 

(encore) en contact avec un « Saint » chanté qui adhère étroitement 

aux prescriptions bibliques dépassant les frontières confessionnelles 

et reste fidèle à une tradition vieille de plusieurs milliers d’années. 

En outre, des commissions de liturgie, des associations de musique 

religieuse et des auteurs individuels engagés en proposent 

différentes variantes. Celles-ci ont pour ambition de susciter des 

échanges et des liens entre les générations, les milieux, les régions 

et les confessions, de promouvoir une diversité d’expressions de la 

foi et, en même temps, de renforcer l’identité chrétienne. Les 

alternatives au Sanctus classique visent donc un niveau plus élevé 

d’identification du croyant individuel ou d’un petit groupe de 

croyants avec le « Saint » chanté.  

L’étude de six recueils de chants des pays germanophones 

montre que les poètes et compositeurs utilisent différents moyens et 

outils pour faire évoluer le Sanctus : le chant strophique permet de 

conserver le texte classique ; un Sanctus réduit en différentes 

langues ou sous forme de canon permet un chant choral 

polyphonique et favorise l’association des croyants à la louange 

avec « toutes les familles de la terre » (Gn 12, 3) et « les anges et 

tous les saints » (Missel romain, 2008 : 455). Aujourd’hui, les 

textes paraphrasés du Sanctus reflètent plus étroitement le langage 

biblique que les textes des siècles passés. Si l’on s’attarde sur la 

relation dialogique avec Dieu dans le cadre d’une adresse explicite 

à la deuxième personne, cela correspond à une figure linguistique 

des Psaumes et pas seulement à un besoin contemporain 

d’approfondir sa relation individuelle avec Dieu. Il semblerait, en 

revanche, qu’on ne puisse « exiger » d’une chanson qu’elle 

retranscrive ce qui demeure difficile à transmettre. Pour les 

variantes du Sanctus, cela concerne les dimensions cosmologiques 

de la Création de Dieu et la représentation des anges et des 

créatures célestes dans un conseil du trône céleste ou comme 

faisant partie des forces célestes.  

Ceux qui souhaitent proposer une nouvelle interprétation 

linguistique du Sanctus et ne pas le surcharger de verbiage doivent 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

216 

 

en choisir un aspect : il peut s’agir d’une doctrine condensée de la 

Trinité, de la croyance dans le Christ salvateur ou d’une méditation 

sur les attributs de Dieu. La décision quant à la variante du Sanctus 

à utiliser, par exemple dans le cadre de la Sainte-Cène ou des 

célébrations eucharistiques avec l’assemblée, mais aussi dans le 

cadre des journées de la jeunesse, des pèlerinages, des célébrations 

de plein air ou des festivals, appartient donc aux responsables de la 

liturgie. À cet égard, leur appréciation de l’assemblée qui célèbre et 

du contexte global constitueront probablement le principe directeur, 

mais bien sûr, les préférences théologiques et musicales 

personnelles joueront également un rôle. 

 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

217 

 

Bibliographie 

ALIVE. DAS ÖKUMENISCHE JUGENDLIEDERBUCH FÜR SCHULE UND GEMEINDE. 
(Livre de chants œcuménique pour les jeunes, l’école et la paroisse). 2008, sous 

la dir. de Herbert KOLB et Norbert WEIDINGER. Munich : Claudius Verlag. 

[Recueil de chants.]  

ALLES, Gregory D. 1997. « Rudolf Otto (1869–1937) ». Dans Klassiker der 
Religionswissenschaft, sous la dir. d’Axel MICHAELS et al., p. 198–210. 

Munich : C.H. Beck.  

BAUMSTARK, Anton. 1923. « Trishagion und Qeduscha ». Jahrbuch für 

Liturgiewissenschaft, no 3, p. 18–32.  

BIBLE (la). 2015. Traduction œcuménique (TOB). Villiers-le-Bel/Paris : Bibli’O – 

Société biblique française / Du Cerf. [Source liturgique.] 

BÖTTRICH, Christfried. 1994/1995. « Das “Sanctus” in der Liturgie der 
hellenistischen Synagoge ». Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie, no 35, 

p. 10–36. 

BRIGHTMANN, Frank E. (dir.). 1896. Liturgies Eastern and Western : Being the Texts 

Original or Translated of the Principal Liturgies of the Church 1. Eastern 

Liturgies. Oxford : Clarendon Press.  

DIVINES LITURGIES. 2016 [2009]. DE SAINT JEAN CHRYSOSTOME, DE SAINT BASILE 

LE GRAND ET LA LITURGIE DES DONS PRÉSANCTIFIÉS. SELON L’USAGE DU MONT 

ATHOS. Traductions publiées avec la bénédiction de son Éminence le 

Métropolite Emmanuel. Métropole Grec-Orthodoxe de France. Patriarcat 
Œcuménique. Monastère Saint-Antoine-le-Grand et Monastère de Solan. 

[Source liturgique.] 

EIN SEGEN SEIN. JUNGES GOTTESLOB (Être une bénédiction. Jeune louange à Dieu). 

2017 [2011], sous la dir. de Patrick DEHM. Limburg : Dehm. [Recueil de chants. 

Plusieurs éditions] 

EVANGELISCHES GESANGBUCH (Livre de cantiques évangéliques). 2009, sous la dir. 

de l’Église évangélique luthérienne de Bavière et de l’ancienne Église régionale 

de Thuringe. Munich : Evangelischer Presseverband für Bayern e.V. [Recueil de 

chants.] 

FRANZ, Ansgar et al. 2015. « Sanctus ». Dans Das Wort Gottes hören und den Tisch 
bereiten. Die Liturgie mit biblischen Augen betrachten. Luzerner biblisch-

liturgischer Kommentar zum Ordo Missae, sous la dir. de Birgit JEGGLE-MERZ, 
Walter KIRCHSCHLÄGER et Jörg MÜLLER, p. 145–162. Stuttgart : Katholisches 

Bibelwerk.  

HÄUßLING, Angelus A. 1997 [1991]. « Liturgie : Gedächtnis eines Vergangenen und 

doch Befreiung in der Gegenwart ». Dans Christliche Identität aus der Liturgie. 
Theologische und historische Studien zum Gottesdienst der Kirche, sous la dir. 

de Martin KLÖCKENER, Benedikt KRANEMANN et Michael B. MERZ. 

Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, no 79, p. 2–10]. Munster : 

Aschendorff. 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

218 

 

GOTTESLOB. KATHOLISCHES GEBET- UND GESANGBUCH (Louange à Dieu. Livre de 
prières et de chants catholiques). 2013 [1975]. Stuttgart : Katholisches 

Bibelwerk. [Recueil de chants.]  

KAISER, Otto. 1972. Isaiah 1-12. Londres : SCM Press.  

KOMMT, ATMET AUF. LIEDERHEFT FÜR DIE GEMEINDE (Venez, respirez ! Livret de 

chants pour l‘église). 2012 [2011], sous la dir. de Landeskirchenrat der 

Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern. Nuremberg : Gottesdienst-Institut. 

[Recueil de chants.] 

KREUZUNGEN. NEUES GEISTLICHES LIED (Croisements. Nouveau chant spirituel). 

2019, sous la dir. de Martin MÜLLER. Sinzheim : Nomos. [Recueil de chants. Il 

existe une édition de 2001.] 

LANDAU, Annette et Sandra KOCH (éd.). 2002. Lieder jenseits der Menschen: das 

Konfliktfeld Musik, Religion, Glaube. Zurich : Chronos. 

MAGNUM PRINCIPIUM. 2017. Motu Proprio du pape sur la traduction des textes 
liturgiques. Récupéré le 19 mai 2024 de https://liturgie.catholique.fr/ressources/ 

textes-du-vatican/292105-motu-proprio-pape-traduction-textes-liturgiques. 

MAURER, Pius. 2011. Sanctus-Deutungen in Werken der griechischen Patristik. 

Vienne : Lit. 

MILLER, Patrick D. 1973. The Divine Warrior in Early Israel. Cambridge : 

University Press. 

MISSEL ROMAIN. 2008 [2002]. Restauré par décret du saint Concile œcuménique 

Vatican II, promulgué par l’autorité du pape Paul VI, confirmé par le pape Jean 

Paul II. (3e éd. typique). Paris : Mame. [Source liturgique.] 

MÜLLER, Karl Ferdinand. 1956. « Das Ordinarium Missae ». Dans Leiturgia. 
Handbuch des evangelischen Gottesdienstes, Volume 3. Cassel : Johannes 

Stauda.  

MULLEN, E. Theodore. 1972. The Assembly of the Gods. Chicago : Scholars Press. 

OTTO, Rudolf. 2012. « Reisebericht ». Dans Rudolf Otto. Religion und Subjekt. 

Christentum und Kultur 12, sous la dir. de Thorsten DIETZ et Harald MATERN, 

p. 13–48. Zurich : TVZ.  

—. 2019. « Das Heilige : Über das Irrationale und die Idee des Göttlichen und sein 
Verhältnis zum Rationalen (1917) ». Dans Schlüsselwerke der 

Religionssoziologie, sous la dir. de Gritt KLINKHAMMER, p. 151–158. 

Wiesbaden : Springer VS. 

PLANYAVSKY, Peter. 2010. Katholische Kirchenmusik. Praxis und liturgische 

Hintergründe. Innsbruck / Vienne : Tyrolia. 

RISE UP PLUS. ÖKUMENISCHES LIEDERBUCH (Livre de chants œcuménique). 2015, 
sous la dir. de la Liturgie – und Gesangbuchkonferenz (LGBK) des Églises 

évangéliques réformées de Suisse alémanique et de l’association Verein für die 

Herausgabe des Katholischen Kirchengesangbuches (VHKG) de Suisse, en 
collaboration avec l’Église catholique-chrétienne de Suisse. 

Lucerne : Rex / Bâle : Friedrich Reinhardt / Zurich : TVZ. [Recueil de chants.] 



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus 

 

 

219 

 

RYAN, John Barry. 1974. The Eucharistic Prayer : A Study in Contemporary Liturgy. 

New York : Paulist Press. 

SPINKS, Bryan D. 1991. The Sanctus in the Eucharistic Prayer. Cambridge : 

Cambridge University Press. 

TAFT, Robert F. 1991. « The Interpolation of the Sanctus into the Anaphora : When 

and Where ? : A Review of the Dossier ». Dans Orientalia christiana periodica, 

vol. 57, no 2, p. 281–308.  

VATICAN. 2002. Liturgiam authenticam. Congrégation pour le culte divin et la 
discipline des sacrements. Cinquième Instruction pour la correcte Application 

de la Constitution sur la Sainte Liturgie du Concile Vatican II (Sacrosanctum 

Concilium, art. 36). Récupéré le 19 mai 2024 de https://www.vatican.va/roman 
_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20010507_comunicato-

stampa_fr.html. [Source liturgique.] 

WINKLER, Gabriele. 1994. « Nochmals zu den Anfängen der Epiklese und des 

Sanctus im Eucharistischen Hochgebet ». Dans Theologische Quartalschrift, 

vol. 174, no 3, p. 214–231.  

—. 2002. Das Sanctus : über den Ursprung und die Anfänge des Sanctus und sein 

Fortwirken (Le Sanctus : sur l’origine et les débuts du Sanctus et sa pérennité). 

Rome : Pontificio Istituto Orientale. 

WO WIR DICH LOBEN, WACHSEN NEUE LIEDER PLUS. EIN ANGEBOT FÜR GEMEINDEN 

(Là, où nous Te louons, de nouveaux chants poussent. Une offre pour les 

paroisses). 2023 [2018], sous la dir. de l’Église évangélique régionale du 
Wurtemberg, de l’Église évangélique du Palatinat et de l’Union des Églises 

protestantes d’Alsace (UEPAL) et de Lorraine. Munich : Strube. [Recueil de 

chants.] 

WRIGHT, G. Ernest. 1951. The Old Testament against its Environments. Chicago : 

SCM Press. 

 



Ann-Katrin GÄSSLEIN 

 

 

220 

 

 

 

 

____________________________________________________________  

Abstract :  The way in which the “Holy” is chanted in Christian worship 

once inspired Rudolf Otto’s theory of the “mysterium tremendum” and the 

“mysterium fascinans”. Today, the Sanctus is acclaimed in Eucharistic 

celebrations, internalised and constantly reaffirmed. But much has changed 

on account of liturgical law requirements, and of the mode of performance 

during congregational singing, usually in one’s mother tongue. Alternatives 

versions of the classical Sanctus seek a greater identification of the faithful 

with the “Holy”, while also considering the biblical origin of the text and 

the theological meaning of the Sanctus. An analysis of German songbooks 

reveals the authors’ use of various musical tools and of paraphrasing to 

modify the Sanctus: the leading theme is the deepening of one’s personal 

relationship with God, while the ancient Oriental context, i.e. the Sanctus 

as the song of the angels as heavenly hosts, recedes completely into the 

background.  

Keywords : Sanctus, holy, worship, new chants, alternatives, variations 

____________________________________________________________  

 


