RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 187-220

Aspects du sacré dans le « Saint | » du
culte. Le Sanctus dans les nouveaux
chants germanophones

Ann-Katrin GASSLEIN *

Résumé : C’est le « saint », tel qu’il est chanté dans le culte chrétien, qui
a autrefois inspiré a Rudolf Otto la théorie du « mysterium tremendum » et
du « mysterium fascinans ». Aujourd’hui, le Sanctus est acclamé,
intérioris€ et donc constamment réaffirmé lors des célébrations de la
Sainte-Ceéne et de I’Eucharistie. Mais les prescriptions liturgiques en ont
fait un chant de D’assemblée, généralement interprété dans la langue
maternelle des croyants. Les alternatives au Sanctus classique cherchent a
permettre une meilleure identification des croyants avec le « saint » tout en
tenant compte de [’origine biblique du texte et de la signification
théologique du Sanctus. L’analyse des recueils de chants des pays
germanophones montre que les auteurs utilisent différents outils musicaux
et paraphrases pour modifier le Sanctus : c’est I’approfondissement de la
relation personnelle avec Dieu qui compte alors que ’ancien contexte
oriental, c’est-a-dire le Sanctus en tant que chant des anges composant
I’armée céleste, est relégué au second plan.

Mots clés : Sanctus, saint, culte, nouveaux chants, alternatives, variations

J’ai entendu le Sanctus, Sanctus, Sanctus des cardinaux a
Saint-Pierre, le Swiat, Swiat, Swiat dans la cathédrale du
Kremlin et le Hagios, Hagios, Hagios du Patriarche de
Jérusalem. Quelle que soit la langue dans laquelle elles

Ann-Katrin Gésslein (Dr. Théol. ; Lic. Phil. I) est enseignante chercheuse a
I’Université de Lucerne, en Suisse, et a Munich, en Allemagne.

187



Ann-Katrin GASSLEIN

résonnent, ces paroles, les plus exaltées qui soient jamais
sorties des levres humaines, pénétrent toujours jusqu’au
plus profond de I’ame, émouvantes et traversant d’un
grand frisson le mystére du surnaturel qui y sommeille.
(Otto, 2012 : 28 [709]".)

Cette citation trés connue du théologien et savant protestant
Rudolf Otto lui est venue en 1911, alors qu’il faisait I’expérience de
la gedusah dans une petite synagogue marocaine pendant un
voyage en Orient. La, il s’est souvenu d’avoir entendu le clergé des
grandes églises chrétiennes d’Europe et d’Asie chanter le Sanctus.
Plus de 100 ans se sont écoulés depuis cette expérience. Dimanche
aprés dimanche jusqu’a aujourd’hui, le Sanctus — « Saint, saint,
saint » — est acclamé, chanté, répété, intérioris€¢ et ainsi
constamment réaffirmé par les communautés chrétiennes dans
d’innombrables célébrations de la Céne et de I’Eucharistie.

Cet article examine comment le « Sacré » se manifeste dans le
«saint » chanté du culte chez les chrétiens d’aujourd’hui. Quel
genre de « saint » touchent-ils du doigt lorsqu’ils le chantent dans
leurs célébrations liturgiques ? Et quelle est I’influence de
I’environnement social sur 1’expression de ce « Sacré » ?

Les réflexions qui suivent se divisent en deux parties. Il s’agit
tout d’abord de resituer le Sanctus chrétien parmi ses sources de
I’Ancien et du Nouveau Testament afin d’en présenter le contexte
oriental originel. Une bréve présentation de la liturgie des Eglises
orientales et occidentales devrait donner au lecteur un premier
apercu de I’évolution historique du corps du texte et des différentes
significations du Sanctus pour la célébration liturgique. Nous
présentons également les différentes traditions liturgiques,
juridiques et pratiques des Eglises catholiques et réformées. Nous
nous interrogeons sur les défis qui se posent a I’heure actuelle.

La deuxiéme partie porte sur I’analyse critique d’exemples qui

visent a faire entrer le Sanctus millénaire dans notre époque.

« Ich habe das Sanctus, Sanctus, Sanctus von den Kardindilen in Sankt Peter und
das Swiat, Swiat, Swiat in der Kathedrale des Kreml und das Hagios, Hagios,
Hagios vom Patriarchen in Jerusalem gehort. In welcher Sprache immer sie
erklingen, diese erhabensten Worte, die je von Menschenlippen gekommen sind,
immer greifen sie in die tiefsten Griinde der Seele, aufregend und riihrend mit
mdchtigem Schauer das Geheimnis des Ueberweltlichen, das dort unten
schldft ».

188



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

Mettant I’accent sur I’espace germanophone, nous examinons des
recueils de chants issus des traditions catholique romaine,
évangélique luthérienne et évangélique réformée, dont les ceuvres
prétendent capturer l’air du temps et refléter les sentiments
religieux des croyants d’aujourd’hui. Nous nous interrogeons sur
les points essentiels et les lacunes des variantes actuelles du
Sanctus. Nous évoquons également les tensions entre les traditions
confessionnelles et les prescriptions liturgiques.

L’évolution du Sanctus

Par son genre, le Sanctus est une invocation, une tournure
immuable au début d’une priére et un hymne faisant partie de
lanaphore’. Le Sanctus chrétien commence par une triple
invocation (« Saint ! Saint ! Saint ! ») qui fait partie intégrante de
quasiment toutes les liturgies chrétiennes des Eglises orientales et
occidentales. Comme [’a noté Frank Edward Brightman
(1896 : 589), il est également dénommé « trisagion », « hymne des
séraphins », « trois fois saint » ou « tersanctus ».

Le texte du Sanctus est d’origine biblique. La triple invocation
« Saint ! Saint ! Saint ! » est présente a la fois dans I’ Ancien et dans
le Nouveau Testament. L’acclamation dans Es 6,3 et sa forme
légérement modifiée dans Ap 4,8 ont acquis une importance
considérable pour la liturgie’. Dans différentes traditions,
I’invocation Hosanna et le Benedictus suivent immédiatement le
Sanctus : tous deux sont également d’origine biblique, mais n’ont
rien a voir avec le Sanctus dans le texte biblique.

Les sources bibliques

La principale source du Sanctus est la vision d’Esaie, dont les
prophéties remontent a la période entre 747 et 700 avant J.-C. Le
récit se déroule au début des mémoires du prophéte, vers 742 avant

Dans les Eglises orientales, I’anaphore désigne la priére eucharistique. Dans
I'Eglise occidentale, cette priére est connue sous le nom de « Grande priére
eucharistique de la messe ».

Toutes les citations correspondent a la Traduction cecuménique de la Bible
(TOB) de 2015.

189



Ann-Katrin GASSLEIN

J.-C, c¢’est-a-dire I’année de la mort du roi Ozias, dans le Temple de
Jérusalem. Comme I’expliquent Ansgar Franz et al. (2015 : 147), le
prophéte fait I’expérience d’une théophanie, qui fonde sa vocation
ultérieure : il voit YHWH sur son trone, avec une robe qui recouvre
tout le temple, entouré de séraphins chantant : « Saint, saint, saint,
le Seigneur de ’'univers, sa gloire remplit toute la terre » (Es 6, 3).

La théophanie se déroule sous fond de portes tremblant sur leurs
gonds et de fumée. Les séraphins y sont décrits comme des étres
dotés de six ailes et de mains. Immédiatement aprés la triple
invocation, 1’un d’eux s’envole vers Isaie, saisit un charbon ardent
sur I’autel avec des pinces, le porte aux Iévres du prophéete, lui parle
et le purifie de sa faute pour le préparer a accomplir la mission de
YHWH auprés du peuple d’Israél (Es 6, 1-13).

Cette scéne est reprise dans le Nouveau Testament (Ap 4-5),
lorsque Jean, le voyant de Patmos, fait 1’expérience d’une
théophanie et voit YHWH sur son trone, entouré de sa cour céleste.
Il s’agit 1a des 24 anciens sur 24 trones, en plus de quatre créatures
dont la description rappelle celle des chérubins d’Ez 1 et Ez 10.
Ensemble, ils chantent des louanges incessantes : « Saint, saint,
saint, le Seigneur, le Dieu souverain, celui qui était, qui est et qui
vient ! » (Ap 4, 8).

Selon les sources bibliques, les séraphins sont les premiers a
avoir chanté le triple « saint » : certains chercheurs les considérent
comme identiques aux chérubins, des créatures angéliques
ressemblant a des étres humains qui décorent I’intérieur du Temple
de Jérusalem et sont décrits dans Ez 3,2. D’autres récusent la
comparaison entre les séraphins et les chérubins et identifient les
premiers a des serpents ailés, inspirés de 1’iconographie ancienne
du Proche-Orient et de I’Egypte antique, comme le souligne Bryan
D. Spinks (1991 : 15-16).

Globalement, I’apparition des séraphins est interprétée dans le
contexte du sod. Un acces littéral & « YHWH Zebaoth » serait « le
Seigneur des armées » ; dans la traduction frangaise, cet aspect est
perdu avec «le Seigneur de I’univers »*. Ce « conseil » est
mentionné a plusieurs reprises dans la Bible, méme si 1’Ancien
Testament n’en donne aucune définition systématique. Le séd
exprime 1’idée d’une assemblée divine composée d’« assistants

4 Certaines traductions frangaises de la Bible lisent « le Seigneur des multitudes ».

190



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

divins », de « hérauts » et d’« administrateurs » (Wright, 1951 : 32—
33)°. Selon E. Theodore Mullen (1972), sa manifestation historico-
culturelle est la croyance selon laquelle YHWH appelle les dieux
des autres peuples a siéger dans son assemblée céleste et rassemble
un panthéon divin autour de lui. L’assemblée a pour mission de
conseiller YHWH et d’exécuter les ordres qu’il lui donne, mais
aussi de I’adorer.

C’est dans ce contexte qu’il convient d’interpréter la
désignation de Dieu comme Seigneur des armées (« JHWH
Zebaoth ») : ce terme emprunté au vocabulaire militaire inclut a la
fois les « vaillants guerriers d’Israél » (1 S 17, 45) et des groupes
célestes, ¢’est-a-dire « les étoiles et les étres astraux, et/ou les anges
et les esprits tutélaires » (Miller, 1973 : 155 suiv.)’. Avec leur
invocation, ils expriment 1’honneur et la gloire qui remplissent
toute la Terre et créent ainsi « un équilibre entre le Dieu saint et
transcendant, qui est immanent dans le monde dans sa gloire »
(Spinks, 1991 : 19)".

La manicre dont la vision d’Esaie 6, 3 est agencée suggere que
ce récit tire son inspiration d’une liturgie (du Temple) qui existait
déja a I’époque, peut-étre le Nouvel An israélite. Selon Otto Kaiser
(1972 : 76), le «saint» des séraphins était peut-étre chanté de
maniére antiphonique, c’est-a-dire en faisant alterner deux cheeurs.
Il est probable qu’Es 6, 3 a imprégné a la fois la tradition cultuelle
juive en usage a la synagogue et la célébration de 1’Eucharistie
chrétienne peu apres le tournant du millénaire : le Sanctus chanté
présente une similitude frappante avec la gedusah juive qui
apparait, entre autres, dans le birkat yéser 'or avant le Sema
Jjisra el de la priére du matin®.

Le triple « saint» d’Ap 4-5 s’intégre a une vision caractérisée
par « une myriade d’éléments imagés, de déclarations individuelles
et d’autres références et motifs pertinents de 1’Ancien Testament »

«[...] divine attendants, heralds and administrators ».
«[...] stars and astral beings, and/or angels and ministering spirits ».

«[...] a balance between the Holy transcendent God, who is immanent in the
world in his glory ».

Comme le Sanctus et le Benedictus chrétiens, la gediisah juive combine la triple
invocation « saint, saint, saint » d’Es 6, 3 avec Ez 3, 12.

191



Ann-Katrin GASSLEIN

(Franz et al., 2015 : 150)°. Dans la vision de Jean, YHWH lui-méme
reste absolument transcendant et ne peut étre pergu que dans une
lumiére éblouissante. Un arc-en-ciel se dessine autour du trone, des
éclairs en émanent, une mer de verre s’étend devant lui et sept
torches de feu illuminent 1’esprit de Dieu. Vingt-quatre anciens,
vétus de robes blanches et portant des couronnes, des cithares et des
bols d’encens, chantent des louanges et assurent le culte divin
(Ap 4, 1-6). Franz et al. (2015 : 151) soulignent qu’en raison de
leur nombre, ces anciens ¢étaient symboliquement considérés
comme des représentants du peuple de Dieu idéal, composé d’Israél
et de I’Eglise’®. Quatre créatures aux apparences différentes les
accompagnent en chantant : le lion, le taureau, ’homme et 1’aigle.
Comme les séraphins d’Es 6, 3, ils ont six ailes, mais contrairement
a eux, ils sont recouverts d’une multitude d’yeux et se tiennent au
milieu du trone et autour de lui.

Dans Es 6,3, les séraphins chantent «au service du roi
intronisé » (Franz et al., 2015 : 149)'! et proclament sa sainteté et
sa souveraineté sur le ciel et la Terre ; dans Ap 4-5, les étres se
tournent directement vers Dieu, méme lorsqu’ils chantent a la
troisiéme personne. En outre, Ap 4, 8 conclut I’hymne de manicre
différente. Un prédicat typique vient se greffer a 1’attention portée a
la glorieuse Création de YHWH : le déploiement du nom de Dieu a
travers 1’expression « Il était, Il est et Il vient» issu d’Ex 3, 14.
Comme 1’expliquent Franz ef al. (2015 : 152), les trois dimensions
du temps caractérisent YHWH comme étant fidele et éternel dans
son essence méme.

La liturgie de I’Eglise primitive

Les premicres traces de reprise d’Es 6,3 et d’Ap 4, 8 dans le
culte chrétien apparaissent trés tot. Comme 1’explique Gabriele

« eine Fiille von Bildelementen, Einzelaussagen und weiteren einschligigen
alttestamentlichen Beziigen und Motiven ».

Il existe une théorie selon laquelle les 24 anciens représenteraient les 24 classes
sacerdotales ou 1évites dans le culte du Temple juif.

«[...] im Dienste des thronenden Kénigs ».

192



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

Winkler (2002 :9)'2, I’« anaphore de I’apdtre » de la liturgie
d’Addai et Mari en Syrie orientale et 1’« anaphore de Saint
Pierre III » maronite, également dénommée « Sharar », constituent
les sources les plus anciennes du Sanctus. Elles remontent
respectivement aux II° et III° siécles. Les sources liturgiques en
grec s’écartent légérement des sources bibliques. Christfried
Bottrich (1994/1995 : 12, 16-22) et Anton Baumstark (1923 : 26—
30) le démontrent : I’expression « toute la terre » devient « le ciel et
la terre»; «de sa gloire » devient «de ta gloire», ce qui
transforme la proclamation en une acclamation ; mais, comme le
montrent Franz er al. (2015 : 145 suiv.), ces ajustements restent
globalement fidéles au langage biblique'>.

Le contexte dans lequel le « Sanctus » a été considéré comme
finalement inséré dans la priére eucharistique est diversement
apprécié. Robert Taft (1991 : 281-308) penche pour une origine
alexandrine, Gabriele Winkler (1994 : 215) situe les racines en
Palestine et en Syrie. Elle y voit un lien étroit avec le rite
d’initiation du baptéme. Le triple « Saint» se rapporterait
directement ou indirectement a 1’huile d’onction, a 1’apparition du
feu, une tradition trés ancienne lors du baptéme de Jésus, et a la
consécration de 1’eau (ibid. : 225). Du contexte du baptéme annuel,
qui se termine par la célébration eucharistique, le Sanctus aurait fait
son entrée dans la célébration eucharistique dominicale
(ibid. : 213).

La présence précoce et bientot généralisée du Sanctus dans la
liturgie chrétienne a amené les écrivains chrétiens de 1’Antiquité
tardive a s’aventurer sur de nombreux terrains théologiques : selon
Maurer (2011 :254s.), les auteurs patristiques mentionnent le
Sanctus dans des discours officiels sophistiqués d’un point de vue
rhétorique, dans des homélies, dans des commentaires exégétiques
ou dans des Ecritures. Le Sanctus y est décrit selon Maurer comme
un « hymne », class¢ comme une «louange» ou dénommé
« glorification » (ibid. : 255). Par exemple, Jean Chrysostome

12 Gabriele Winkler (2002 : 10-11) examine de nombreuses sources, dont
certaines sont trés anciennes, mais elle soupgonne une adaptation chrétienne
ultérieure et une insertion du Sanctus dans nombre de ces sources.

Ces ajustements empruntent principalement aux Psaumes, ou les formes
verbales expriment souvent un souhait ou un espoir pour ’avenir, évoquent le
lien entre le ciel et la Terre et s’adressent a Dieu a la deuxiéme personne.

193



Ann-Katrin GASSLEIN

considére le Sanctus comme dirigé « vers le Dieu ineffable et
insaisissable » (ibid. : 259)'*. Mais surtout, le Sanctus est considéré
comme une prophétie messianique, comme une incarnation verbale
du Christ qui recoit les sacrifices de la communauté en tant que
médiateur, comme une anticipation des chants éternels de louanges
au ciel, comme une célébration de I’avénement de la gloire de Dieu
sur la Terre, mais aussi, comme le souligne Maurer (ibid. : 258—
265), comme un hymne par lequel les croyants se sanctifient eux-
meémes en se joignant aux louanges des armées célestes.

En particulier, la triple invocation « saint, saint, saint » est liée a
la Trinité. Puisque le Pére, le Fils et le Saint-Esprit sont tous les
trois « saints », selon Maurer (2011 : 258), une communication
intratrinitaire devrait s’engager dans le chant du Sanctus et
permettre aux croyants de participer au mystére. En conséquence,
le Sanctus fut également utilisé pour corroborer le dogme de la
Trinité plus tard au Moyen Age. Du point de vue de I’histoire
culturelle, Maurer (ibid. : 265) pergoit dans le discours exubérant
des Péres de I’Eglise la joie de constater la fin des persécutions des
chrétiens et 1’essor considérable de la foi chrétienne dans le monde
alors connu, ce qui a alimenté la perception selon laquelle la « Terre
entiére » était désormais pénétrée de « la gloire du Christ ».

Et aussi, bientdt, le Benedictus est-il venu s’ajouter au Sanctus.
Selon Pius Maurer (ibid. : 15), I’ajout est documenté dés le VI®
siécle. Ce passage puise également ses racines dans 1’Ancien et le
Nouveau Testament. La louange nous vient du Livre des Psaumes :
« Donne, Seigneur, donne la victoire ! Donne, Seigneur, donne le
triomphe ! Béni soit celui qui entre, au nom du Seigneur ! » (Ps
118, 25-26).

Cette invocation est reprise dans tous les Evangiles et citée dans
le récit de I’arrivée du Christ a Jérusalem et de ’attente de
I’investiture de Dieu: « Hosanna au Fils de David ! Béni soit au
nom du Seigneur celui qui vient! Hosanna au plus haut des
cieux ! » (Mt 21, 9).

Ce texte biblique a également été adapté dans la liturgie :
I’invocation de Mt 21, 9 est réitérée et constitue, avec « Hosanna au
plus haut des cieux ! », la conclusion du Sanctus et du Benedictus.
Ce dernier omet de mentionner le « fils de David ». Grice a

4 «[...] an den unaussprechlichen, unfassbaren Gott ».

194



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

I’adjonction du Benedictus, I’ensemble du Sanctus revét un
caractére proprement christologique dans le cadre de la célébration
eucharistique : Maurer (2011 : 81 suiv.) montre qu’il devient une
louange de celui qui est béni au nom du Seigneur et s’adresse
directement aux croyants lors de la célébration sous les especes du
pain et du vin. Mais avec le « Benedictus », la direction du discours
change, passant du regard sur Dieu le Pére a celui sur Dieu le Fils.
Une interprétation trinitaire devient alors difficile.

Autres évolutions historiques

Dans les liturgies de I’Eglise orientale, la réception d’Es 6, 3 est
trés forte. Elle conduit a I’émergence de différentes traditions :
outre le « Sanctus » dans la priére principale, le « Trisagion », un
hymne de louange a la Trinité divine et une forme élargie du texte
biblique, est chanté dans la Liturgie divine orthodoxe juste avant
les lectures (Winkler, 2002 : 196) : « Saint, Dieu. Saint, Fort. Saint,
Immortel. Aie pitié de nous » (Divines Liturgies, 2016 : 41-42).

La liturgie divine connait un autre « Sancta sanctis » sous forme
d’acclamation juste avant que les fideles accueillent la communion.
On ne saurait sous-estimer 1’importance du « Saint ! » dans les
liturgies orientales : « Dans I’ensemble, I’exclamation “saint !” fait
partie des “leitmotivs”, voire des fondements, des liturgies de
I’Orient chrétien » (Winkler, 2002 : 264'3).

Dans les églises d’Occident, dont la tradition retiendra notre
attention, le Sanctus occupe une place constante dans la priére
eucharistique, entre le mot d’accueil, la préface et la priére sur les
offrandes. Le Moyen Age développa des musiques liturgiques
polyphoniques et sépara le Sanctus du Benedictus par un premier
Hosanna : le premier résonne avant la consécration — au cours de
laquelle le prétre récite a voix basse la priére eucharistique —, et le
second apres, ce qui confére aux deux chants un caractére musical
trés différent. Aujourd’hui, les priéres qui I’entourent (préface et
post-Sanctus) interprétent théologiquement le Sanctus avec le
Benedictus, invoquent le contexte biblique et définissent le role des
fidéles qui chantent. Par exemple, dans la préface de la Priére

15« Insgesamt zéihlt das Ausrufen des “Heilig!” zu den Leitmotiven, ja zum

tragenden Fundament der Liturgien des Christlichen Orients ».

195



Ann-Katrin GASSLEIN

eucharistique II du missel actuel de I’Eglise catholique romaine,
aprés une longue liste d’actions salvatrices de Dieu, il est dit:
« C’est pourquoi, avec les anges et tous les saints, nous chantons ta
gloire, et d’une seule voix nous proclamons : Saint ! [...] » (Missel
romain, 2008 : 455). La consécration « saint» figure dans la
transition, c’est-a-dire le Postsanctus : « Toi qui es vraiment Saint,
toi qui es la source de toute sainteté, Seigneur, nous te prions [...] »
(ibid., 479).

Ansgar Franz et al. (2015:159-161) retracent 1’évolution
ultérieure du Sanctus : pendant des siécles, il a été chanté avec le
Benedictus par des cheeurs (appartenant au clergé), et sa forme
musicale est devenue de plus en plus artistique. La réforme
liturgique du Concile Vatican I au milieu des années 1960 a appelé
a un retour clair au Sanctus-Benedictus en tant que chant de
I’assemblée. C’est précisément lors du Sanctus que 1’assemblée qui
le célébre et qui le chante est censée procéder a une identification
de role. Le Sanctus devrait, en définitive, transformer la célébration
eucharistique en un service céleste, comme 1’explique Angelus A.
HéuBling (1997 : 6) :

Elle [la communauté] occupe désormais la place des
séraphins, le lieu de son culte est le ciel, la présence de
Dieu lui-méme, la Terre et le ciel sont unis, et celui qui se
joint aux célébrations de la communauté n’est plus un
pécheur éloigné de Dieu : il est comme le prophéte [Esaie]
qui voit Dieu'®.

Dans un premier temps, le nouveau Missale Romanum, publié
apres le Concile Vatican II, contenait quatre priéres eucharistiques
intégrant chacune un Sanctus. Avant la parution de la troisiéme
édition du nouveau Missale Romanum en 2002, d’autres prieres
eucharistiques avaient été approuvées par le Dicastére pour le culte
divin et la discipline des sacrements, notamment sur le théme de la
réconciliation ou dans le cadre de problématiques particuliéres. En
outre, il existe aujourd’hui de nombreuses autres priéres
eucharistiques non officiellement approuvées. Les Eglises de la

16 «Sie [die Gemeinde] steht jetzt an der Stelle der Serafim, der Ort ihres
Gottesdienstes ist der Himmel, die Gegenwart Gottes selbst, Erde und Himmel
sind geeint, und wer in der Gemeinde mitfeiert, ist nicht mehr siindiger und
gottferner Mensch, er ist wie der Prophet [Jesaja] Gott Schauender ».

196



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

Réforme traitent le Sanctus de différentes maniéres. Comme le
montre Spinks (1991 : 148), le Sanctus et le Benedictus y sont
largement conservés en tant que pic¢ces de congrégation et de
cheeur, car les deux chants sont considérés comme des « chants
inoffensifs »!” indépendants du canon de la messe nécessitant une
réforme. En tant que « chant de prédilection pour la communion »
(Franz et al., 2015 : 161)'8, ils peuvent étre aussi bien conservés
que remplacés. Selon Karl Ferdinand Miiller (1956 :39), les
Eglises luthériennes pratiquent aujourd’hui le triple « saint»
comme chant de I’assemblée aprés la préface; les Eglises
réformées, en revanche, n’accordent pas de place systématique a un
éventuel Sanctus dans leur liturgie.

Voici un nouvel apergu des différentes versions du Sanctus du
missel de I’Eglise catholique romaine et de la liturgie de Sainte-
Céne évangélique-luthérienne dans la traduction allemande. En
comparaison, la version francaise de la liturgie catholique actuelle :

Heilig, heilig, heilig
Gott, Herr

aller Mdchte und
Gewalten.

Erfiillt sind Himmel
und Erde von deiner
Herrlichkeit.
Hosanna in der Hohe.
Hochgelobt sei, der da
kommt im Namen des
Herrn.

Hosanna in der Hohe.

(Gotteslob : 588, 4)

Heilig, heilig, heilig ist
Gott, der Herre Zebaoth.
Voll sind Himmel und
Erde seiner Herrlichkeit.
Hosianna in der Hohe.
Gelobet sei, der da
kommt im Namen des
Herren.
Hosianna in der Hohe.
(Evangelisches
Gesangbuch, 2009 :
185, 1)

17

18

«[...] harmless chants ».

« Auswahlgesang zur Kommunion ».

Saint, Saint, Saint le
Seigneur, Dieu de
I’univers.
Le ciel et la terre
sont remplis de ta
gloire.
Hosanna au plus
haut des cieux.
Béni soit celui qui
vient au nom du
Seigneur.
Hosanna au plus
haut des cieux.
(Missel romain,
2008 : 455)

197



Ann-Katrin GASSLEIN

Les discussions actuelles

Notre aper¢gu montre que le Sanctus revét une importance
théologique considérable en raison de son origine et de son
contexte biblique et que sa déclamation et sa pratique dans la
liturgie sont tout sauf anecdotiques. Il en résulte plusieurs points de
tension : du co6té catholique romain, la réforme de la liturgie
consécutive au Concile Vatican II qui s’est tenu de 1962 a 1965 a
confié aux conférences épiscopales nationales et aux synodes la
responsabilité de la traduction des livres liturgiques dans les
langues nationales respectives’®>. En outre, ceux-ci peuvent
désormais faire rédiger leurs propres pri¢res eucharistiques et les
présenter pour approbation. Bryan D. Spinks (1991 : 177) démontre
que toutes les transpositions récentes (des préfaces) affichent une
tendance & minimiser 1’angélologie entourant le Sanctus. En raison
de difficultés de compréhension supposées, le terme « Zebaoth » a
fait D’objet d’une interprétation. Aujourd’hui, la traduction
allemande pour la messe est « Seigneur de toutes les forces et de
toutes les puissances »°, le missel francais dit « Dieu de
I’univers ».

Avec la transposition des textes liturgiques dans les langues
nationales et le retour en force du Sanctus comme chant de
I’assemblée, les débats sur les paraphrases du Sanctus prennent un
nouvel élan. Les débats sur le rapport entre la fidélité au texte
biblique et la liberté de création pour les sensibilités linguistiques
contemporaines, qui traduisent toujours une sensibilité religieuse,
durent depuis longtemps. Lorsqu’elles ont commencé a apparaitre
au XVIII¢ siécle, les versions germanophones du Sanctus comme
les « Messes allemandes » de Michael Haydn ou de Franz Schubert
n’avaient pas prétention a reproduire la « dignité des textes
liturgiques » (Franz et al., 2015 : 162)*". A cette époque, seule la
récitation textuelle du Sanctus (en latin) par le prétre célébrant était
autorisée et nécessaire pour que la messe soit valable. Il procédait
donc a cette récitation a voix basse, en paralléle avec un éventuel
chant choral. Mais les paroles du Sanctus se sont avérées
extrémement populaires. Cette tradition a également fagonné la

19 Les dicastéres romains 1’ont reconnu par la suite.

20« Herr aller Méichte und Gewalten ».

2 «[...] die Dignitit liturgischer Texte ».

198



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

création musicale et poétique au cours de la réforme liturgique qui
s’est amorcée en 1970. Alors que dans la seconde moiti¢ du XX
siécle, les chants commengant par trois « saint » et correspondant,
pour ce qui est du contenu, au Sanctus classique, étaient encore
autorisés, l’instruction « Liturgiam authenticam » (Vatican, 2002)
du pape Benoit XVI a mis fin a cette pratique en 2002 : le droit
liturgique précise que la paraphrase ne doit pas aller trop loin ; les
paraphrases qui visent a faciliter le chant ou qui sont considérées
comme équivalentes dans un premier temps sont interdites, comme
Franz et al. expliquent (ibid.). Le livre de chants Louange a Dieu.
Livre de priere et de chants catholiques (Gotteslob. Katholisches
Gebet- und Gesangbuch) de 2013, par exemple, tente de contourner
ce probléme en classant les chants populaires « saints » qui sont
linguistiquement trés éloignés du texte biblique original dans la
catégorie « louange, grice et adoration »*2. Comme 1’écrivent Franz
et al. (2015:163), le livre de chant Ein Segen sein. Junges
Gotteslob s’appuie sur la diversité musicale des chants sélectionnés
pour le Sanctus, mais pas sur la paraphrase.

En 2017, la lettre apostolique en forme de motu proprio
« Magnum principium » du pape Francois semble avoir ouvert la
porte a la transposition linguistique des textes liturgiques. La lettre
confie a nouveau aux conférences épiscopales la responsabilité des
traductions et rappelle le principe de la Constitution liturgique de
1962, « selon lequel la priére liturgique rendue accessible au peuple
devait étre compréhensible dans sa langue » (Magnum principium,
2017). Mais le probléeme fondamental demeure : selon Franz et al.
(2015 : 163), d’un point de vue liturgique, 1’identification de role
de la communauté chantant le Sanctus repose sur une recherche de
« lieux » bibliques précis et non sur une reproduction des « idées »
qui en sont extraites. La musique religieuse incarne la relation
complexe entre la musique et les différentes institutions religieuses.
Annette Landau et Sandra Koch (2002) expliquent a cet égard que
différents niveaux de spiritualité peuvent et doivent entrer en jeu.
Méme s’il est consensuel d’appréhender la musique en tant que
telle plutdt que comme un vecteur fonctionnel de contenus
spirituels, la question de I’adaptation linguistique des textes
liturgiques n’a pas encore été résolue de maniére satisfaisante.

2« Lob, Dank und Anbetung ».

199



Ann-Katrin GASSLEIN

La tradition réformée se considére comme attachée a la tradition
biblique, mais n’impose, au premier abord, aucune restriction en
matiére d’expression linguistique et musicale. Au fil des siécles, on
observe une nette tendance, relevée par Spinks (1991 : 159), a
simplifier I’angélologie qui appartient a 1’arriére-plan du Sanctus et
a paraphraser le Sanctus plutot qu’a le citer textuellement. Au cours
de la seconde moitié du XX°siécle, de nombreuses formes et
compositions liturgiques ont émergé au sein de différentes
confessions chrétiennes, certaines étant formulées en langage
moderne. Comme [’explique Spinks (ibid.), presque toutes les
prieres eucharistiques d’aujourd’hui incluent un Sanctus, mais
beaucoup renoncent au Benedictus pour se concentrer sur une
action de grice dans la préface pour la Création ou 1’ceuvre
rédemptrice de Dieu.

Les célébrations eucharistiques qui font I’impasse sur le Sanctus
sont relativement rares. John Barry Ryan (1974 : 188) cite quelques
groupes protestants de petite taille qui rejettent les aspects
traditionnels, refusent de se joindre aux anges pour louer Dieu et
mettent [’accent sur leur propre responsabilité religieuse et leur
mandat de missionnaires ou se concentrent entiérement sur les
pricres personnelles adressées a Jésus-Christ. Du c6té catholique
romain, Spinks (1991 :195) cite comme exemple la pricre
eucharistique officielle des Aborigénes australiens, qui fait
I’impasse sur le Sanctus. Néanmoins, la vision globale révele un
profond ancrage liturgique du Sanctus au-dela des fronticres
confessionnelles : « C’est une caractéristique presque universelle
des priéres eucharistiques modernes » (ibid.?).

Le Sanctus alternatif : les approches d’aujourd’hui

Pour poursuivre ces explications historiques, nous nous
interrogeons a présent sur la forme que prennent les chants du
Sanctus dans les messes chrétiennes d’aujourd’hui. Si les
prescriptions liturgiques et les formulaires officiels des différentes
Eglises fournissent des orientations claires, les chercheurs comme
les théologiens praticiens savent que la réalité liturgique est trés
diversifiée. Les recueils de priéres et de chants utilisés dans les

B« It is an almost universal feature in modern eucharistic prayers ».

200



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

communautés constituent des sources précieuses pour documenter
cette réalité. Dans les développements suivants, nous examinons la
maniere dont six livres de chants traitent le Sanctus, les chants
qu’ils proposent et les aspects sur lesquels leur version du Sanctus
met 1’accent. Cet examen nous permettra de mettre en évidence les
aspects du «sacré» qui ressortent de la pratique du culte
d’aujourd’hui.

Sur le plan méthodologique, il est certain que 1’examen des
textes des chants « sacrés » constitue une approche unilatérale qui
laisse de coté certains aspects. Une analyse purement textuelle
laisse largement de coté I’effet musical. Les sources contiennent
uniquement des informations sur le tempo et la pratique
interprétative. Les recueils ne fournissent aucune information sur la
mani¢re dont les chants qui y figurent sont intégrés aux
célébrations® : il est impossible de déterminer si les nouvelles
versions du Sanctus seront précédées d’une préface officielle ou
d’une autre priére d’introduction ou si leur contenu sera repris dans
une homélie ultérieurement. Dans un premier temps, les recueils ne
contiennent que des indices, mais aucune information fiable sur
’utilisation réelle des chants dans les offices religieux. Des ¢tudes
qualitatives et quantitatives sont nécessaires pour déterminer quels
chants sont chantés, a quelle fréquence et par qui exactement.

Mais une analyse de texte est également justifiée : dans les
avant-propos, les éditeurs et éditrices expliquent les motifs de la
compilation et justifient leur choix de chants. Les paroles des
chants dont il existe de bonnes raisons de supposer 1’interprétation
peuvent parler d’elles-mémes.

Les recueils de chants comme sources d’alternatives au Sanctus

Pour cet article, nous avons examiné six recueils de chants
utilisés pour les offices chrétiens dans les pays germanophones. Ces
recueils appartiennent aux traditions catholique romaine et
évangélique luthérienne ou évangélique réformée. Ces chants
viennent tous de la méme région géographique, ¢’est-a-dire le sud

24 Selon le droit liturgique catholique romain, le Sanctus fait uniquement partie de

la priére eucharistique et n’est jamais utilisé autrement.

201



Ann-Katrin GASSLEIN

de I’ Allemagne et la Suisse alémanique, et couvrent une période de
pres de 40 ans.

L’ouvrage «Rise up PLUS» est un recueil de chants
cecuméniques publié pour la premiére fois en 2002 sous le titre
« Rise up» et complété par de nouveaux chants en 2015. La
Liturgie — und ~ Gesangbuchkonferenz (LGBK) des Eglises
évangéliques réformées de Suisse alémanique et la Verein fiir die
Herausgabe des Katholischen Kirchengesangbuches (VHKG) de
Suisse sont responsables de sa publication, en collaboration avec
I’Eglise catholique-chrétienne de Suisse. Le « Rise up PLUS »
comprend 305 chants et priéres répartis en six catégories. Vingt-six
chants sont répertoriés dans la catégorie « Sanctus / Chants saints »
sous « Liturgie » ; cependant, seuls onze d’entre eux commencent
par les termes « Heilig », « Holy », « Hosanna » ou « Santo ».

Le livre ALIVE. Le livre de chants cecuménique pour les jeunes,
pour [’école et la paroisse (ALIVE. Das o6kumenische
Jugendliederbuch fiir Schule und Gemeinde) a été ¢élaboré en 2008
par un groupe de travail protestant et catholique pour deux centres
d’éducation religicuse de Baviére, en Allemagne. La publication
faisait suite a une enquéte lors de laquelle des professeurs
d’éducation religicuse avaient été interrogés afin d’obtenir des
recommandations de chansons particulicrement populaires,
entrainantes et riches en enseignements religieux. Le recueil
comprend 267 chansons et quatre titres font clairement référence au
mot « Saint ». L’un figure dans le chapitre « Ardeur — Communauté
— Justice »® et les trois autres dans le chapitre « Pouvoir se
réjouir »%.

Le recueil Venez, respirez ! Cahier de chants pour la paroisse
(Kommt, atmet auf. Liederheft fiir die Gemeinde) a vu le jour en
2012 sous la responsabilité du Landeskirchenrat de I’Eglise
évangélique luthérienne de Baviére et succéde au Cahier de chant
des pour la paroisse (Liederheft fiir die Gemeinde) publié en 1982.
Ses éditeurs ont travaillé avec quatre associations de musique
religieuse. Le recueil comprend 176 chansons, et deux chants

3« Begeisterung — Gemeinschaft — Gerechtigkeit ».

%« Sich freuen konnen ».

202



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

« Saint » sont répertoriés dans les « Chants eucharistiques »*’ sous
le chapitre « Célébration des offices religieux »%.

L’ouvrage La, ou nous te louons, poussent de nouveaux chants
(Wo wir dich loben, wachsen neue Lieder plus) a été publié sous la
responsabilit¢ de plusieurs Eglises régionales protestantes
d’Allemagne et de France (Alsace-Lorraine). Ce recueil, publié en
2018, succede au recueil de chants publié¢ sous le méme nom en
2005 pour la premicre fois. Il comprend 224 chants. Dans la
catégorie « Communion », trois chansons comportent le terme
« Saint » ou « Santo » dans leur titre.

Le livre Croisements. Nouveau chant spirituel (Kreuzungen.
Neues geistliches Lied) est un recueil de chants publié en
Allemagne en 2001 dans le décanat catholique d’Acher-Renchtal,
qui se compose de 421 « nouveaux chants spirituels ». Assemblé
par Martin Miiller, il est désormais utilisé par des communautés,
des écoles, des groupes et des particuliers dans tout l’espace
germanophone (Kreuzungen, 2019 : 4). 13 chants commencent par
plusieurs invocations « Saint ».

Le livre de chant Ein Segen sein a également été publié¢ en 2011
sous la seule responsabilité de I’Eglise catholique romaine, mais a
une vocation cecuménique. Les groupes de travail Neues geistliches
Lied des diocéses de Limbourg, Miinster, Speyer, Wiirzburg et
Rottenburg-Stuttgart ainsi que le groupe de travail Musique d’église
et pastorale des jeunes (Kirchenmusik und Jugendseelsorge) y ont
participé. Le recueil Ein Segen sein contient 720 chants et d’autres
textes de priére. Plusieurs sont classés dans les différentes rubriques
de la messe; sous Sanctus, le recueil répertorie 23 titres. On
dénombre également deux chants « Saint» dans des messes
interprétées séparément intitulés « Lumiéres sur le chemin »*° et
« Comme du feu dans la nuit »*.

2T« Abendmahlslieder ».

B« Gottesdienst feiern ».

2« Lichter auf dem Weg ».

30« Wie Feuer in der Nacht ».

203



Ann-Katrin GASSLEIN

Motifs et intentions des éditeurs

Dans les avant-propos, les recueils de chants fournissent non
seulement des informations sur 1’histoire de leur création, mais
également une explication des intentions associées a leur
interprétation. Ces précisions sont utiles, car méme s’ils sont
destinés a compléter et a enrichir les recueils de chansons établis,
les nouveaux recueils de chants entrent parfois en concurrence avec
eux. Les éditeurs justifient la publication de « nouveaux » recueils
par la nécessité de créer des liens entre les générations, les régions
et les milieux La ou nous te louons (Wo wir dich loben, 2023 :
avant-propos). Cette affirmation repose sur I’hypothése tacite selon
laquelle les recueils de chants établis véhiculent une identité et
offrent un rattachement religieux, mais ne reflétent pas
nécessairement la diversité, a la fois réelle et espérée, des
communautés chrétiennes d’aujourd’hui.

Plusieurs recueils de chants cherchent a dépasser les fronticres
linguistiques et régionales et a susciter un intérét pour la diversité
des cultures de chants (ibid.). Les chants prennent ainsi en compte
la pluralit¢ des communautés, mais aussi 1’idéal chrétien de la
communauté qui célébre en tant que famille humaine. A cet égard,
I’idée selon laquelle la Création entiére et, en particulier, « toutes
les familles de la terre » (Gn 12, 3), se joignent a la louange
constante de Dieu dans le Sanctus, n’est pas insignifiante.

Certains recueils de chants prétendent dépasser des frontiéres
confessionnelles et ont vocation a é&tre utilisés de maniére
cecuménique (Rise up PLUS, 2015 : 4). L’expérience montre ici que
les offices religieux destinés aux adolescents et aux jeunes adultes
se déroulent principalement sous forme de célébrations
cecuméniques. En ce qui concerne le Sanctus, qui fait partie de la
célébration de 1’Eucharistie ou de la Sainte-Céne, la référence a
I’'usage cecuménique est intéressante car dans la pratique, les
célébrations eucharistiques communes des chrétiens de confessions
différentes ne sont pas (encore) possibles.

Les éditeurs cherchent notamment a promouvoir la diversité des
expressions de la foi, les positions théologiques et des formes de
piété (ibid.). 1l s’agit ici non seulement de laisser entrevoir des
préférences esthétiques, mais aussi de faire advenir une expérience
religieuse dans différentes ambiances, de la foi et du doute (ibid.).

204



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

11 s’agit également de convoquer a nouveau, dans le présent, la
richesse linguistique et musicale du passé et d’opérer un
rapprochement avec les pratiques contemporaines (ALIVE,
2008 : 13). Les nouveaux chants ont pour ambition de renforcer
I’identité chrétienne, méme au sein des petites communautés
(Kreuzungen, 2019 : 4). Enfin, les éditeurs offrent I’espoir d’une
évangélisation renouvelée (Wo wir dich loben, 2023 : avant-
propos).

Une comparaison des avant-propos ne fait apparaitre que des
différences marginales et régionales. A de nombreux égards, les
intentions et les attentes des éditeurs sont trés similaires. Les
différences confessionnelles ne jouent aucun rdle majeur a cet
égard.

Les axes thématiques des Sanctus d’aujourd’hui

Les chants eux-mémes fournissent des indications sur les
aspects spécifiques du « Sacré » dans les alternatives au Sanctus
d’aujourd’hui. Un premier examen général permet d’en tirer les
observations suivantes : les recueils de chants placés sous la seule
responsabilité de I’Eglise évangélique attribuent relativement peu
de chants a la catégorie « Saint ». Souvent, un recueil de chants ne
contient que deux ou trois morceaux de ce type ; un chant « Saint »
correspond plus ou moins au texte classique, les autres sont
formulés librement et se concentrent sur un aspect sélectionné de la
théologie biblique du Sanctus. Les adaptations correspondantes
occupent plus de place dans les recueils de chants placés sous la
responsabilité de ’Eglise catholique romaine. Un certain nombre
de chants restent proches du texte de I’Eucharistie et utilisent des
langues différentes ou des moyens exclusivement musicaux pour
modifier le Sanctus. La ou le Sanctus est paraphrasé, on observe,
comme du cOté protestant, une nette préférence pour le « tu»
explicitement adress¢é a Dieu. Nous approfondissons ces
observations ci-dessous en citant des exemples.

205



Ann-Katrin GASSLEIN

Le canon comme louange perpétuelle

Issu de la liturgie de la Communauté de Taizé, le « Sanctus,
Sanctus Dominus » de Jacques Berthier demeure linguistiquement
dans sa version latine de la liturgie catholique officielle (Ein Segen
sein, 2017 : n° 283). Cependant, ce chant est considéré comme un
canon pour un maximum de neuf voix, qui, dans sa pratique
interprétative, peut étre mis en scéne comme une « louange
perpétuelle » des cheeurs angéliques. Cela fonctionne également
pour le texte allemand: le « Sanctus—Kanon » de Hans Florenz
divise I’ensemble du Sanctus, Benedictus compris en allemand, en
sections de longueur égale et établit le tout comme un canon a cing
voix Ein Segen sein, 2017 : n° 268).

« Heilig, holy, santo » tente de combiner diversité canonique et
linguistique tout en réduisant simultanément le texte biblique :

Heilig, holy, santo,
sanctus Dominus, Deus sabaoth.
Ciel et terre, tout ce qui vit,
tout ce qui peut respirer se met a chanter :
Heilig, holy, santo,
sanctus Dominus.
(Ein Segen sein, 2017 : n° 27°1))

Ce texte fait référence a la louange éternelle, a la cosmologie et
a D'universalisme du Sanctus biblique ; mais il manque le
Benedictus, et avec lui I’orientation christologique.

Chant strophique et « Saint » figurant dans le refrain

Outre le canon, le chant strophique est une manicre de modifier
le Sanctus musicalement. Un exemple est « Saint, saint, saint — tu
es saint» de Thomas Laubach et Thomas Quast. L’invocation
« Saint » demeure dans le refrain, tandis que les couplets
reprennent les autres images bibliques (1’association — trés subtile —
du conseil du trone céleste et des forces armées ainsi que

3« Heilig, holy, santo / sanctus Dominus, Deus sabaoth / Himmel und Erde, alles

was lebt, / jeder, der atmen kann, fingt zu singen an / Heilig, holy, santo /
sanctus Dominus ».

206



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

I’universalisme cosmologique), intégrent le Benedictus et se
terminent chacun par I’invocation « Hosanna » :

(Refrain) :

Saint, saint, saint

tu es, tu es saint, Dieu.

Saint, saint, saint

tu es saint, tu es saint.
(Couplet 1) :

Tu es le tout puissant

créateur de 1’univers,

hosanna au plus haut, hosanna au plus haut.
(Couplet 2) :

Tu remplis tout le ciel,

remplis le monde,

hosanna au plus haut, hosanna au plus haut.
(Couplet 3) :

Celui qui vient au nom de Dieu,

vient au monde,

hosanna au plus haut, hosanna au plus haut,
(Fin):

tu es saint, tu es saint.
(Ein Segen sein, 2017 : n° 275%2.)

Aspects de la théologie du Sanctus

Le Sanctus est également paraphrasé dans les recueils de chants

des deux confessions. L’accent est mis, dans les deux cas, sur un
aspect choisi de la théologie biblique : le « Tu es saint, origine du
monde » de Jorg Zink et Hans-Jiirgen Hufeisen nous rappelle le
triple déploiement du nom de Dieu dans sa dimension temporelle
(Ap4,38):

32

« (Refrain) : Heilig, heilig, heilig / du bist, du bist heilig, Gott. / Heilig, heilig,
heilig / du bist heilig, du bist heilig. (Strophe 1) : Du bist die Macht der Mdchte
/ erschaffst die Welt, / hosanna in der Hohe, hosanna in der Hohe. (Strophe 2) :
Du fiillst den ganzen Himmel, / erfiillst die Welt, / hosanna in der Hohe,
hosanna in der Hohe. (Strophe 3) : Der kommt im Namen Gottes, / er kommt
zur Welt, / hosanna in der Hohe, hosanna in der Hohe, (Fin) : du bist heilig, du
bist heilig ».

207



Ann-Katrin GASSLEIN

Tu es saint, origine du monde,

Tu es saint, but de tous les chemins.

Tu es saint, présence éternelle.
(Kommt, atmet auf, 2012 : n° 010533.)

Le Saint, Dieu dans le ciel (Heilig, Gott im Himmel) d’Eugen
Eckert et Peter Reulein, composé a la maniére d’un canon, se lit de
maniére détachée du texte biblique, mais dans la perspective d’un
Sanctus pergu comme une proclamation de 1’Eucharistie. C’est I’'un
des rares chants qui font référence au salut de tous les hommes par
le sacrifice du Christ et a la participation a 1’Eucharistie :

Saint, saint, Dieu au ciel,
Saint, saint, Dieu sur Terre.
Loin de nous tu t’approches de nous,
et nous conféres ta sainteté.
(Ein Segen sein, 2017 : n° 27334

Intériorité et relation personnelle avec Dieu

L’une des raisons invoquées pour paraphraser le Sanctus est la
volonté d’encourager la rencontre personnelle avec Dieu au cours
de I’invocation du « Saint ». Dans le canon a deux voix Saint est
Dieu, mon soutien (Heilig ist Gott, mein Halt) d’Eugen Eckert et
Horst Christill, les paroles rappellent fortement le livre des
Psaumes :

Saint, saint, saint est Dieu,
mon soutien, ma force, mon chant :
mon cceur lui fait confiance, je n’ai pas peur,
de ce qui peut m’arriver.
(Ostinato) :
Saint, saint, saint est Dieu.
(Ein Segen sein, 2017 : n° 267%.)

3« Heilig bist du, Ursprung der Welt, / heilig bist du, Ziel aller Wege. / Heilig
bist du, ewige Gegenwart ».

« Heilig, heilig, Gott im Himmel, / Heilig, heilig, Gott auf Erden. / Fern von uns
kommst du uns nah, / dass wir heilig werden ».

34

B3« Heilig, heilig, heilig ist Gott, / mein Halt, meine Stdirke, mein Lied. / Ich bin

voll Vertrauen, ich fiirchte mich nicht, / was immer mir geschieht. (Ostinato) :
Heilig, heilig, heilig ist Gott ».

208



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

« Santo, santo, santo », dont les paroles et la mélodie nous
viennent d’Argentine, en est un autre exemple. Le texte s’éloigne
du modele biblique pour placer I’intériorité au premier plan. Ce
faisant, il s’inscrit dans la continuité de la tradition « spirituelle-
méditative » du Benedictus (Planyavsky, 2010 : 66), qui entend
préparer I’arrivée du Christ avec le pain et le vin.

Des traductions de « Santo, santo, santo » en allemand, frangais
et anglais ont été réalisées par Hartmut Handt, Christian Kempf et
John Bell. Le chant existe en différentes versions, y compris dans
des traductions plus proches de la version originale espagnole.

Wolfgang Leyk le traduit un peu différemment :

Santo, santo, santo.

jMi corazon te adora !
Mi corazon te sabe decir :
jSanto eres Serior !

Heilig, heilig, heilig.

Von Herzen sei dir Ehre !
Von Herzen bete ich dich an:
Heilig bist du, Gott !

Saint, saint, saint
Notre Dieu ! Nos ceeurs te disent
gloire !

Nos coeurs t’adressent nos appels.

Saint es-tu, 6 Dieu !

Holy, holy, holy.
My heart, my heart adores you !

My heart is glad to say the words :

You are holy, Lord !

(Wo wir dich loben, 2023 :
n° 188.)

Mpystere pascal et Trinité

Santo, santo, santo.

jMi corazon te adora !
Mi corazon te sabe decir:
jSanto eres Serior !

Heilig, heilig, heilig.

Mein Herz, es betet dich an.

Es weiss, was es dir sagen will:
Heilig bist du, Gott !

Holy, holy, holy.

My heart, my heart adores you !
My heart knows how to say to you:
Holy are you Lord !

Dieu saint, Dieu saint, Dieu saint :
Mon ceeur, mon cceur t’adore,
mon cceur le sait, mon ceeur te le
dit :
sacré est ton nom !

(Rise up PLUS, 2015 : n° 090.)

L’adaptation musicale du « Saint» du pasteur évangélique
luthérien et auteur-compositeur Per Harling dans sa traduction
allemande de 1985 par Fritz Baltruweit est particuliérement
renommée. Une traduction de Danielle Guerrier-Koegler est

209



Ann-Katrin GASSLEIN

disponible en frangais depuis 2013. Le chant figure dans plusieurs
recueils de chants de différentes confessions :

Du bist heilig, du bringst Heil,
bist die Fiille, wir ein Teil

der Geschichte, die du webst,
Gott, wir danken dir, du lebst
mitten unter uns im Geist,

der Lebendigkeit verheift,
kommst zu uns in Brot und Wein,
schenkst uns deine Liebe ein.

Du bist heilig, du bist heilig, du bist
heilig.

Alle Welt schaue auf dich.
Halleluja, Halleluja, Halleluja,
Halleluja, Amen.

Tu procures guérison,

tu nous offres ton pardon.
Tu libéres des prisons,

et nous te remercions.
Dans le pain et dans le vin,
par ton Esprit prévenant,
tu convies au grand festin,
ton amour est bienveillant.

Car tu nous veux hommes debout,
car tu nous veux serviteurs bons
avant tout.

Alléluia, alléluia, alléluia,
alléluia. Amen.

(ALIVE, 2008 : n° 191 ; Wo wir
dich loben, 2023 : n° 125.)

L’auteur emprunte ici un chemin exigeant pour inclure toutes les
thématiques importantes de la théologie du Sanctus. Avec la
combinaison linguistique de « Heilig » (saint) et « Heil » (salut) en
allemand, la chanson évoque le mystére pascal, c’est-a-dire
I’histoire du Dieu salvateur de 1’humanité. Elle le résume en
quelques phrases courtes et place le tout dans un texte en rimes. La
Trinité est mentionnée deés les huit premiéres lignes: c’est a
« Dieu » que I’on s’adresse, méme si I’on omet d’ajouter « Pére ».
Le Saint-Esprit est mentionné directement et la venue du « Fils »
est insinuée avec le pain et le vin lors de la Céne ou de
I’Eucharistie. Le triple « Saint » est répété, mais uniquement dans
la version allemande ; de méme, ce n’est qu’en allemand que 1’on
trouve 1’¢loge universel de toutes les créatures repris dans « Tout le
monde vous regarde ». Le « Hosanna » fait défaut. En lieu et place,
le chant se termine par une fin de priére classique tirée des
Psaumes. Dans la version francaise, cependant, le lien avec le
Sanctus classique n’est plus présent.

210



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

Réduction et diversité linguistique

A contre-courant d’une théologie sophistiquée dans son
expression linguistique, certains chants se concentrent sur des
termes ou des phrases clés individuels. Le caractére de ces chants
réside dans leur mélodie et leur rythme distinctifs ainsi que dans
leur composition dans différentes langues. Tirant leurs origines de
pays non européens, ils véhiculent I’image de 1’Eglise universelle
(chrétienne) qui chante de concert. On peut citer « Santo — es
nuestro Dios », qui vient du Salvador et a été traduit en allemand,
entre autres, par Dieter Trautwein. Il ne s’agit pas d’une traduction
littérale, mais plutdt d’une adaptation a la liturgie de 1’Eglise, dans
laquelle la description de 1’état de Dieu devient une proclamation et
« Serior de toda la tierra » devient « Seigneur du ciel et de la

terre »*° :

Santo, Santo, Santo, Santo Santo Saint, saint, saint, saint, saint, saint
Santo es nuestro Dios. notre Dieu !

Serior de toda la tierra, santo, santo  Seigneur du ciel et de la Terre.

es nuestro Dios. Saint, saint notre Dieu !

Santo, santo, santo, santo santo Saint, saint, saint, saint, saint, saint
santo es nuestro Dios. notre Dieu !

Serior de toda la historia, santo, Seigneur du ciel et de la Terre.
santo es nuestro Dios. Saint, saint notre Dieu !

(Rise up PLUS, 2015 : n° 089%7.)

Un « bégaiement » de vénération

Le sanctus est réduit a I’extréme lorsque seul « Saint» est
utilis¢é de maniére quelque peu ludique, comme dans « Sanna,
sannanina », qui vient d’Afrique du Sud. Cette mise en musique
peut rappeler la description par Grégoire de Nysse du Sanctus
comme « hymne séraphin », qui représente selon Pius Maurer « une

3« Herr des Himmels und der Erde ».

37« Heilig, heilig, heilig, heilig, heilig, heilig unser Gott ! / Herr des Himmels und

der Erde. Heilig, heilig unser Gott ! / Heilig, heilig, heilig, heilig, heilig, heilig
unser Gott ! / Du bist Herr unsrer Geschichte, heilig, heilig unser Gott ! »

211



Ann-Katrin GASSLEIN

distinction magnifique » (2011 : 263)*® pour les chrétiens et qu’ils
ne devraient en réalité que balbutier :

Sanna, sannanina,
sanna, sanna, sanna.
sanna, sanna, sanna,
sannanina.
Sanna, sanna, sanna.
(Ein Segen sein, 2017 : n° 282.)

Eléments manquants dans les chants du Sanctus d’aujourd hui :
les anges et le cosmos

Pour terminer, revenons sur les aspects qui ont joué un role
central dans le contexte de la création du Sanctus il y a plus de
2000 ans : les recueils de chants sont avares en séraphins,
chérubins, autres anges et armées célestes ayant présidé a la
création du Sanctus liturgique. La tendance a minimiser
I’angélologie, qui persiste depuis la Réforme, se poursuit sans
relache au XXI® siécle. Il existe de rares exceptions : on retrouve
par exemple une « légion d’anges »*° dans la mise en musique du
« Saint » du groupe de chant chrétien Le vent en poupe, le Aufwind,
pour la Messe pour enfants, jeunes et familles « Naviguer vers la
source »*0 écrite par Heiner et Markus Kapp. Ici, les anges sont
mentionnés dans le dernier des cinq versets apres toute la Création :

Chante aussi avec la 1égion d’anges

et Saints avec Dieu.

Ensemble devant I’autel

Louons le Dieu des armées.
(Kreuzungen, 2019 : n° 168*1)

On aurait tort, cependant, d’en conclure que les anges n’ont plus
leur place dans les chants catholiques. Le Ein Segen sein comporte
dix chansons dont le titre lui-méme renvoie aux anges,
principalement dans le contexte de la protection envoyée par Dieu

8 «[...] eine groBartige Auszeichnung ».

3« Engel Schar ».

O« Zur Quelle surfen ».

4« Es singt auch mit der Engel Schar / und Heilige bei Gott. / Gemeinsam stehn

wir am Altar / zum Lob Gott Zebaoth ».

212



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

le soir, dans les moments d’inquiétude, lors des mariages ou en cas
de déces, et comme porteurs du message de Noél. Faisant partie
d’une armée céleste, les séraphins, les chérubins et les autres sont
apparemment difficiles a employer aujourd’hui.

Parmi les recueils de chants examinés, seul un chant reprend
I’aspect cosmologique du Sanctus et remplace «ciel» par
«univers » — contrairement a la liturgie officielle francaise, qui
parle de « Dieu de I'univers ». C’est ce que 1’on sait dans le monde
germanophone comme étant le Saint, saint, saint est le seigneur de
l'univers entier (Heilig ist der Herr des ganzen Universums) de
Giovanni Zappala et Antonio Mancuso :

Saint, saint, saint

est le seigneur de 1’univers entier.

Toutes les familles de la terre

verront sa présence glorieuse.

Hosanna, Hosanna, Hosanna, tout le monde te loue.

Et gloire a lui,

il vient au nom de notre Seigneur.

Hosanna, Hosanna, Hosanna, tout le monde te loue.
(Kreuzungen, 2019 : n° 175%2.)

Globalement, le texte fait preuve de prudence: il fait
effectivement référence a « ’'univers » comme faisant partie du
domaine de Dieu; mais seules les « familles de la terre»
participent a la louange a laquelle « tout le monde » se joint. Les
habitants du cosmos, comme les anges ou les armées célestes, en
sont exclus. Mais la doctrine chrétienne de la Création elle-méme
peut se préter a la méme interprétation, par exemple lorsque Bryan
D. Spinks (1991 : 201) considére les « étoiles et les planétes [...]
comme une actualisation de 1’angélologie de 1’ Ancien Testament au
vingtiéme siécle »*+ :

2« Heilig, heilig, heilig /ist der Herr des ganzen Universums. / Alle Volker der
Erde /sollen seine Herrlichkeit sehen./Hosanna, Hosanna, Hosanna, so
preisen dich alle./Und Ehre sei dem,/der kommet im Namen unsres
Herren / Hosanna, Hosanna, Hosanna, so preisen dich alle ».

4 «[...] stars and planets [...] as a twentieth-century update of Old Testament
angelology ».

213



Ann-Katrin GASSLEIN

Rendre grace pour I'univers, les galaxies, les planétes, les
étoiles et 1I’homme, la matiére de 1’Univers rendue
consciente, c’est rendre grace a Dieu pour sa propre
création dans I’imagio dei et pour toute la création*,

Conclusion

Aujourd’hui, dans les pays germanophones tout au moins, le
chant « Saint» dans les offices chrétiens a une tout autre
signification qu’a I’époque de Rudolf Otto. Otto avait fait
I’expérience de I’invocation chantée par des groupes de clercs dans
les langues liturgiques traditionnelles. Pour lui, le contenu du
Sanctus et la pratique d’exécution renvoient a une conception selon
laquelle le « Sacré » correspond, selon Gregory D. Alles (1997 :
205), a DI’expérience numineuse de I’infini, au « sentiment de
distance infinie entre 1’autre et soi-méme »*.

Aujourd’hui encore, le Sanctus peut étre interprété de maniére
solennelle et majestucuse par des cheeurs professionnels ; le cas
normal est le chant paroissial. On peut douter que les chants
Sanctus actuels aient le méme effet sur les gens qu’a 1’époque
d’Otto. Peu de gens partagent aujourd’hui I’apologie d’Otto de la
religion face aux théories biologistes et évolutionnistes, comme il le
dit dans son ouvrage Das Heilige de 1917 (Klinkhammer 2019 :
151-157) ; et la liturgie ne favorise plus guére de tels espaces de
résonance.

Deux mouvements importants du XX°¢ siécle sont responsables
de cette évolution : dans la liturgie catholique romaine, la réforme
liturgique qui a suivi le Concile Vatican II a rapidement entrainé la
transposition de 1’intégralit¢ de la priére eucharistique dans les
langues régionales respectives. En conséquence, une polémique de
nature linguistique a commencé. Les instructions de la Constitution
liturgique sur le retour du Sanctus en tant que chant de I’assemblée
ont non seulement suscité des questions sur sa capacité a étre
chanté, mais aussi sur 1’acceptation du chant par les croyants

4« In giving thanks for the Universe, galaxies, planets and life, man, the stuff of

the Universe made conscious, is rendering thanks to God for his own creation in
the imagio dei, and for all creation ».

4« Die Erfahrung des Heiligen beruht auf einem Spiiren unendlicher Entfernung

zwischen dem Anderen und dem Selbst ».

214



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

individuels. Depuis lors, le Sanctus a subi une transformation
similaire a celle de la tradition réformée, méme si les
interprétations théologiques des différentes confessions divergent
encore aujourd’hui.

Dans les offices chrétiens d’aujourd’hui, les gens entrent
(encore) en contact avec un « Saint » chanté qui adhére étroitement
aux prescriptions bibliques dépassant les frontiéres confessionnelles
et reste fidéle a une tradition vieille de plusieurs milliers d’années.
En outre, des commissions de liturgie, des associations de musique
religieuse et des auteurs individuels engagés en proposent
différentes variantes. Celles-ci ont pour ambition de susciter des
échanges et des liens entre les générations, les milieux, les régions
et les confessions, de promouvoir une diversité d’expressions de la
foi et, en méme temps, de renforcer 1’identité chrétienne. Les
alternatives au Sanctus classique visent donc un niveau plus élevé
d’identification du croyant individuel ou d’un petit groupe de
croyants avec le « Saint » chanté.

L’étude de six recueils de chants des pays germanophones
montre que les poétes et compositeurs utilisent différents moyens et
outils pour faire évoluer le Sanctus : le chant strophique permet de
conserver le texte classique; un Sanctus réduit en différentes
langues ou sous forme de canon permet un chant choral
polyphonique et favorise 1’association des croyants a la louange
avec « toutes les familles de la terre » (Gn 12, 3) et « les anges et
tous les saints » (Missel romain, 2008 : 455). Aujourd’hui, les
textes paraphrasés du Sanctus reflétent plus étroitement le langage
biblique que les textes des sic¢cles passés. Si I’on s’attarde sur la
relation dialogique avec Dieu dans le cadre d’une adresse explicite
a la deuxiéme personne, cela correspond a une figure linguistique
des Psaumes et pas seulement a un besoin contemporain
d’approfondir sa relation individuelle avec Dieu. Il semblerait, en
revanche, qu’on ne puisse «exiger» d’une chanson qu’elle
retranscrive ce qui demeure difficile a transmettre. Pour les
variantes du Sanctus, cela concerne les dimensions cosmologiques
de la Création de Dieu et la représentation des anges et des
créatures célestes dans un conseil du trone céleste ou comme
faisant partie des forces célestes.

Ceux qui souhaitent proposer une nouvelle interprétation
linguistique du Sanctus et ne pas le surcharger de verbiage doivent

215



Ann-Katrin GASSLEIN

en choisir un aspect : il peut s’agir d’une doctrine condensée de la
Trinité, de la croyance dans le Christ salvateur ou d’une méditation
sur les attributs de Dieu. La décision quant a la variante du Sanctus
a utiliser, par exemple dans le cadre de la Sainte-Céne ou des
célébrations eucharistiques avec 1’assemblée, mais aussi dans le
cadre des journées de la jeunesse, des pelerinages, des célébrations
de plein air ou des festivals, appartient donc aux responsables de la
liturgie. A cet égard, leur appréciation de I’assemblée qui célébre et
du contexte global constitueront probablement le principe directeur,
mais bien sir, les préférences théologiques et musicales
personnelles joueront également un réle.

216



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

Bibliographie

ALIVE. DAS OKUMENISCHE JUGENDLIEDERBUCH FUR SCHULE UND GEMEINDE.
(Livre de chants cecuménique pour les jeunes, I’école et la paroisse). 2008, sous
la dir. de Herbert KOLB et Norbert WEIDINGER. Munich : Claudius Verlag.
[Recueil de chants.]

ALLES, Gregory D. 1997. «Rudolf Otto (1869-1937)». Dans Klassiker der
Religionswissenschaft, sous la dir. d’Axel MICHAELS et al., p.198-210.
Munich : C.H. Beck.

BAUMSTARK, Anton. 1923. « Trishagion und Qeduscha». Jahrbuch fiir
Liturgiewissenschaft, no 3, p. 18-32.

BIBLE (la). 2015. Traduction cecuménique (TOB). Villiers-le-Bel/Paris : Bibli’O —
Société biblique frangaise / Du Cerf. [Source liturgique.]

BOTTRICH, Christfried. 1994/1995. « Das “Sanctus” in der Liturgie der
hellenistischen Synagoge ». Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie, no 35,
p. 10-36.

BRIGHTMANN, Frank E. (dir.). 1896. Liturgies Eastern and Western : Being the Texts
Original or Translated of the Principal Liturgies of the Church 1. Eastern
Liturgies. Oxford : Clarendon Press.

DIVINES LITURGIES. 2016 [2009]. DE SAINT JEAN CHRYSOSTOME, DE SAINT BASILE
LE GRAND ET LA LITURGIE DES DONS PRESANCTIFIES. SELON L’'USAGE DU MONT
ATHOS. Traductions publiées avec la bénédiction de son Eminence le
Métropolite Emmanuel. Métropole Grec-Orthodoxe de France. Patriarcat
(Ecuménique. Monastére Saint-Antoine-le-Grand et Monastére de Solan.
[Source liturgique.]

EIN SEGEN SEIN. JUNGES GOTTESLOB (Etre une bénédiction. Jeune louange a Dieu).
2017 [2011], sous la dir. de Patrick DEHM. Limburg : Dehm. [Recueil de chants.
Plusieurs éditions]

EVANGELISCHES GESANGBUCH (Livre de cantiques évangéliques). 2009, sous la dir.
de I’Eglise évangélique luthérienne de Baviére et de ’ancienne Eglise régionale
de Thuringe. Munich : Evangelischer Presseverband fiir Bayern e.V. [Recueil de
chants.]

FRANZ, Ansgar et al. 2015. « Sanctus ». Dans Das Wort Gottes héren und den Tisch
bereiten. Die Liturgie mit biblischen Augen betrachten. Luzerner biblisch-
liturgischer Kommentar zum Ordo Missae, sous la dir. de Birgit JEGGLE-MERZ,
Walter KIRCHSCHLAGER et Jorg MULLER, p. 145-162. Stuttgart : Katholisches
Bibelwerk.

HAUBLING, Angelus A. 1997 [1991]. « Liturgie : Gedéchtnis eines Vergangenen und
doch Befreiung in der Gegenwart ». Dans Christliche Identitdit aus der Liturgie.
Theologische und historische Studien zum Gottesdienst der Kirche, sous la dir.
de Martin KLOCKENER, Benedikt KRANEMANN et Michael B. MERZ.
Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, no 79, p. 2—-10]. Munster :
Aschendorff.

217



Ann-Katrin GASSLEIN

GOTTESLOB. KATHOLISCHES GEBET- UND GESANGBUCH (Louange a Dieu. Livre de
priéres et de chants catholiques). 2013 [1975]. Stuttgart: Katholisches
Bibelwerk. [Recueil de chants.]

KAISER, Otto. 1972. Isaiah 1-12. Londres : SCM Press.

KOMMT, ATMET AUF. LIEDERHEFT FUR DIE GEMEINDE (Venez, respirez ! Livret de
chants pour [‘église). 2012 [2011], sous la dir. de Landeskirchenrat der
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern. Nuremberg : Gottesdienst-Institut.
[Recueil de chants.]

KREUZUNGEN. NEUES GEISTLICHES LIED (Croisements. Nouveau chant spirituel).
2019, sous la dir. de Martin MULLER. Sinzheim : Nomos. [Recueil de chants. Il
existe une édition de 2001.]

LANDAU, Annette et Sandra KOCH (éd.). 2002. Lieder jenseits der Menschen: das
Konfliktfeld Musik, Religion, Glaube. Zurich : Chronos.

MAGNUM PRINCIPIUM. 2017. Motu Proprio du pape sur la traduction des textes
liturgiques. Récupéré le 19 mai 2024 de https:/liturgie.catholique.fr/ressources/
textes-du-vatican/292105-motu-proprio-pape-traduction-textes-liturgiques.

MAURER, Pius. 2011. Sanctus-Deutungen in Werken der griechischen Patristik.
Vienne : Lit.

MILLER, Patrick D. 1973. The Divine Warrior in Early Israel. Cambridge :
University Press.

MISSEL ROMAIN. 2008 [2002]. Restauré par décret du saint Concile cecuménique
Vatican II, promulgué par I’autorité du pape Paul VI, confirmé par le pape Jean
Paul II. (3¢ éd. typique). Paris : Mame. [Source liturgique.]

MULLER, Karl Ferdinand. 1956. « Das Ordinarium Missae ». Dans Leiturgia.
Handbuch des evangelischen Gottesdienstes, Volume 3. Cassel : Johannes
Stauda.

MULLEN, E. Theodore. 1972. The Assembly of the Gods. Chicago : Scholars Press.

OTTO, Rudolf. 2012. « Reisebericht ». Dans Rudolf Otto. Religion und Subjekt.
Christentum und Kultur 12, sous la dir. de Thorsten DIETZ et Harald MATERN,
p. 13-48. Zurich : TVZ.

—. 2019. « Das Heilige : Uber das Irrationale und die Idee des Géttlichen und sein
Verhéltnis zum  Rationalen  (1917)». Dans  Schliisselwerke — der
Religionssoziologie, sous la dir. de Gritt KLINKHAMMER, p.151-158.
Wiesbaden : Springer VS.

PLANYAVSKY, Peter. 2010. Katholische Kirchenmusik. Praxis und liturgische
Hintergriinde. Innsbruck / Vienne : Tyrolia.

RISE UP PLUS. OKUMENISCHES LIEDERBUCH (Livre de chants eecuménique). 2015,
sous la dir. de la Liturgie — und Gesangbuchkonferenz (LGBK) des Eglises
évangéliques réformées de Suisse alémanique et de ’association Verein fiir die
Herausgabe des Katholischen Kirchengesangbuches (VHKG) de Suisse, en
collaboration avec I’Eglise catholique-chrétienne de Suisse.
Lucerne : Rex / Béle : Friedrich Reinhardt / Zurich : TVZ. [Recueil de chants.]

218



Aspects du sacré dans le « Saint ! » du culte. Le Sanctus

RYAN, John Barry. 1974. The Eucharistic Prayer : A Study in Contemporary Liturgy.
New York : Paulist Press.

SPINKS, Bryan D. 1991. The Sanctus in the Eucharistic Prayer. Cambridge :
Cambridge University Press.

TAFT, Robert F. 1991. « The Interpolation of the Sanctus into the Anaphora : When
and Where ? : A Review of the Dossier ». Dans Orientalia christiana periodica,
vol. 57, no 2, p. 281-308.

VATICAN. 2002. Liturgiam authenticam. Congrégation pour le culte divin et la
discipline des sacrements. Cinquiéme Instruction pour la correcte Application
de la Constitution sur la Sainte Liturgie du Concile Vatican Il (Sacrosanctum
Concilium, art. 36). Récupéré le 19 mai 2024 de https:/www.vatican.va/roman
_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_cedds_doc_20010507_comunicato-
stampa_fr.html. [Source liturgique.]

WINKLER, Gabriele. 1994. « Nochmals zu den Anféngen der Epiklese und des
Sanctus im Eucharistischen Hochgebet ». Dans Theologische Quartalschrift,
vol. 174, no 3, p. 214-231.

—. 2002. Das Sanctus : iiber den Ursprung und die Anfinge des Sanctus und sein
Fortwirken (Le Sanctus : sur ['origine et les débuts du Sanctus et sa pérennité).
Rome : Pontificio Istituto Orientale.

Wo WIR DICH LOBEN, WACHSEN NEUE LIEDER PLUS. EIN ANGEBOT FUR GEMEINDEN
(La, ou nous Te louons, de nouveaux chants poussent. Une offre pour les
paroisses). 2023 [2018], sous la dir. de I’Eglise évangélique régionale du
Waurtemberg, de 1’Eglise évangélique du Palatinat et de ’Union des Eglises
protestantes d’Alsace (UEPAL) et de Lorraine. Munich : Strube. [Recueil de
chants.]

WRIGHT, G. Ernest. 1951. The Old Testament against its Environments. Chicago :
SCM Press.

219



Ann-Katrin GASSLEIN

Abstract :  The way in which the “Holy” is chanted in Christian worship
once inspired Rudolf Otto’s theory of the “mysterium tremendum” and the
“mysterium fascinans”. Today, the Sanctus is acclaimed in Eucharistic
celebrations, internalised and constantly reaffirmed. But much has changed
on account of liturgical law requirements, and of the mode of performance
during congregational singing, usually in one’s mother tongue. Alternatives
versions of the classical Sanctus seek a greater identification of the faithful
with the “Holy”, while also considering the biblical origin of the text and
the theological meaning of the Sanctus. An analysis of German songbooks
reveals the authors’ use of various musical tools and of paraphrasing to
modify the Sanctus: the leading theme is the deepening of one’s personal
relationship with God, while the ancient Oriental context, i.e. the Sanctus
as the song of the angels as heavenly hosts, recedes completely into the
background.

Keywords :  Sanctus, holy, worship, new chants, alternatives, variations

220



