RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 221-251

Le sacré total : pour une théorie du
monachisme

Fabrizio VECOLI *

Résumé : Cet article vise a réhabiliter la démarche d’une
interprétation générale de phénoménes humains vastes, complexes et
diversifié¢s. En effet, la déconstruction postmoderne — étape nécessaire dans
les sciences humaines, assurément — s’est combinée avec la méfiance
naturelle de la discipline historique a 1’égard des généralisations, et a donc
fini par produire une progressive parcellisation du savoir. Le but de ce
texte est de tenter, avec tous les risques que cela implique, une lecture
globale du phénoméne monastique, a tout le moins dans la période de ses
origines. Le sacré, concept trés critiqué dans les sciences religieuses, est
néanmoins mobilis¢ comme clé¢ d’interprétation de cette forme de vie
ascétique. A la suite d’un examen sélectif des sources, on lui ajoutera le
qualificatif « total », bien connu des sciences sociales.

Mots clés :  monachisme, sacré, ascétisme, christianisme ancien, théorie
de la religion

Une vision d’ensemble du monachisme

Le monachisme primitif représente un phénoméne vaste et
diversifié dont il n’est pas aisé de fournir une interprétation
d’ensemble a la fois caractérisante (sur le plan spécifiquement
religieux!) et scientifiquement tenable’>. D’une part, on tend a

Fabrizio Vecoli est professeur titulaire a I'Institut d’études religieuses (IER) de
I’Université¢ de Montréal.

Nous ne nous intéressons pas ici aux lectures réductionnistes du monachisme,
c’est-a-dire ces lectures qui le dépouillent de toute dimension authentiquement

221



Fabrizio VECOLI

surévaluer — méme en matiére d’enseignements ascétiques — la
fiabilité des sources littéraires, qui visent souvent a fournir de ce
mouvement une représentation hagiographique conforme aux
besoins de I’institution et a I’orthodoxie courante’. D’autre part, le
chercheur moderne risque également de plaquer sur la réalité
ancienne une appréciation axiologiquement connotée, une clé
interprétative teintée d’anachronisme, ou une cohérence établie sur
des bases té¢léologiques. Cela explique la méfiance que toute lecture
générale inspire chez les spécialistes actuels*. Il existe assurément
des explications globalisantes fondées sur des perspectives
théologiques plus ou moins marquées et explicitées (mais toujours

religieuse pour le réduire a une réalité exclusivement déchiffrable au moyen de
clés d’interprétation autres (cognitive, économique, sociologique, etc.). Il ne
s’agit aucunement de nier la valeur de ces lectures, mais de miser sur
I’hypothése d’une autonomie a tout le moins relative de notre objet d’étude, un
objet religieux.

Des interprétations qui évitent une caractérisation trop distinctive et se limitent a
signaler une forme spécialisée du phénoméne plus large de I’ascétisme
paraissent plus praticables, de toute évidence. Susanna Helm (1994 : 1), par
exemple, définit le monachisme comme une forme plus haute d’ascétisme.
Samuel Rubenson (2002 : 49-57) insiste sur les deux éléments de la séparation
sociale (avec constitution d’une polis au désert) et de la christianisation de
I’ascétisme grec paien. John Binns (2020 : 25) considére le monachisme comme
une forme d’ascétisme chrétien développée en un genre de vie plus radical.

Un premier exemple de cette déformation qui touche les témoignages anciens
est la représentation du protomoine Antoine (v. 251-356) dans la Vie d’Antoine
attribuée a Athanase d’Alexandrie (v. 297-373). Ce cas a été soulevé il y a déja
longtemps (Williams, 1980 ; Brennan, 1985 ; Brakke, 1995). A la méme époque,
le probléme a été signalé également dans la littérature sur Pachéme (v. 292-348)
produite par des auteurs issus de la « koinonia » qu’il avait fondée (Goehring,
1986, 1999: 28). Cela dit, le probléme concerne toute la littérature
hagiographique monastique, dont on mentionnera encore deux ceuvres analysées
4 la lumiére de cette problématique : I’anonyme Histoire des moines en Egypte
et I'Histoire Lausiaque de Pallade d’Hélénopolis (364-431). Que ce soit
I’influence de I’exotisme littéraire (Frank, 2000) ou du mirum recherché par le
récit de miracles (Ward, 1981 : 39-46, 1992), on constate a quel point ce type de
source s’avere délicat a exploiter pour I’historien.

11 convient de noter que le probléme ne concerne pas seulement 1’hagiographie.
Marcus Plested (2004 : 133—175) montre bien, par exemple, le parasitage exercé
par les enjeux doctrinaux sur les données de I’expérience ascétique-mystique
dans la controverse messalienne qui opposa Diadoque de Photicé (v. 400—v.
486) au Pseudo-Macaire (IV°—V° si¢cles).

L’ensemble des formes variées de manifestation du phénoméne monastique
« défie toute catégorisation facile (defy easy categorization)», ainsi que le
I’écrit Ian A. McFarland (2011 : 319).

222



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

déterminantes) : elles sont tout a fait légitimes dans un cadre
confessionnel mais posent souvent plusieurs problémes sur le plan
historique’.

Le fait est que sous le terme apparemment transparent de
« monachisme » se cache une variét¢é de phénomenes que
I’historien animé d’une conception idiographique du réel s’interdit
le plus souvent de réunir sous une catégorie générale définie par
une généalogie cohérente® et/ou des dénominateurs communs
distinctifs’. Ainsi, la notion d’« homo monasticus » (Solignac,
1980 : 1524) (ou celle, proche, d’un monachisme « pur» de
Boisvert [2000 : 959]), qui n’est autre qu’une sous-catégorie de
I’« homo religiosus » d’Eliade, ne saurait étre fondée sur des bases
empiriques solides. Il est sans doute plus aisé de cerner une certaine
unité du phénoméne monastique — il le faut bien, si I’on veut éviter
une atomisation incontrélable de ’objet d’étude — en considérant
celle-ci comme un point d’arrivée et non pas comme un point de
départ : cette approche permet de reconnaitre que les protagonistes
d’une variété d’expériences chrétiennes ascétiques se sont
progressivement définis au moyen du terme « moine », ont adopté
un langage technique commun et se sont reconnus dans les exploits
ascétiques de certains modéles, devenus célébres et donc
paradigmatiques (Vecoli, 2024b: 13-22). Ces paramétres sont
précicux et permettent indubitablement de maintenir un regard
d’ensemble sur les multiples contextes ou celui que ’on a
commencé a appeler « povayog » (Choat, 2002 ; Wipszycka, 1997 ;

Quelques exemples de ce type d’interprétation: Schneemelcher (1964),
Colombas (2004 [1974]), O’Neill (1989) et Desprez (1998 : 7).

Voir a ce propos Rubenson (2014 : 637). Si la tradition situait ’origine du
monachisme en Egypte, au IV® siécle, avec les figures d’ Antoine et de Pachome,
I’expérience des Fils du Pacte en Syrie — désignés par le terme « ihidaya », soit
« solitaire », en syriaque — convaincra les chercheurs de reconnaitre une
émergence plurielle du phénomeéne. Sur le monachisme de Syrie, voir la
synthése efficace de Berti (2010).

Certes, il faut bien s’entendre sur ’utilisation générique du terme. C’est a ce
titre que ’on fait valoir un minimum de comparaison implicite méme dans le
travail de I’historien le plus réfractaire a la généralisation : a ce propos, les
considérations de Frankfurter (2012 : 84) sont profitables.

223



Fabrizio VECOLI

Judge, 1977 ; Morard, 1973)® s’est affirmé comme le nouveau
champion de la sainteté chrétienne®.

Cependant, cette cohérence de [’objet ainsi désigné,
rigoureusement balisée et a grand-peine admise dans le cadre d’une
approche scientifique prudente, ne fournit pas réellement une
interprétation générale du monachisme. En fait, au-dela des risques
susmentionnés, I’idée méme d’une interprétation générale suscite
de sérieuses réserves chez les tenants d’une déconstruction
poststructuraliste des grandes catégories conceptuelles employées
dans les sciences religieuses, toujours soupconnées de n’étre
finalisées qu’a I’imposition d’une essence normative — voire
métaphysique — sur des données que I’on ne récolte et que 1’on
n’observe jamais d’un point de vue réellement extérieur et neutre'’.
Cette épistémologie est susceptible de renforcer chez I’historien la
conviction que la réalité ne peut étre pergue qu’a travers le prisme
exclusif d’un particularisme empirique collé au témoignage direct
de documents spécifiques: toute conceptualisation générale
introduirait une déformation irrémédiable du réel, provoquée par le
filtre herméneutique des chercheurs.

Pourtant, une conceptualisation généralisante est parfois attestée
dans les sources elles-mémes, et le chercheur moderne s’affaire
alors a la dégager et a la rendre évidente aux observateurs de son
temps. Les auteurs anciens, dans les sources littéraires,
réfléchissent sur leurs propres expériences, et, dans le cadre de cette
réflexion, produisent ou relayent des concepts destinés a devenir
communs. On le dira avec les termes de Koselleck (2004 : 255—
275): un concept implique inévitablement un « espace de
I’expérience » et un « horizon des attentes » ; loin de n’étre qu’une
simple méprise solipsiste, il exprime une histoire collectivement

Sur la terminologie entourant le terme « povoyog», voir Wipszycka (2009 :
281-323).

C’est donc avec la diffusion de ce terme que le mouvement « a pris une forme
bien définie », ainsi que ’écrivent Jean Gribomont et Mark Sheridan (2014 :
821).

Dans I’histoire du christianisme ancien, la délégitimation de [I’effort
comparatiste (qui est souvent finalisé a des interprétations généralisantes) a été
accomplie avec une détermination implacable par Jonathan Z. Smith (1990).
Rien ne subsisterait de valable, déduction faite des déformations inspirées par
les motivations apologétiques et polémiques des chercheurs dénoncés par
Smith : au-dela des erreurs spécifiques qui ont été commises, c’est la démarche
comparatiste elle-méme qui est rejetée (Vecoli, 2016).

224



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

partagée et projette sur I’avenir une représentation structurante. En
reprenant a notre compte la définition du symbole de Geertz (1993 :
93-94), on ajoutera que le concept est a la fois un modele du réel
(sa fonction constative'!) et un modéle pour le réel (sa fonction
performative). Par conséquent, il doit y avoir une certaine relation
entre la compréhension du vécu qui a mené a la formulation d’un
nouveau concept et la portée imaginative de celui-ci lorsqu’il est
repris dans ses utilisations postérieures. Cela autorise — semble-t-il
— la démarche interprétative et ’effort de généralisation de la part
du chercheur moderne. S’il n’en était pas ainsi, s’imposerait alors le
constat selon lequel, dans le langage, la récurrence du signifiant ne
pourrait avoir lieu qu’en raison d’une série de malentendus quant
au signifié¢ dont il est porteur.

Dans les pages qui suivent, on se risquera donc a fournir une
interprétation générale du monachisme. Le but n’est pas de
prononcer le fin mot de la chose mais de tenter un exercice
intellectuel susceptible de nourrir la réflexion et, si possible,
d’approfondir la compréhension de ce phénomene. C’est en ce sens
seulement que 1’on pourrait parler d’une théorie du monachisme,
une théorie qui, si elle résulte d’un regard certes externe au
phénomeéne, n’en demeure pas moins fondée sur le témoignage des
sources les plus antiques.

Le sacré comme catégorie interprétative

Afin de cerner le nouveau genre de vie chrétienne qui s’impose
au Ve siécle, on utilisera le concept de sacré. On doit I’avouer,
c’est avec une certaine appréhension que 1’on réhabilite ici une
notion abondamment critiquée et désormais écartée — le plus
souvent — de la littérature scientifique (Anttonen, 2000). En effet, le
sacré a été dénoncé comme un objet fonciérement théologique'?,
qui s’appuie sur une subjectivité isolée de ses attaches empiriques
(actions, comportements, discours, etc.) et qui affirme 1’existence

Qu’il nous soit permis ici d’abuser de la théorie linguistique de John L. Austin
(1970 [1962]).

Pour quiconque I’utiliserait comme catégorie interprétative, voir Lawson et
McCauley (1990 : 46).

225



Fabrizio VECOLI

d’une réalité impossible & documenter convenablement'®. Il a été
parfois signalé comme traditionaliste, voire réactionnaire!*. Méme
dans le cas ou ce terme serait utilisé en vue d’une explication non
théologique de la religion, il trahirait une forme d’essentialisme
tout a fait répréhensible, puisqu’il prétendrait indiquer la nature
méme de celle-ci, en érigeant en universel humain une notion
culturellement située et, qui plus est, teintée de platonisme
(Dubuisson, 1998 : 231-265). L’effet de paradigme, dont il serait
impossible de s’affranchir a moins de recourir — et encore 1a, les
réserves subsistent — a des données dures et probantes,
conditionnerait de maniére irrémédiable toute démarche de
comparaison, la  connotant comme  fondamentalement
ethnocentrique (Hervieu-Léger, 1993 : 65-73).

Dans certains cas, le probléme posé par les critiques contre le
sacré comme concept opératoire des sciences des religions est
paradoxalement semblable au probléme posé par son utilisation
franchement désinhibée comme catégorie centrale et essentielle de
la religion : les deux positions, lorsqu’elles s’imposent de manicre
radicale, trahissent 1’influence d’une conviction personnelle
souvent aprioriste, laquelle peut étre radicalement opposée a la
religion ou, a I’inverse, fortement investie dans celle-ci'>. En outre,
selon un processus semblable a 1’euphémisme systématique, qui
remplace les mots & mesure que ceux-ci sont contaminés par les
aspects jugés négatifs de 1’objet qu’ils définissent, les sciences
sociales de la religion ont souvent tendance a abandonner la
terminologie dont une utilisation abusive aurait pollué la dimension
herméneutique du travail, en alimentant des stéréotypes erronés
et/ou dommageables. On connait bien le cas du mot

Voir Comstock (1981). De toute évidence, cela dépend de ce qu’on entend par
empirique et documenté. La question semble faire écho a celle, plus générale,
posée par Jonathan Z. Smith lorsqu’il affirme qu’il n’y a pas de données pour la
religion (there is no data for religion) (Smith, 1982 : xi). En réponse a cela, on
juge encore profitable de renvoyer aux propos toujours valables de Michel
Meslin (1988 : 63-66).

A propos de I’ceuvre d’Eliade, voir la critique virulente et peu sereine de Daniel
Dubuisson (2005). Le concept de sacré et ses relations avec la montée du
nazisme et du fascisme ont été discutés aussi en relation a d’autres auteurs,
comme Georges Bataille (Heindmiki, 2009) et Roger Caillois (Falasca-
Zamponi, 2006).

Au contraire, pour une critique tout en nuances, on consultera avec profit
Isambert (1982).

226



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

« syncrétisme », employé pour désigner certaines configurations
religieuses mais désormais évité par de nombreux spécialistes qui
craignent de relayer la charge axiologique coloniale que d’aucuns
lui ont fait porter (Graf, 2005). Le mot « sacré» souffre d’une
certaine mani¢re du méme probléme. Cependant, nous sommes
d’avis que, comme c’est d’ailleurs le cas pour le syncrétisme
(Frankfurter, 2018 : 15-20), il n’a pas épuisé son utilité en tant que
catégorie interprétative, pour autant qu’il soit défini de maniére
précise et adaptée au contexte qui nous intéresse!'®.

L’on retiendra ici du sacré un certain nombre de caractéristiques
mises en exergue par les théoriciens. La premiére consiste en 1’idée
de séparation. Depuis ses origines latines, le terme « sacer » vise
une qualité mystérieuse de ce qui est autre par rapport & ’humain'”.
Cette altérité n’est pas le résultat d’une opération de délimitation
venant d’une disposition ou d’une sanction prononcée de manicre
explicite par une instance institutionnelle déterminée, mais elle
serait plutdt le produit d’une sorte de perception fondamentale et
immédiate (Benveniste, 1974 [1968] : 179-191). Par suite, la réalité
«autre » ainsi pergue, qui reléverait du divin, est déclarée
indisponible et retirée de la sphére de 1’action humaine (qui ne fait
pas I’objet d’une telle qualification).

Une deuxiéme caractéristique souvent attribuée au sacré est son

opposition absolue au profane!®. Les deux forment un couple de
contraires dont la pertinence semble encore admise dans les études

16 Par ailleurs, d’autres sont parvenus & ce méme constat. Le concept de sacré est

par exemple abondamment utilisé par Jeppe Sinding Jensen (2014) dans son
livre sur la définition de la religion. Jensen emploie le terme a maintes reprises
et en fait un concept clé de son analyse du phénoméne religieux, mais on
renverra néanmoins a I’encadré a la page 8, ou il fournit une définition de la
religion qui intégre ce terme. Un autre auteur majeur dans les sciences des
religions qui n’hésite pas a avoir recours a la catégorie de sacré pour définir le
phénomene religieux (et son enracinement dans le rituel) est Rappaport (1999 :
277-312, particulierement 290 et 295-296).

On n’ira pas jusqu’a affirmer que le sacré indique le réel par excellence, comme
le faisait Huguette Fugier (1963 : 181-183), visiblement influencée par la
théorie d’Eliade (1969 [1949] : 14-17, 1968 [1949] : 15-45).

Pour une perspective sociologique athée (certes « animée d’une sensibilité
religieuse »), voir Durkheim (1990 [1912] : 50-56). Pour une perspective de
phénoménologie de la religion, voir Eliade (1965 [1957]) : 18]. Si Durkheim est
parfois présenté comme agnostique, sa théorie générale de la religion ne laisse
pas beaucoup de place au doute. Je reprends donc les mots de Wiktor
Stockowski (2019 : 16) : « Durkheim fut un athée a la sensibilité religieuse ».

227



Fabrizio VECOLI

rituelles. En effet, si I’on peut certes reformuler cette forme de
binarit¢ fondamentale, il est extrémement malais¢ de la rejeter
entierement lorsque 1’on doit fournir une définition de ’activité
rituelle! en la distinguant des autres activités humaines, que 1’on
appellera — faute de mieux — ordinaires. Or, il parait évident que
I’idée d’une dichotomie intéressant le type des actions accomplies
par ’humain peut s’appliquer de maniére tout aussi pertinente aux
temps, aux lieux, aux objets et a tous les autres éléments
susceptibles de faire partie d’une représentation symbolique
significative?®. On ne s’intéressera pas ici a ’origine de cette
dichotomie : serait-elle, par exemple, élaborée collectivement
comme instrument de préservation de la cohésion culturelle-sociale
ou proviendrait-elle plutét du cablage cognitif individuel ? La
question, a supposer qu’elle ne soit pas mal posée, n’est pas 1’objet
des propos contenus en ces quelques pages. On n’entend pas, a ce
stade, entrer dans le débat entre essentialisme et constructivisme.

En troisiéme lieu, il est certainement profitable de prendre en
considération la dimension mystique du sacré (Otto, 1968 [1917] :
19-20). L’altérité a laquelle celui-ci renvoie est radicale et, en ce
sens, indéfinissable selon les mots du langage et les catégories de la
raison?!. Il s’agit d’un absolu qui désigne un dépassement de tout ce
qui est connu et connaissable : en des termes non théologiques, on
pourrait sans doute définir cette dimension mystique du sacré
comme ’expression d’une capacité imaginative humaine qui tend
vers un au-deld, ou d’une conscience aigiiec d’un débordement du
réel par rapport a ce que ’humain peut concevoir et percevoir. Que
I’évocation d’une telle dimension puisse susciter des réactions
émotives contradictoires récurrentes — 1’effroi et [attirance,
Phorreur et la révérence’> — n’est pas en soi une affirmation
irrecevable sur le plan scientifique. Elle le devient, bien sir, lorsque
I’on postule I’existence concréte d’une source extérieure, active et

Voir, par exemple, la notion du «postulat sacré ultime (ultimate sacred
postulate) » dans la théorie de Roy A. Rappaport susmentionnée (1999 :
277-312).

20 Sur les lieux, voir Vecoli (2010).

2 Sur ce point, notre référence est Pierre Hadot (2002 : 239) : « I’apophatisme est

un signe, un chiffre, de I’indicible mystére de I’existence ».

22 Qutre la référence obligée a Otto, on mentionnera sur ce point Bataille (2006

[1973] : 46-48).

228



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

autonome de 1’expérience humaine du sacré (ce qui reléverait alors
de la théologie?).

Enfin, en relation au sujet qui nous intéresse ici, il n’est pas
inutile de rappeler ’ambivalence que nombre d’observateurs ont
cernée dans la notion de sacré. Celle-ci est effectivement
susceptible d’étre divisée en sous-catégories opposées, puisqu’on
lui reconnait une différenciation dans la maniére ou elle exerce son
influence sur les individus et les sociétés. Ces sous-catégories
constituent les podles antagonistes d’une tension. Que ce soit la
division entre un sacré de cohésion et un sacré¢ de dissolution
(Caillois, 1988 [1950] : 171), ou entre un sacré sauvage et un sacré
domestique (Bastide, 1975: 226-227), il est évident qu’on
reconnait au sacré en général le pouvoir paradoxal a la fois de
préserver ou de détruire, de maintenir un ordre statique ou d’activer
un élan dynamique, de libérer des énergies puissantes ou d’en
interdire le contact.

Les caractéristiques que I’on vient d’énumérer — la séparation,
I’opposition au profane, l’ouverture a une altérité radicale,
I’ambivalence — se trouvent réunies dans un méme concept qui a
Pavantage d’articuler le religieux** dans sa relation a la vie
humaine, peu importe que celle-ci soit considérée au niveau
collectif ou individuel. Cette articulation est a comprendre comme
une alternance entre le familier et 1’étranger, entre le normal et
I’exceptionnel, entre le continu et le séparé. Dans 1’Antiquité
méditerranéenne, on est accoutumé a reconnaitre un certain
équilibre entre ces deux pdles du vécu religieux, et ce, a tous les
niveaux. En effet, si dans la modernité occidentale la religion est
souvent comprise comme une sphére a part de ’activité humaine,
I’époque prémoderne n’opére pas si aisément une telle distinction,
qui est le résultat d’une longue histoire culturelle. 11 convient de
rappeler que le grec de la koiné, la premiére langue des chrétiens,
ne possédait pas un mot équivalent au latin « religio », qui de toute

23 (C’est certainement le cas de Rudolf Otto et, d’une certaine maniére, de Mircea

Eliade.

On utilise ce terme dans un sens proche de celui donné a la «religiosité
(religiosity) » par Thomas Luckmann (1967 [1963]), c’est-a-dire qu’on
s’intéresse a 1’expérience individuelle, en relation avec la religion
institutionnelle ou traditionnelle mais pas équivalente a celle-ci. Le
monachisme, en effet, introduit sur la scéne la dimension subjective,
psychologique et expérientielle du vécu religieux.

24

229



Fabrizio VECOLI

maniére n’avait pas encore accumulé toutes les couches
sémantiques qu’il porte en lui aujourd’hui dans les langues
romanes. Ce que nous désignons généralement par le mot
«religion» ne constituait pas réellement une dimension
indépendante et circonscrite de la culture et de la société : il est
raisonnable d’affirmer que la religion imprégnait I’ensemble du
vécu humain de 1’époque (Spaeth, 2013 : 1). Toutefois, cela ne
signifie pas qu’il n’y avait pas de distinction opérante dans ce tout
indifférencié. Manifestement, on y discernait un temps ordinaire et
un temps de la féte, une action quotidienne et une action rituelle, un
individu de la multitude et un individu consacré, des lieux humains
et des lieux dédiés a la divinité, une expérience cosmique du relatif
et une expérience mystique de 1’absolu. En d’autres mots, si la
religion a pu étre définie dans le courant du XX° si¢cle par
I’é1ément clé et le dénominateur commun du sacré (passé d’adjectif
a nom) (Borgeaud, 1994 ; Carrier, 2005), il est moins certain qu’il
soit possible de le faire pour 1’époque qui nous intéresse, soit
I’ Antiquité tardive. Il serait plus avisé de concevoir la religion — il
convient de maintenir ce terme, malgré tout — comme une réalité
vaste et complexe qui contiendrait en elle-méme la différenciation
entre deux poéles, que 1’on appellera donc sacré et profane. Par
conséquent, le profane, extérieur a la religion dans la
compréhension contemporaine occidentale de celle-ci, n’en serait
pas exclu dans ce contexte antique : au contraire, il en constituerait
I’un des deux pdles.

Il est évident que le sacré dont il est question ici est une
catégorie interprétative moderne, qui maintient certes un lien avec
le concept latin de « sacer » et, dans une certaine mesure, avec le
concept grec de «iepdg», mais ne prétend pas refléter la
signification précise attribuée par les utilisateurs de ces mots dans
les divers contextes historiques ol ceux-ci ont été actifs. A la
maniére du charisme de Weber, qui entretient certes quelque
relation avec le charisme de Paul, mais constitue avant tout un
instrument d’analyse des phénoménes sociaux détaché de la réalité
d’origine du terme (Gignac, 2009), le concept de sacré est mobilisé
ici non pas comme une notion historique mais comme un outil
forgé par les chercheurs et dont la fonction principale est
heuristique.

230



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

Le monachisme comme vie sacrée

Si I’on s’applique a vérifier la convenance des caractéristiques
que nous avons retenues du sacré par rapport a notre objet d’étude,
la séparation constitue alors le premier aspect dont on se demandera
s’il appartient effectivement au genre de vie monastique, tel qu’il se
donne a voir dans les sources grecques des IV°—VII® siécles. De
toute évidence, il est ais¢ de démontrer que le moine se congoit
comme séparé du reste de la société et du monde?. Toutefois, par
le truchement d’un examen plus attentif des sources documentaires
(archéologiques et papyrologiques, pour la plupart’®) et d’une
opération de déconstruction des sources littéraires?’, les historiens
sont parvenus a faire ressortir les nombreux liens que les moines
entretenaient avec le monde, malgré leur prétention de s’en
détacher. Il ne fait aucun doute que ces liens existent, mais il n’est
pas toujours simple d’en évaluer la portée et la pertinence. Toute
entreprise humaine guidée par des principes abstraits et utopiques
se heurte effectivement aux obstacles de la réalité concréte?®, et la
question est donc de savoir a quel niveau doit se situer I’analyse?’.
Si le but consiste a reconstituer seulement la dimension factuelle,
tangible de I’expérience monastique, on ne pourra que se rallier aux
conclusions passablement démystifiantes de la déconstruction, qui
vise a mettre en doute la réalité de 1’isolement anachorétique. Il est
vrai, cependant, que ces conclusions devraient étre appréciées en
tenant compte du contexte, et leur portée devrait étre mesurée en
ayant en considération une alternative plausible mais invérifiable,
laquelle constitue un véritable angle mort du phénoméne lorsqu’on
ne D’examine que par les sources documentaires : en effet, le
solitaire qui observerait de maniére stricte les exigences imposées
par son régime ascétique ne laisserait pas de traces archéologiques

2 Cette séparation est, bien entendu, congue comme sacralisante. Peter Brown

(1978 : 86-87) avait déja bien montré que 1’héroique autarcie du moine ajoute a
la verticalité traditionnelle de la relation terre-ciel 1’horizontalité de 1’anachorése
au désert.

26 Voir les considérations méthodologiques de Wipszycka (2018).

¥ Sur la création du mythe littéraire du désert, voir Goehring (1993).

28 Sur la dimension utopique de I’entreprise monastique, voir Séguy (1971).

2 Sur la différence (en termes de correspondance des sources avec la réalité), entre

le contenu (content) et I’intention (intent) d’un document, on lira avec profit
Goehring (1990).

231



Fabrizio VECOLI

ni papyrologiques significatives®’, contrairement a celui dont les
papyri attestent qu’il continue de gérer les biens provenant de son
existence séculiére passée®!, qu’il continue d’entretenir nombre de
relations avec les gens du monde qu’il était censé avoir quitté*2, ou
qu’il se trouve a diriger une institution cénobitique devenue
prospére et influente (Wipszycka, 1986, 1994, 1996).

D’un autre coté, si I’on prend en compte les informations
fournies par la littérature ascétique — en matiére de
recommandations, de préceptes, de mises en garde, bref de théorie
— et on les considére comme des principes directeurs susceptibles
d’étre pris au sérieux par les lecteurs, I’entreprise monastique se
montre alors sous I’angle de ses motivations et de ses objectifs. Ces
derniers, indépendamment de leur réalisation effective, constituent
des facteurs non négligeables du phénoméne parce qu’ils en
orientent la praxis ascétique; en d’autres mots, ils créent une
tension entre ce qui est et ce qui devrait étre, et cette tension mérite
d’étre prise en compte parce qu’elle exerce une influence réelle sur
I’actuation du projet monastique. Sous cet angle, qui est celui d’une
perspective compréhensive (au sens du « Verstehen » ou
compréhension de la sociologie compréhensive), il est possible de
mettre en évidence I’intention qui se cache derriére I’adoption de ce

30 Pensons a ce cadavre d’un solitaire, mort dans le plus complet isolement, trouvé

par hasard dans une grotte par deux autres moines qui s’aventurent dans le
désert intérieur (c’est-a-dire plus profond et éloigné des lieux habités)
(Apophtegmes [1993-2005] : 20, 15). Ce ne serait que facilit¢ d’affirmer que
I’épisode reléve d’un topos littéraire visant a souligner le parfait isolement des
moines. Quoi qu’il en soit, la peur de se retrouver seul au moment du besoin
était bien réelle, si I’Abbé Isaie (IV-V* siécles) prend soin d’exhorter ses fréres
a surmonter ce genre de préoccupation lorsqu’ils doivent choisir le lieu de leur
retraite (Abbé Isaie, 1985 : Traité,17, 1).

11 suffirait de mentionner ici les contrats de vente, achat et location de terres
dont attestent les sources documentaires, mais il est vrai que les manquements
quant a la renonciation des biens du monde sont souvent condamnés (et donc
attestés) par les sources littéraires aussi. Un exemple parmi légion est le cas d’un
jeune qui souhaite entreprendre la vie monastique mais n’abandonne pas toutes
ses richesses. Son maitre lui enjoint de parcourir le désert en étant recouvert de
viande crue : les chiens et les oiseaux lui déchirent la chair. La morale est qu’il
en va ainsi du moine qui garde pour soi quelque chose, puisque les démons lui
déchireront ’ame de la méme maniére. Voir Apophtegmes (1993-2005 : 6, 1).

A ce propos, un cas exemplaire est celui de la correspondance d’Isidore de
Péluse, dont on pourra lire une bonne partie dans 1’édition des Sources
chrétiennes (422, 454 et 586) préparée par Pierre Evieux (Isidore de Péluse,
1997, 2000a) et par Pierre Evieux et Nicolas Vinel (2000b).

232



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

nouveau genre de vie. Or, seules les sources littéraires nous
donnent acces a ce type d’information.

Les moines, on le répéte, se congoivent (et sont congus par les
autres chrétiens®) comme séparés du monde profane. Cette
séparation existe a plusieurs niveaux, bien sir: géographique,
relationnel, économique. Ces niveaux, tout en se déclinant
différemment selon les contextes, finissent néanmoins par se
combiner jusqu’a produire un effet cohérent de dépossession : quel
que soit le chemin parcouru, le moine doit idéalement étre
dépouillé de tout’*. Cette condition présente plusieurs facettes,
puisqu’elle est autant une exigence ascétique visant une
reconstruction radicale de I’individu que 1’expression d’une pureté
idéale imitant celle du divin auquel on s’assimile®®. Plusieurs
termes clés du langage technique de la praxis monastique montrent
I’importance de la séparation dans le parcours ascétique d’élévation
du soi. On pense bien siir a la dmotayn ou dmotd&is (la renonciation
des biens du monde ainsi que des propres pensées/volontés), mais
aussi a la avoydpnoig (la retraite entendue comme isolement ou
séparation de la vie du monde)®®, a la Egviteia (le dépaysement, le

\

fait de se rendre étranger a tout et d’éviter toute forme de

3 Sozoméne (Histoire, 1, 12).

3 Une des rares définitions du moine dans la littérature monastique primitive, celle
du Pseudo-Macaire (1964 : Homélies, 56, 1-2), montre 1’importance de la
notion de séparation : « Ce qu’est un moine, et par quelle maniére de vivre il
mérite vraiment ce nom (ti €ott povalov koi Kotd Tiva TPOTOV OVI®G
ovopdletar), nous devons le savoir. Nous allons donc en parler d’aprés ce que le
Christ nous a enseigné. En premier lieu, il est ainsi appelé parce qu’il est seul

(povog), s’abstenant de femme et ayant renoncé au monde intérieurement et

extérieurement  (Gmoto&auevos @ Koou® Eowbev e kol £E€wbev):

extérieurement, c’est-a-dire aux choses extérieures et mondaines (toig OAaig Koi

T0lg KOGUIKOIG mpdypactv) ; intérieurement, c’est-a-dire aux représentations

(dwovonipactv) de ces choses, de maniére a ne plus admettre les pensées des

soucis du monde (oG AOYIGHOVG THiG KOGUIKTIG PPOVTIOOGC) ».

35 Pseudo-Macaire (IV®-V® siécles) (1980 : Homélies, 22, 3) : « Tous ceux donc qui
ont renoncé a la vanité des paroles, sont venus chercher Dieu avec simplicité et
ont vraiment jeté tout leur souci et leur intelligence en lui, ceux-la ont vraiment
trouvé, attaché a eux, quelque chose d’étranger a ce monde et a leur nature (1t
&évov 10D 0idvog TovToL Kol ThHG PVoe®s avTdV) ; [...] les hommes deviennent
des temples de Dieu, Dieu vient habiter dans leurs ames ».

36 Abbé Isaie (1985 : Traité, 26,22): « L’anachorése est fuite du corps et
méditation de la mort (1] dvay®pnoig vy €oTt T0D COUATOS, KOl 1 HeLETn ToD
Oavdtov) ».

233



Fabrizio VECOLI

familiarité)*’, et a la fiovyia (la quiétude qui vient de ’isolement :
le terme désigne souvent le genre de vie érémitique par opposition
a la forme cénobitique)®. 1l serait long de s’étendre sur chacun de
ces concepts fondamentaux de la théorie monastique, mais il est
aisé de constater a quel point le lexique du désert insiste sur ce
théme (Miquel, 1986 : 19-35, 67-72, 135-141, 143-180).

La séparation du moine souligne une différence radicale entre ce
a quoi il adhére — le sacré — et ce dont il s’éloigne — le profane.
Cette séparation s’opére certainement a un niveau matériel mais
I’action entreprise a ce niveau n’est qu’un moyen d’accés au niveau
spirituel®, le seul qui compte vraiment, le seul qui est rée/*. Ainsi,
I’opposition entre le visible du monde et I’invisible du ciel
constitue le critére axiologique fondamental permettant de
départager ’ambivalence des pensées, des paroles, des actions et
des mouvements de I’homme en cette vie*!. Une dichotomie stricte
est reconnue entre ce qui est de Dieu et tout ce qui ne ’est pas

37 Jean Climaque (v. 579—v. 649) (1987 : Echelle, 3, 3) : « Car ’exil volontaire est
la séparation de toute chose pour rendre notre pensée inséparable de Dieu
(Bevureio yap €otv O mAVIOV YOPIGUOG, S0 TO TOV A0Ylopov motijoor Ogod
AYDOPIOTOV) ».

Dans la correspondance de Barsanuphe et Jean de Gaza (VI° siécle), une lettre
rapporte une question sur la solitude totale — appelée ici « hésychia » (mepi
tekelog nfovyiog) — a laquelle le vieillard répond (1997-2002 : Lettres, 207) :
« Que le Seigneur vous rende dignes de boire a la source de la sagesse ! Car tous
ceux qui ont déja bu, se sont oubliés eux-mémes, sortis qu’ils étaient tout entiers
du vieil homme [...]. Et parvenus a ce degré, ils ont atteint la mesure ou il n’y a
plus ni agitation ni distraction, étant devenus tout entiers esprit, tout entiers ceil,
tout entiers vivants, tout entiers lumiere, tout entiers parfaits, tout entiers dieux
(6Lot Oeot) ».

Jean Climaque (1987 : Echelle, 14,31) : « C’est une chose étonnante de voir
I’intellect incorporel souillé et enténébré par le corps (vodv dcdpatov Vo
GOUATOG HOAVVOLEVOV Kol 6KOTOVEVOV), et a I’inverse I’immatériel (10 dbAov)
purifié et affiné par I’argile ».

40 Pseudo-Macaire (1980 : Homélies, 4, 1) : « Il y a un monde imparfait (kdcpog

dtelg) et il y a un monde parfait (k0opog télewog). Le monde imparfait et
passager contient un grand nombre de catégories semblables a celles du monde

parfait et éternel ».

41 Jean Climaque (1987 : Echelle, 26, 18) : « La vie monastique doit étre vécue

avec un profond sentiment du cceur, qui anime les actions, les paroles, les
pensées et les mouvements (§v £pyoig kai Adyog wai €vBvpfpoct Kol
KWVALOGL) ».

234



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

(parce qu’humain ou démoniaque)*’. Cette dichotomie n’est pas
nouvelle dans le christianisme, a n’en pas douter, mais elle se
trouve a étre exacerbée par la théorie monastique : le moine ne se
contente pas d’affirmer que spirituel et terrestre existent comme
deux poles de la réalité dans laquelle évolue tout étre humain, il se
relocalise immédiatement et entiérement dans le premier®, alors
que les autres chrétiens demeurent dans le monde, le temps de leur
existence**. Entiérement est ici a comprendre en référence a un
genre de vie dont toutes les dimensions sont déterminées par
I’exigence de la sainteté. En ce sens, la praxis monastique est
« totale », selon une acception du terme qui se rapproche (sans se
superposer) de I’utilisation qu’en faisait Marcel Mauss (2007
[1925]; Géraud etal, 2016: 187-199). Si on se permet
d’appliquer ce terme sociologiquement connoté a la réalité
spécifique dont il est question ici, c’est parce que 1’exigence de
sanctification, et donc la discipline ascétique qui répond a cette
exigence, constitue effectivement le moteur — sur le plan idéal, a
n’en pas douter — de tous les aspects (pratiques et institutions) de la

42 Cette distinction entre divin, humain et démoniaque s’établit en premier lieu sur

le plan des volontés, des pensées ou des réves : Ammonas (IV® siécle) (1916 :
Lettres, 5, 4); Evagre le Pontique (v. 345-399), Sur les pensées, 8 ; Jean
Cassien (360-435), Conférences, 1, 19, 1; Diadoque de Photicé (V¢ siécle),
Instructions, 38 ; Barsanuphe et Jean de Gaza (1997-2002 : Lettres, 124).

4 Barsanuphe et Jean de Gaza (1997-2002 : Lettres, 49) : «[...] je t’ai écrit de
I’alpha a I’oméga, du noviciat a la perfection, du commencement de la route a
son terme, du dépouillement du vieil homme avec ses convoitises jusqu’au
revétement de I’homme nouveau, “celui qui est créé selon Dieu”, de la condition
d’étranger par rapport a la terre, celle qui est visible, a celle du citoyen des cieux
et d’héritier de la terre spirituelle des promesses ». Ainsi que l’avait bien
compris Peter Anthony Resch (1931 : 50), la condition du moine est « un état
angélique, qui fait mener une vie toute céleste. Malgré les privations et les
souffrances, I’ame jouit déja sur cette terre d’une joie et d’un honneur inconnus
aux autres ».

4 Et de ce « monde (kbopog) » dans lequel ils habitent ceux-ci prennent justement

leurs noms (koopukof) : en effet, il faut « éviter la familiarité avec les séculiers
(peta Koopk®v pn mappnotdlecdar) [...] afin que notre esprit ne soit pas
assombri, écarté de la science de Dieu. Car il n’est pas possible que celui qui
écoute ou profére les paroles du monde posséde la familiarité du cceur a I’égard
de Dieu (rappnoiav kopdiog évdmov 100 Oeod) » (Apophtegmes [1993-2005] :
11, 29) ; «II arriva une fois qu’abba Pambo marchait avec des fréres pour se
rendre dans les régions d’Egypte. Voyant des séculiers (koopkodc) assis, il leur
dit : “Levez-vous, saluez les fréres afin d’étre bénis, car ils parlent sans cesse a
Dieu et leurs bouches sont saintes” » (4dpophtegmes [1993-2005] : 17, 14).

235



Fabrizio VECOLI

société monastique. C’est d’ailleurs dans ce sens que 1’expression
« institution totale » est utilisée par Ellwood (1980 : 102-103) —
empruntée a Goffmann (1961), qui ’emploie pour les hopitaux
psychiatriques — pour parler des communautés religicuses régies
par une discipline qui norme I’ensemble de la vie intérieure et
extérieure des membres, et ce, dans le but d’élever I’ame vers un
état supérieur.

Au-dela des catégorisations sociales associées a cette division
entre l’invisible céleste et le visible terrestre (par exemple la
distinction entre moines et séculiers), la migration dans le spirituel
est une opération qui intéresse en premier lieu la vie intérieure,
parce que c’est au niveau des pensées et des volontés que la ligne
de démarcation est tracée de la maniére la plus nette, et c’est dans
un esprit complétement vidé du terrestre — et donc du profane — que
le céleste — c’est-a-dire le sacré — prend demeure®. En effet, le
processus de rejet des pensées/volontés humaines et d’adhésion aux
pensées/volontés divines se traduit par une ascension vers une
altérité radicale*. La volonté divine — celle a laquelle il faut faire
place en éliminant les autres — est évoquée par le biais d’une
théologie négative, ¢élément qui contribue a caractériser
I’expérience du moine comme mystique*’, puisqu’elle se traduit par

4 Apophtegmes (1993-2005 : 21, 17) : « L’ame est une source ; si tu creuses, elle

se purifie, mais si tu y amasses de la terre, elle disparait ».

4 Pseudo-Macaire (1980 : Homélies,1, 2) : « En effet, ils appartiennent & un autre

univers, ils sont citoyens d’une autre ville — celle des saints ; ils participent & un
autre monde [...], ils ont en partage une autre sagesse, un autre esprit, une autre
louange, une autre richesse, une autre dignité, une autre volonté, ils ont une
autre pensée, celle du Christ ». Il convient de noter la répétition de 1’adjectif
« 6Arog ». Quant a ’emploi de I’adjectif « mvevpatikog» dans la littérature
monastique, il serait impossible d’en rapporter toutes les innombrables
occurrences, mais il suffit de dire qu’il est utilisé chaque fois que 1’on veut
désigner la version transfigurée — sacrée — d’une réalité ordinaire de ce monde.

47 On ne peut connaitre la volonté de Dieu — en soi indéfinissable — que par

opposition a la volonté humaine : « [...] ainsi les moines désirent connaitre la
sainte volonté de Dieu [...]. C’est un sujet sur lequel nous aurions beaucoup a
dire et qui est difficile a expliquer. [...] Ceux qui désirent apprendre la volonté
du Seigneur doivent d’abord mortifier la leur » (Climaque, 1987 : Echelle, 26,
95-96).

236



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

I’accueil en soi d’une réalité transcendante, c’est-a-dire
parfaitement étrangére a notre monde*3.

Enfin, on constate que la manifestation du divin est caractérisée
par une ambivalence correspondante a celle du sacré des théoriciens
du XX siecle, puisque, tout en étant I’objet de la quéte ascétique,
elle est également source d’une profonde frayeur* : Dieu est d’une
incandescence dangereuse pour celui qui prétendrait le saisir sans
s’y étre entiérement conformé™®. Et ’homme qui atteint ce niveau et
s’est rendu parfaitement semblable a Dieu suscite a son tour 1’effroi
en ceux qui le rencontrent, comme le montre le topos littéraire des
saints qui vivent nus dans le désert profond>!.

Le monachisme comme rupture de I’alternance

Notre survol rapide de la littérature primitive montre que le
concept de sacré fonctionne bien comme clé¢ d’interprétation de
I’ceuvre monastique. On doit avouer que ce résultat n’est pas
vraiment surprenant, puisque 1’un des premiers théoriciens a avoir
présenté le sacré comme catégorie explicative de la religion au XX*©
siécle est Rudolf Otto, un spécialiste de la mystique. Or, s’il est
vrai que la mystique a pu étre présentée comme un phénoméne
universel — idéal pour les études comparatistes> — il n’en demeure
pas moins qu’en Occident elle est essentiellement monastique : le

4 Pseudo-Macaire (1964 : Homélies, 4,7) : «[...] il faut donc que quelque chose

d’étranger a notre nature (Eévov ovv Tt Tiig QVCE®OG MUAOV), & savoir la grace
céleste, se joigne et s’entreméle a notre nature... ».

49 Sur ce point, voir le texte de Vecoli (2020).

0 Climaque (1987 : 25, 4) : «[...] quant a I’abondance méme des grices divines

qui nous sont accordées, nous considérons qu’elle aggrave notre chatiment, car
nous n’en sommes pas dignes ».

51 Leur dépouillement radical, leur parfaite adhésion a la pureté ascétique et leur

évidente altérité par rapport aux gens du monde et aux moines ordinaires
suscitent la crainte : ceux qui les apergoivent s’interrogent a propos de leur
nature — sont-ils des hommes ou des anges ? Voir Apophtegmes (1993-2005 :
20, cf. 4, 13, 15 et 16).

Sur le lien entre Otto et I’expérience mystique, voir Schlamm (1991). L’ceuvre
d’Otto qui exemplifie le mieux ce lien est celle ou il propose une comparaison
entre ’auteur le plus connu de la mystique rhénane, Maitre Eckhart, et Adi
Shankara, célébre philosophe de I’école Advaita Vedanta (1926).

Pour un survol de la recherche animée par cette perspective jusqu’aux années
90, voir McGinn (1991 : 326-343).

52

53

237



Fabrizio VECOLI

sacré, a tout le moins selon D’approche proposée par la
phénoménologie de la religion, reprend les éléments principaux de
ce que 1’on pourrait définir comme une doctrine néoplatonicienne
christianisée et rendue opérationnelle par les moines. Si on devait
se limiter a cette considération, il faudrait en conclure que
I’application de ce concept a ’expérience monastique est de fait
tautologique, car c’est précisément de cette expérience qu’il a été
extrait, bien qu’indirectement.

En réalité, la question est plus complexe. D’une part, le sacré est
le produit d’une généralisation qui inclut des données de
provenances variées, récoltées sur une longue durée ; d’autre part,
I’école sociologique frangaise a exercé sur le développement de
cette notion une influence tout aussi importante que celle de la
phénoménologie de la religion, introduisant des aspects étrangers a
la matrice mystique. Par conséquent, bien qu’il ait désormais perdu
son statut de dénominateur commun de la variété¢ des faits
religieux, le sacré s’avére toujours utile pour une comparaison
différentielle a I’intérieur d’un certain contexte socioculturel.

Ainsi, quel que soit le role que l’on voudra reconnaitre
aujourd’hui a cette notion, son application au monachisme primitif
est encore profitable sur le plan heuristique, puisqu’elle nous
permet de mettre en exergue un aspect central de cette réalité,
autrement difficile a cerner: la rupture de [’alternance,
normalement acceptée, entre le sacré et le profane.

Apreés avoir repéré dans la théorie ascétique des premiers
moines les différents aspects du sacré tel que nous ’avons défini,
on constate qu'une certaine dynamique finit par ressortir de
maniére systématique a plusieurs niveaux. Le cheminement
préconisé dans les sources — ce que 1’on pourrait appeler
I’« ascension (8vodoc) » de I’Ame>* — aboutit & une extirpation
définitive du monde profane, a une extase perpétuelle et a une
cessation du mouvement perceptif normal, ainsi que le précise Jean
Climaque dans son Echelle du Paradis (1987 : 22, 21) :

[...] le moine véritable, c’est un ceil intérieur que rien ne
distrait (apetempiotov), et des sens corporels immobiles
(éxivntog... aiobnoig). [...] Le moine est celui qui se
trouve continuellement hors de lui-méme (GdiGotartog

3% Athanase d’Alexandrie (v. 297-373), voir (Vie, 22, 2).

238



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

€kotaolg) — et — dont une lumiére indéfectible (GAnktov)
illumine I’ceil du cceur.

L’oscillation naturelle entre les moments de grace et les retours
a la réalité ordinaire, entre les moments de pureté sans faille et les
inévitables retombées dans 1’impur, entre la présence terrifiante de
I’absolu et la familiarité confortable du relatif, cette oscillation est
dépassée par un effort de purification parfaite et définitive,
d’adhésion permanente au divin, laquelle est le but ultime du labeur
ascétique (m6voc)®. 1l ne serait pas absurde d’appliquer a cette
oscillation — dont la dimension expérientielle est fondamentale et
concerne spécialement la perception (aicbnoig) — un certain
langage psychologique, en mobilisant les notions de « cognition-
étre (being-cognition) » et de « cognition-défaillance (deficiency-
cognition) » proposées par Maslow (1993 : 128). Le moine sort du
temps profane et pénétre dans un présent hors du temps, un présent
liturgique, extatique®®. Cela est évident, entre autres, dans I’ceuvre

de conditionnement du ductus mental du solitaire’’, dont on

55 Etienne de Thébes (1969 : Discours, 107) : « Lutte donc, que ce soit 4 propos de

tes yeux ou a propos de ton cceur, afin de demeurer dans le repos, et une pureté
totale (1] koBapdtng ndica) t’environnera. En effet, Dieu aime la sainteté, c’est
pourquoi il dit : “Je suis saint et je repose parmi les saints” [Is 57, 15] ».

¢ Athanase d’Alexandrie (Vie, 7,11, 13): « Lui-méme ne se souvenait pas du

temps passé, mais jour aprés jour, comme s’il débutait dans l’ascése, il
renforgait ses efforts pour progresser, en se répétant continuellement le mot de
saint Paul : oubliant ce qui est derriere moi, et tendu de tout mon étre
(émextevopevog) vers ce qui est en avant [Phil 3, 13]. Il se souvenait aussi de la
parole du prophéte Elie : “Le Seigneur est vivant, devant lequel je me tiens
aujourd’hui (onpepov)” [3 Rois 17, 1 ; 18, 15]. 1 faisait remarquer qu’en disant
aujourd’hui, Elie ne mesurait pas le temps passé, mais, comme s’il débutait
constamment, s’efforcait chaque jour de se montrer a Dieu tel qu’il faut paraitre
devant Dieu : pur de coeur et prét a obéir a sa volonté, et a nulle autre ».

57 Macaire (IV© siécle) (1999 : Lettres, 2, 1 : « Je pense donc, mes enfants, 2 mon

avis, que le moine doit se conduire ainsi : qu’assis dans sa cellule il rassemble
son intellect, loin de tout souci et de tout vagabondage, vers un but unique, a
savoir garder a toute heure le souvenir de Dieu, sans que rien de terrestre
n’encombre son cceur, ni le souvenir des choses charnelles, ni le souci des
parents, ni les conversations d’amis, mais que son intellect soit comme s’il était
en présence de Dieu ». Voir aussi Apophtegmes (1993-2005 : 2,22) : « C’est
parce qu’il ne voit pas ce qui nuit que le recueillement (fjovyic) est bon. La
pensée ne recoit pas ce qu’elle n’a pas vu, et ce qui ne se trouve pas en elle ne
met pas en mouvement le souvenir par I’imagination (o0 kwel Tf] @avtacig
pvAuny), et ce qui ne met pas en mouvement la mémoire n’excite pas la passion.
Et lorsque la passion n’est pas excitée, I’homme posséde en son intérieur une
sérénité profonde et une grande paix ».

239



Fabrizio VECOLI

s’évertue 4 maintenir la tension (t6évoc>®) par tous les moyens
possibles®. Dans I’esprit du moine, le relachement (la négligence :
« auédea », qui conduit a 1’oubli®®) qui occasionne 1’alternance est
un échec, car il entraine un mouvement de recul — donc un retour —
de I'unité a la dispersion. En effet, tant que le mouvement va de la
dispersion vers 1’unité, il constitue un progrés (nmpoxonr)). Grégoire
de Nysse (v. 335-v. 395) va jusqu’a affirmer que, puisque la cible
de cet ¢élan est par essence infinie, la progression vers celle-ci
(I’épectase) devient forcément interminable et, de ce fait,
s’apparente a la stabilité®! ; cette perspective est reprise par Jean
Climaque, qui prend appui sur un psaume pour affirmer que le
progrés dans la vertu n’a pas de terme®. En revanche, le
mouvement retrouve son caractére de recul néfaste lorsqu’il est
redescente du un vers le multiple, retour du présent hors temps a la
temporalité du monde, interruption de la contemplation extatique
de la face de Dieu, et résurgence de volontés humaines distinctes de
la volonté divine. Ces fluctuations, pourtant inévitables car
naturelles, sont comprises en termes d’agitation incontrélable des

8 Apophtegmes (19932005 : 2, 1).
%9 Certainement par une priére « sans distraction (érepiondotog) », par exemple
dans Apophtegmes (1993-2005 : 12, 2) ; mais en méme temps par le souvenir
constamment renouvelé de Dieu et du moment de la mort : « Réfléchissant a
tout cela et en conservant le souvenir immuable, nous servirons le Seigneur dans
la crainte afin que viennent aussi en nous le Pére, le Fils et saint Esprit, et qu’ils
fassent chez nous leur demeure [...] ; et ces paroles de I’ Apétre nous y incitent
et nous y préparent : “priez sans cesse, rendez grace en tout” [1 Th 5, 17] ; et : je
voyais le Seigneur devant moi sans cesse [Ps 16, 8] [...] ; et : “Sois attentif a toi-
méme afin d’étre attentif a Dieu [non biblique]” ».

% Ammonas (1916 : Discours, 42) : « La priére constante détruit la captivité ; mais

la négligence progressive enfante 1I’oubli (To cuveydg mpocevyechar dmdAALGL
TNV aYUOA®GIaV, TO 8€ KOTO LKPOV HIKPOV GUELETV piTnp €0Ti ThHg ARONG) ».
1 Grégoire de Nysse (2007 : Vie, 2, 243) : « Mais cette course & un autre point de
vue est stabilité. [...]. C’est la la plus paradoxale de toutes les choses, que
stabilité et mobilité soient la méme chose ».

92 Climaque (1987 : 26, 138) : « Car le psalmiste a dit : De toute perfection j’ai vu

le terme ; mais combien large et sans terme est ton commandement [Ps 118, 96].
[...] Si certains bons travailleurs spirituels progressent de la vertu de I’action a
la vertu de la contemplation, si d’autre part la charité ne finit jamais, et si le
Seigneur garde ton entrée, qui est la crainte, et ta sortie, qui est la charité, on
peut en conclure que le terme de celle-ci est sans terme (Anépavtog T0 TAHTNG
népac). Nous ne cesserons jamais d’y progresser (v T TPOKOTTOVTEG OVSETOTE
kataAn&opev), soit dans le siecle présent, soit dans le siecle futur, ajoutant sans
cesse lumiére sur lumiére ».

240



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

pensées, d’errance de la mémoire, d’indécision (dwyvyia : 1’état
d’un esprit double, donc hésitant, divisé)®. A I’inverse, la
transfiguration définitive du temps et I’entrée dans la plénitude
divine se traduisent par une sacralisation fotale de la condition du
solitaire. Le qualificatif «total » dépasse ici 1’acception
sociologique usuelle et renvoie a la fois au caractére inclusif de la
sanctification du moine, qui implique I’ensemble de sa personne, et
au caractére définitif de la condition qu’il vise. Le moine qui tend
vers la perfection participe alors de I’invisibilité — c’est-a-dire de la
transcendance — du divin®. Cette invisibilité n’est pas seulement
une qualité spirituelle et abstraite, mais elle est censée se refléter
également dans la vie concréte. C’est pourquoi Théodoret de Cyr
annonce, dans le prologue de son ceuvre, qu’il n’entend pas décrire
les traits physiques des saints protagonistes de son récit mais plutot
leurs ames invisibles, qui, elles seulement, doivent servir
d’exemple®. Ainsi la totalité du changement d’état du moine se
refléte dans plusieurs aspects de son vécu quotidien : on le voit
dans le caréme permanent d’un saint vieillard, oublicux de la

®  Ftienne de Thébes (1969 : Discours, 106) : « Garde-toi de 1’hésitation (4md Tiig
duyuyiag), car elle en a arraché de la foi beaucoup, et méme de trés croyants. Et
lorsque tu sors avec une dme unie et qu’une tentation quelconque t’assaille,
n’hésite pas (duyvyncng) ». Le probléme de I’hésitation consiste en le fait
d’avoir en soi deux dispositions divergentes, une divine et une humaine,
condition qui appartient « & ceux qui s’approchent de lui, non de tout coeur mais
avec irrésolution (€v dwyuyig) » (Ammonas [1916]: Lettres, 6,1). Or, cette
irrésolution, selon Evagre le Pontique (Sur les pensées 7) et selon Iauteur de la

Vie de Synclétique (moitié V° siecle) (1972), est I’effet du mouvement constant

des pensées, dont il est ardu d’arréter la succession incontrdlable : « Oui, je

connais un serviteur de Dieu qui vivait selon la vertu et qui, demeurant assis
dans sa cellule, surveillait les pensées qui se présentaient (émetnpel TOV

Aoylopdv t0g mapeloaywydc) : il cherchait a savoir celle qui était venue en

premier, celle qui était venue en second, et combien de temps chacune d’elles

s’était maintenue » (Pseudo-Athanase, [1972] : Vie, 88).

Pseudo-Macaire (1980 : Homélie, 21, 1): « Le monde entier se livre aux

activités visibles, mais 1’activité des serviteurs de Dieu est invisible, dans le

mystere, et les hommes 1’ignorent »

% Théodoret de Cyr (v. 393-v. 458) (Histoire (2 vol.), (1977): 1, Pro 3): « Or
nous, nous décrivons une vie qui est une legon de philosophie et qui rivalise
avec la manicre de vivre qu’on méne au ciel. Mais nous ne peignons pas les
traits physiques caractéristiques, nous ne montrons pas non plus a ceux qui les
ignorent leurs figures en relief : nous esquissons les formes des ames invisibles
et nous montrons des combats secrets et des conflits invisibles ».

64

241



Fabrizio VECOLI

succession des temps liturgiques de I’Eglise® ; on le voit dans la
minutie avec laquelle les régles pachdmiennes statuent sur tous les
détails les plus infimes des activités de la congrégation cénobitique
(kowomvian), faisant sauter ainsi la distinction entre ce qui est
spirituel et ce qui est temporel, « car les choses de la Koinonia ne
sont pas des choses charnelles, comme sont les choses du
monde »*’ ; enfin, on le voit dans la définition que Jean Climaque
donne du moine, lequel est une violence continuelle faite a la
nature®®.

En conclusion, dans la mesure ou il se conforme a son idéal de
vie, le moine se trouve dans une condition d’arrachage — pour ainsi
dire — du monde constamment renouvelée. A ce titre, il appartient a
une humanité liminaire (le passage cité plus haut de Théodoret de
Cyr le montre bien), qui se définit en négatif par son absence et son
invisibilité par rapport au monde profane: en vertu de cette
relocalisation en marge, il intégre un nouveau corps social qui se
veut — en théorie, bien sir - indifférencié, une véritable
communitas (Turner, 1995 [1969]: 96-97). Cependant, a la
différence de celle théorisée par Turner (ou de celle eschatologique
de Paul®), la communitas du moine n’en est pas une temporaire
(elle est eschatologique : Vecoli, 2024a), car le pélerinage (Turner
et Turner, 1978 : 1-17) de ce dernier — sa condition transfigurée’ —
n’a pour terme que la sortie définitive de cette vie.

Le sacré, dans les sciences religicuses, a été utilisé comme 1’un
des deux termes d’un couple dont I’alternance garantirait un
équilibre viable pour la vie humaine en ce monde. S’ils s’alternent,

% Apophtegmes (1993-2005 : 4, 104).
7 Bt « Un si grand qu’Abraham a dit : Depuis un fil jusqu’a un lacet de soulier
[Gen 14, 23]. Le Seigneur parlant 8 Moise du milieu de la flamme, et lui dictant
ce qu’il allait établir comme lois aux fils d’Israél, [...] il donnait des ordres sur
tout, y compris une béte qui serait déchirée par un fauve ou éventrée par un

taureau » (Lefort, 1956 : 88 et 90).

Jean Climaque (1987 : 1, 12) : « Le moine, c¢’est une violence continuelle faite a
la nature (Movoydg €ott Blo pOoE®G SVEKNC) ».

®  Ga3,27-29.

70

68

Exprimée par I’image du feu : « Abba Lot alla trouver Abba Joseph et lui dit :
“Abba, autant que je le peux, je pratique un jeline modéré, je prie, je médite, je
vis dans le recueillement, et autant que je le peux je purifie mes pensées ;
qu’ai-je encore a faire ?”. Alors le vieillard se leva, tendit ses mains vers le ciel
et ses doigts devinrent comme dix lampes de feu ; et il lui dit : “Si tu le veux,
deviens tout entier comme du feu” » (4dpophtegmes [1993-2005] : 12, 9).

242



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

c’est parce qu’il serait impossible d’y vivre en permanence dans
I’'un des deux états que ces termes représentent : 1’insoutenable
incandescence du divin ou I’aridité dévitalisée du monde. Dans sa
prétention a vivre une vie céleste perpétuelle, le moine n’escamote
pas I’exigence indérogeable de son ascension : il est conscient de
devoir mourir’!, tuer son corps fait de matiére’, se libérer des élans
pulsionnels de sa condition de vivant”. La notion de sacré, aussi
discutable qu’elle puisse étre, présente a tout le moins I’avantage de
faire ressortir le caractére extréme de la moAteion monastique, qui
peut étre comprise comme le projet de réalisation en I’humain d’un
sacré total. Celui qui s’achemine sur cette voie recherche ce que la
tradition mystique juive appellera plus tard, non sans une crainte
révérencielle, le baiser de Dieu (Fishbane, 1994).

"I Pseudo-Macaire (1964 : Homélies, 1,8): « Il faut donc qu’une dme qui veut

vivre auprés de Dieu dans le repos et la lumiére éternels [...], soit immolée et

mise a mort a I’égard du monde ».

Pallade d’Hélénopolis (Histoire, 2, 2) (le moine Dorothée, en parlant de son

corps, s’exclame : « Il me tue, alors je le tue »).

> Barsanuphe et Jean de Gaza (1997-2002 : Lettres, 124) : « De méme que les
désirs naturels ne subsistent absolument pas dans un cadavre, ainsi ils ne restent
pas non plus chez celui qui est mort spirituellement a la chair ».

72

243



Fabrizio VECOLI

Bibliographie

ABBE ISATE. 1962 [1911]. Augustinos IORDANITES (éd.). 1911. Tod daiov mazpog
fjuav appa Hoaiov Aéyor k0. Jerusalem, Tomoig Iepod Kowod Tov IMaviyon
Tépov (2° éd.) du texte grec édité par S. N. SCHOINAS. Jérusalem : Volos.

—. 1985. Traité ascétique. Traduction frangaise par Lucine REGNAULT et Hervé DE
BROC. Bégrolles-en-Mauges : Abbaye de Bellefontaine.

AMMONAS. 1916. « Ammonas. Successeur de saint Antoine. Textes grecs et
syriaques. Edités et traduits [par Frangois NAU]». Patrologia Orientalis.
Volume 11, p. 393-488.

ANTTONEN, Veikko. 2000. « Sacred ». Dans Guide to the Study of Religion, sous la
dir. de William BRAUN et Russell T. MCCUTCHEON, p. 271-282. Londres :
Cassel.

APOPHTEGMES DES PERES. I-1I1. 1993-2005 (collection systématique). Texte grec et
traduction francaise par Jean-Claude NAY. Paris : Cerf.

ATHANASE D’ALEXANDRIE. 2004. Vie d’Antoine. Texte grec et traduction
frangaise par Gerhardus J. M. BARTELINK. Paris : Cerf.
AUSTIN, John L. 1970 [1962]. Quand dire, c est faire. Paris : Seuil.

BARSANUPHE et JEAN DE GAZA. 1997-2002. Correspondance I-Ill. Texte grec et
traduction frangaise par Frangois NEYT, Paula DE ANGELIS NOAH et Lucien
REGNAULT. Paris : Cerf.

BASTIDE, Roger. 1975. Le sacré sauvage et autres essais. Paris : Payot.
BATAILLE, Georges. 2006 [1973]. Théorie de la religion. Paris : Gallimard.

BENVENISTE, Emile. 1974 [1969]. Le vocabulaire des institutions indo-européennes.
Volume 2. Paris : Gallimard.

BERTI, Vittorio. 2010. « Il monachesimo siriaco ». Dans Monachesimo orientale.
Un'’introduzione, sous la dir. de Giovanni FILORAMO, p. 139-192. Brescia :
Morcelliana.

BINNS, John. 2020. The T&T Clark History of Monasticism : The Eastern Tradition.
Londres : T&T Clark.

BOISVERT, Mathieu. 2000. « Origins. Comparative Perspectives ». Dans
Encyclopedia of Monasticism. 2 volumes, sous la dir. de William M. JOHNSTON,
1L, p. 959-968. Londres : Fitzroy Dearborn Publishers.

BORGEAUD, Philippe. 1994. « Le couple sacré/profane. Genése et fortune d’un
concept “opératoire” en histoire des religions ». Revue de [’histoire des
religions, vol. 211, p. 387-418.

BRAKKE, David. 1995. Athanasius and the Politics of Asceticism. Oxford : Oxford
University Press.

BRENNAN, Brian. 1985. « Athanasius’ Vita Antonii : A Sociological Interpretation ».
Vigiliae Christianae, vol. 39, p. 209-227.

244



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

BROWN, Peter. 1978. The Making of Late Antiquity. Cambridge : Harvard University
Press.

CAILLOIS, Roger. 1988 [1950]. L homme et le sacré. Paris : Gallimard.

CARRIER, Michel. 2005. Penser le sacré. Les sciences humaines et l'invention du
sacré. Montréal : Liber.

CHOAT, Malcolm. 2002. « The Development and Usage of Terms for “Monk” in
Late Antique Egypt ». Jahrbuch fiir Antike und Christentum, vol. 45, p. 5-23.

CLIMAQUE, Jean. 1883 [1860]. Echelle du Paradis. Texte grec (c. 631-1164) par
Sophronios Hermites. Patrologia Graeca, vol. 88. Paris : S.1.

—. 1987. Saint Jean Climaque. L’Echelle sainte. Traduction frangaise par Placide
DESEILLE. Bégrolles-en-Mauges : Abbaye de Bellefontaine.

COLOMBAS, Garcia M. 2004 (1974). El monacato primitivo (2° éd.), p. 385-387.
Madrid : Biblioteca de Autores Cristianos.

CoMSTOCK, W. Richard. 1981. « A Behavioral Approach to the Sacred : Category
Formation in Religious Studies ». Journal of the American Academy of Religion,
vol. 49, p. 625-643.

DESPREZ, Vincent. 1998. Le monachisme primitif. Des origines jusqu’'au concile
d’Ephése. Bégrolles-en-Mauges : Abbaye de Bellefontaine.

DUBUISSON, Daniel. 1998. L’Occident et la religion. Paris : Complexe.

—. 2005. Impostures et pseudo-science. L’ceuvre de Mircea Eliade. Villeneuve
d’Ascq : Presses universitaires du Septentrion.

DURKHEIM, Emile. 1990 (1912). Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris :
Quadrige.

ELIADE, Mircea. 1965 [1957]. Le sacré et le profane. Paris : Gallimard.
—. 1968 [1949]. Traité d’histoire des religions. Paris : Payot.
—. 1969 [1949]. Le mythe de [’éternel retour. Paris : Gallimard.

ELLWOOD, Robert S. 1980. Mysticism and Religion. Englewood Cliffs : Prentice
Hall.

ETIENNE DE THEBES. 1969. « Le “discours ascétique” d’Etienne de Thébes. Texte
grec inédit et traduction [par Edouard Des Places] », Le Muséon, vol. 82,
p- 35-59.

—. 1991. Enseignements des péres du désert. Hyperéchios, Etienne de Thébes,
Zosime. Nouvelle traduction frangaise par Michel van PARYS, Paul TIROT et
Lucien REGNAULT, p. 57-86. Bégrolles-en-Mauges : Abbaye de Bellefontaine.

FALASCA-ZAMPONI, Simonetta. 2006. « A Left Sacred or a Sacred Left ? The
“Collége de Sociologie”. Fascism, and Political Culture in Interwar France ».
South Central Review, vol. 23, p. 40-54.

FISHBANE, Michael. 1994. The Kiss of God : Spiritual and Mystical Death in
Judaism. Seattle : University of Washington Press.

245



Fabrizio VECOLI

FRANK, Georgia. 2000. The Memory of the Eyes : Pilgrims to Living Saints in
Christian Late Antiquity. Berkeley : University of California Press.

FRANKFURTER, David. 2012. « Comparison and the Study of Religions of Late
Antiquity ». Dans Comparer en histoire des religions antiques. Controverses et
propositions, sous la dir. de Claude CALAME et Bruce LINCOLN, p. 83-98.
Liége : Presses universitaires de Licge.

—. 2018. Christianizing Egypt : Syncretism and Local Worlds in Late Antiquity.
Princeton : Princeton University Press.

FUGIER, Huguette. 1963. Recherches sur [’expression du sacré dans la langue
latine. Paris : Belles Lettres.

GEERTZ, Clifford. 1993. « Religion as a Cultural System ». Dans The Interpretation
of Cultures : Selected Essays, p. 87—125. Londres : Fontana Press.

GERAUD, Marie-Odile, Olivier LESERVOISIER et Richard POTTIER. 2016. Les notions
clés de I’ethnologie. Analyses et textes. Paris : Armand Colin.

GIGNAC, Alain. 2009. « Charismes pauliniens et charisme wébérien, des
“faux-amis” ? ». Théologiques, vol. 17, p. 139—162.

GOEHRING, James E. 1986. « New Frontiers in Pachomian Studies ». Dans The
Roots of Egyptian Christianity, sous la dir. de Birger A. PEARSON et James E.
GOEHRING, p. 236-257. Philadelphie : Fortress Press.

—. 1990. « The World Engaged: The Social and Economic World of Early
Egyptian Monasticism ». Dans Gnosticism and the Early Christian World : In
Honor of James M. Robinson, sous la dir. de James E. GOEHRING, p. 134-144.
Sonoma : Polebridge Press.

—. 1993. « The Encroaching Desert : Literary Production and Ascetic Space in
Early Christian Egypt ». Journal of Early Christian Studies, vol. 1, p. 281-296.

—. 1999. « The Origins of Monasticism ». Dans Ascetics, Society, and the Desert.
Studies in Early Egyptian Monasticism, p. 13-35. Harrisburg : Trinity Press
International.

GOFFMANN, Erving. 1961. Asylums. Chicago : Aldine Publ. Co.

GRAF, Fritz. 2005. « Syncretism (Further Considerations) ». Dans Encyclopedia of
Religion (2° éd.). Volume 13, sous la dir. de Lindsay JONES, p. 8934-8938.
Detroit : Thomson Gale.

GREGOIRE DE NYSSE. 2007. La vie de Moise. Texte grec et traduction frangaise par
Jean DANIELOU. Paris : Cerf.

GRIBOMONT, Jean et Mark SHERIDAN. 2014 [2006-2008] (1™ éd. italienne).
« Monasticism ». Dans Encyclopedia of Ancient Christianity, sous la dir.
d’Angelo DI BERARDINO, p. 821-823. Downers Grove: IVP Academic
(Intervarsity Press).

HADOT. Pierre. 2002. Exercices spirituels et philosophie antique. Nouvelle édition
revue et augmentée. Paris : Albin Michel.

246



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

HEINAMAKI, Elisa. 2009. « Politics of the Sacred: Eliade, Bataille and the
Fascination of Fascism ». Distinktion : Journal of Social Theory, vol. 10,
p- 59-80.

HELM, Susanna. 1994. Virgins of God : The Making of Asceticism in Late Antiquity.
Oxford : Clarendon Press.

HERVIEU-LEGER, Daniéle. 1993. La religion pour mémoire. Paris : Cerf.

ISAMBERT, Frangois-André. 1982. Le sens du sacré. Féte et religion populaire.
Paris : Editions de Minuit.

ISIDORE DE PELUSE. 1997. Lettres. Tome 1. Lettres 1214-1700. Texte grec et
traduction frangaise par Pierre EVIEUX. Paris : Cerf.

—. 2000a. Lettres. Tome 2. Lettres 1414-1700. Texte grec et traduction frangaise
par Pierre EVIEUX. Paris : Cerf.

—. 2000b. Lettres. Tome 3. Letires 1701-2000. Texte grec et traduction francgaise
par Pierre EVIEUX et Nicolas VINEL. Paris : Cerf.

JUDGE, Edwin A. 1977. « The Earliest Use of Monachos for ‘Monk’ (P. Coll. Youtie
77) and the Origins of Monasticism ». Jahrbuch fiir Antike und Christentum,
vol. 20, p. 72—-89.

KOSELLECK, Reinhart. 2004. Future Past : On the Semantics of Historical Time.
New York : Columbia University Press.

LAWSON, E.Thomas et Robert N.MCCAULEY. 1990. Rethinking Religion :
Connecting Cognition and Culture. Cambridge : Cambridge University Press.

LEFORT, Louis Th. 1956. Euvres de S. Pachome et de ses disciples. Louvain :
L. Durbecq.

LUCKMANN, Thomas. 1967 (1™ éd. allemande 1963). The Invisible Religion : The
Problem of Religion in Modern Society. New York : Macmillan.

MACAIRE. 1999. Lettres. Texte grec et traduction frangaise de Paul GEHIN, « Le
dossier macarien de 1’Atheniensis gr. 2492 ». Recherches augustiniennes,
vol. 31, p. 89-147.

MASLOW, Abraham. 1993. The Farther Reaches of Human Nature. New York :
Arkana.

MAUSS, Marcel. 2007 [1925]. Essai sur le don. Forme et raison de 1’échange dans
les sociétés archaiques. Paris : Presses universitaires de France.

MCFARLAND, lan A. 2011. « Monasticism ». Dans The Cambridge Dictionary of
Christian Theology, sous la dir. de lan A. MCFARLAND, David A. S. FERGUSON,
Karen KILBY et lain R. TORRANCE, p. 319-320. Cambridge : Cambridge
University Press.

MCGINN, Bernard. 1991. The Foundations of Mysticism : Origins to the Fifth
Century. New York : Crossroad.

MESLIN, Michel. 1988. L expérience humaine du divin. Paris : Cerf.

247



Fabrizio VECOLI

MIQUEL, Pierre. 1986. Lexique du désert. Etude de quelques mots-clés du
vocabulaire grec ancien. Bégrolles-en-Mauges : Abbaye de Bellefontaine.

MORARD, Frangoise-E. 1973. « Movayog, moine. Histoire du terme jusqu’au IV®
siécle. Influences bibliques et gnostiques ». Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie, vol. 20, p. 332-411.

O’NEILL, John C. 1989. « The Origins of Monasticism ». Dans The Making of
Ortodoxy. Essays in Honour of Henry Chadwick, sous la dir. de Rowan
WILLIAMS, p. 270-287. Cambridge : Cambridge University Press.

OTTO, Rudolf. 1926. West-stliche Mystik : Vergleich und Unterscheidung zur
Wesensdeutung. Gotha : Leopold Klotz.

—. 1968 [1917]. Le sacré. Paris : Payot.

PLESTED, Marcus. 2004. The Macarian Legacy : The Place of Macarius-Symeon in
the Eastern Christian Tradition. Oxford : Oxford University Press.

PSEUDO-ATHANASE. 1972. Vie de Synclétique. Texte grec et traduction frangaise par
Jacques MIGNE. Patrologia Graeca, 28 c. 1485-1558. Paris : Frére Garnier,
1887.

PSEUDO-MACAIRE. 1918. Macarii Anecdota, Seven unpublished homilies of
Macarius. Edition par George L. MARRIOTT. Cambridge : Harvard University
Press.

—.1964. Homélies propres a la collection II. Texte grec établi par Hermann
DORRIES, Erich KLOSTERMANN et Matthias KROEGER. Dans Die 50 geistlichen
Homilien des Makarios. Berlin : De Gruyter.

—. 1980. GEuvres spirituelles 1. Homélies propres a la collection III. Texte grec et
traduction francaise par Vincent DESPREZ. Paris : Cerf.

RAPPAPORT Roy A. 1999. Ritual and Religion in the Making of Humanity.
Cambridge : Cambridge University Press.

RESCH, Peter Anthony. 1931. La doctrine ascétique des premiers maitres égyptiens
du quatriéme siécle. Paris : Beauchesne.

RUBENSON, Samuel. 2002. « Christian Asceticism and the Emergence of the
Monastic Tradition ». Dans Asceticism, sous la dir. de Vincent L. WIMBUSH et
Richard VALANTASIS, p. 49-57. Oxford : Oxford University Press.

—. 2014 [2007]. « Asceticism and Monasticism, I : Eastern ». Dans The Cambridge
History of Christianity : Constantine to c. 600, sous la dir. d’Augustine
CASIDAY et Frederick W. NORRIS, p. 637-668. New York: Cambridge
University Press.

SCHLAMM, Leon. 1991. « Rudolf Otto and Mystical Experience ». Religious Studies,
vol. 27, p. 389-398.

SCHNEEMELCHER, Wilhelm. 1964. « Erwagungen zu dem Ursprung des Monchtums
in Aegypten ». Dans Christentum am Nil. Internationale Arbeitstagung zur
Ausstellung “Koptische Kunst,” Essen, Villa Hiigel, 23.—-25. Juli 1963, sous la
dir. de Klaus WESSEL, p. 131-141. Recklinghausen : Bongers.

248



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

SEGUY, Jean. 1971. « Les sociétés imaginées : monachisme et utopie ». Annales.
Economies, Sociétés, Civilisations, vol. 26, p. 328-354.

SINDING JENSEN, Jeppe. 2014. What is Religion ? Londres : Routledge.

SMITH, Jonathan Z. 1982. Imagining Religion : From Babylon to Jonestown.
Chicago : University of Chicago Press.

—. 1990. Drudgery Divine : On the Comparison of Early Christianities and the
Religions of Late Antiquity. Chicago : University of Chicago Press.

SOLIGNAC, Aimé. 1980. « Monachisme ». Dans Dictionnaire de spiritualité
ascétique et mystique. Volume 10, p. 1524-1617. Paris : Beauchesne.

SPAETH, Barbette Stanley. 2013. « Introduction ». Dans The Cambridge Companion
to Ancient Mediterranean Religions, p. 1-9. Cambridge : Cambridge University
Press.

STOCKOWSKI, Wiktor. 2019. La science sociale comme vision du monde. Emile
Durkheim et le mirage du salut. Paris : Gallimard.

SYNCLETIQUE. 1972. Vie de sainte Synclétique et Discours de salut a une vierge.
Texte grec et traduction francaise d’Odile Bénédicte BERNARD, Jean BOUVET et
Lucien REGNAULT. Bégrolles-en-Mauges : Abbaye de Bellefontaine.

THEODORET DE CYR. 1977. Histoire des moines de Syrie. 2 volumes. Vol. 1. Texte
grec et traduction frangaise de Pierre CANIVET et Alice LEROY-MOLINGHEN.
Paris : Cerf.

TURNER, Victor. 1995 [1969]. The Ritual Process : Structure and Anti-Structure.
New York : De Gruyter.

TURNER, Victor et Edith TURNER. 1978. Image and Pilgrimage in Christian
Culture : Anthropological Perspectives. New York : Columbia University Press.

VECOLI, Fabrizio. 2010. « Tassonomie spaziali nel monachesimo egiziano antico ».
Rivista di Storia del Cristianesimo, vol. 7, p. 343-364.

—. 2016. «La comparaison peut-elle servir a [I’histoire? Réflexions
méthodologiques a partir de Drudgery Divine de Jonathan Z. Smith ». Dans
Texts, Practices and Groups. Multidisciplinary Approaches to the History of
Jesus’ Followers in the First Two Centuries, sous la dir. d’Adriana DESTRO et
Mauro PESCE, p. 651-665. Turnhout : Brepols.

—. 2020. « Peur et religion dans le monachisme primitif ». Revue des sciences
religieuses, vol. 94, p. 283-312.

—. 2024a. « Pédagogie monastique et communauté eschatologique chez les Péres
du désert ». Dans Monasticism, Education, Formation. Acts of the International
Symposium. Rome 8—11 June 2021, sous la dir. de Bernard SAWICKI, p. 89-99.
Roma : Pontificio Ateneo Sant’Anselmo.

—. 2024b. Le doute du moine. Aux origines du discernement spirituel. Leuven :
Peeters.

249



Fabrizio VECOLI

WARD, Benedicta. 1981. « Introduction ». Dans, The Lives of the Desert Fathers :
The Historia Monachorum in Egypt. Traduction par Norman RUSSELL, p. 3—46.
Londres / Oxford : Mowbray / Kalamazoo : Cistercian Pub (Etats-Unis).

—. 1992. « Signs and Wonders : Miracles in the Desert Tradition ». Dans Signs and
Wonders : Saints, Miracles and Prayer from the 4" Century to the 14", p. 539—
542. Aldershot : Variorum.

WILLIAMS, Michael A. 1980. « The Life of Antony and the Domestication of
Charismatic Wisdom ». Journal of the American Academy of Religion, vol. 48,
p. 23-45.

WIPSZYCKA, Ewa. 1986. « Les aspects économiques de la vie de la communauté des
Kellia ». Dans Le site monastique Copte des Kellia. Sources historiques et
explorations archéologiques. Actes du Colloque de Genéve 13 au 15 aouit 1984,
sous la dir. de Philippe BRIDEL, p. 117-144. Genéve : MSAC.

—. 1994. « Le monachisme égyptien et les villes ». Travaux et mémoires, vol. 12,
p. 1-44.

—. 1996. « Contribution a I’étude de 1’économie de la congrégation pachomienne ».
The Journal of Juristic Papyrology, vol. 26, p. 167-210.

—. 1997. « Quand a-t-on commencé a voir les moines comme un groupe a part ? ».
The Journal of Juristic Papyrology, vol. 27, p. 83-92.

—. 2009. Moines et communautés monastiques en Egypte (IV°-VIIF siécles).
Warsaw : Warsaw University et Raphael Taubenschlag Foundation.

—. 2018. « Methodological Considerations : How Can We Separate Literary Reality
from “Real” Reality ? On the Value of Papyrus Documents »). Dans The Second
Gift of the Nile : Monks and Monasteries in Late Antique Egypt, 263-283.
Warshaw : University of Warsaw.

250



Le sacré total : pour une théorie du monachisme

Abstract:  This article aims to rehabilitate the approach of a general
interpretation of vast, complex and diversified human phenomena. Indeed,
postmodern deconstruction — surely a necessary step in the human sciences
— has combined with the historical discipline's natural distrust of
generalizations, resulting in a gradual fragmentation of knowledge. The
text aims to attempt, with all the risks that this implies, a global reading of
the monastic phenomenon, at least of the period of its origins. The sacred,
a concept much criticized in the religious sciences, is nevertheless
mobilized as the interpreting key of this ascetic way of life. Following a
selective analysis of the sources, we add the qualifier “total”, well known
in the social sciences.

Keywords : monasticism, sacred, asceticism, ancient Christianity, theory
of religion

251



