RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 261-283

Hermes ou I'anti-Prométhée 2 Face a la
science moderne, une connaissance
en quéte de sens

Céline BRYON-PORTET ™

Résumé : Notre article aborde la question du savoir par le mythe
d’Hermes, souvent opposé au mythe de Prométhée qui incarne la modernité
triomphante, le rationalisme et le technicisme. Il s’efforce de comprendre
pourquoi le personnage apparemment anachronique d’Hermés se trouvait de
plus en plus convoqué par des poétes, des écrivains, des occultistes, mais
aussi des intellectuels. Grace a un ratissage de la littérature et de la
philosophie, nous montrons que la figure hermésienne, qui symbolise un
rapport a la connaissance différent de celui que propose la figure
prométhéenne, a pu étre considérée comme un rempart salvateur face aux
exces de la modernité. Plus profondément, nous montrons qu’Hermes, tour
a tour alchimiste, initiateur, messager, médiateur et déchiffreur, répond a une
volonté de réenchantement du monde, a des questions et besoins éternels de
I’étre humain, en s’inscrivant dans une quéte de sens et en ouvrant la
conscience sur les mystéres de 1’univers.

Mots clés : Hermes, Prométhée, mythe, connaissance, alchimie, initiation,
ésotérisme, réenchantement, René Guénon, Gilbert Durand, Michel Serres

Prométhée et Hermes, des rapports au savoir inversés

Notre article traite du rapport de I’homme moderne au savoir non
pas par le mythe de Prométhée, ainsi qu’on le fait habituellement
depuis la fin du XIX* siécle, mais par le personnage d’Hermes, qu’on

Céline Bryon-Portet est professeure a 1’Université Paul Valéry — Montpellier 3.

261



Céline BRYON-PORTET

a tendance a considérer comme son exact contraire. En effet, si la
figure prométhéenne incarne I’idéal progressiste de 1’¢re moderne —
soutenu par une conception téléologique de I’histoire et étayé par un
ensemble de discours sur les bienfaits qu’apporteraient a I’humanité
les innovations technoscientifiques (Mullie-Chatard, 2005) —, la
figure hermésienne constitue quant a elle une sorte de contre-mythe
du positivisme.

Pourtant, cette méme figure hermésienne entretient des liens
étroits avec la connaissance puisqu’on lui préte I’invention du
langage, de I’écriture ou encore de 1’astronomie... Et nombreux sont
les textes grecs qui, de I’Hymne d’Homére aux traités de Plutarque,
mentionnent 1’esprit sagace et rusé d’Hermes, sa « meétis » (Kahn,
1978 : 177) : une intelligence oblique (Détienne et Vernant, 2018),
un type de réflexion souple et créatif, qui semble se nourrir autant de
I’intuition et de I’imagination que de la raison. Ce constat nous
amene donc a penser qu’il faut plutdt voir en Hermés et Prométhée
un couple fait d’oppositions complémentaires, un peu a la fagon du
duo Hestia-Hermés, dont Jean-Pierre Vernant a analysé les
fonctions, interdépendantes dans leur antagonisme!.

Parce qu’il représente un autre rapport au savoir et que certains
décélent en lui une approche alternative a celle de la modernité,
marquée par I’hybris, le protéiforme Hermes (dieu grec assimilé
tantdt au Mercure des Romains, tant6t au Thot égyptien, tantdt au
légendaire Trismégiste, et la plupart du temps a une synthése de ces
quatre personnages), n’a cess¢ d’étre invoqué par des artistes, des
penseurs et des chercheurs qui dénongaient les excés du rationalisme,
les dérives du technicisme et les illusions du scientisme. Dans une
perspective correctrice ou compensatoire, le « dieu des passages »
(Kahn, 1978 : 177) a endossé une multitude de roles au cours des
deux derniers siécles, transmutateur, médiateur ou encore
communicant... Autant de missions qui reflétent, tels des miroirs, le

Hestia est attachée a 1’espace fermé du foyer et des tiches domestiques, gage de
fixité et de permanence, et incarne la sédentarité. Hermes, au contraire, présent
aux portes et sur les seuils des habitats, des villes ou des Etats, ainsi qu’aux
carrefours, symbolise la frontiére et le passage, I’ouverture vers le dehors, la
mobilité géographique et les changements d’état. Cependant, « ni Hermés ni
Hestia ne peuvent, en effet, étre posés isolément. Ils assument leurs fonctions sous
la forme d’un couple, I’existence de I’un impliquant celle de I’autre a laquelle elle
renvoie comme a sa nécessaire contrepartie » (Vernant, 1963 : 28).

262



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

malaise ainsi que les attentes d’une société de plus en plus critique a
I’égard de I’idéologie du progres et de ses effets destructeurs.

Notre but, on I’aura compris, n’est pas de revenir sur I’origine du
mythe hermésien ni d’analyser les évolutions d’un personnage
polymorphe auquel les Anciens attribuaient diverses fonctions, ce
travail ayant déja été réalisé par des mythologues spécialistes de
I’ Antiquité, mais plutoét de comprendre pourquoi et comment celui-ci
fut remobilisé au moment méme ou I’Occident se sécularisait et ou
Prométhée paraissait triompher. Au-dela de la faillite des promesses
de la modernité, qu’est-ce que la survivance d’Hermés, de nos jours,
dit de nous, de ce que nous sommes et de ce que nous souhaitons ?
A D’ére des fusées spatiales et d’Internet, en quoi ce mythe ancien
demeure-t-il important pour penser le monde et quelle connaissance
en offre-t-il ?

Notre thése est que loin d’étre passéiste ou obsoléte, la figure
hermésienne est intemporelle en ce qu’elle répond a des besoins
éternels de 1’étre humain et qu’elle est capable, grace a sa grande
plasticité¢ symbolique, de s’adapter a différentes époques tout en
conservant une certaine cohérence et unité. Nous défendons
également 1’idée qu’Hermes ne saurait étre uniquement un anti-
Prométhée et que les relations entre les deux mythes sont plus
complexes, plus proches aussi qu’on pourrait le croire au premier
abord. Afin de le démontrer, 1’article s’attache a repérer les
manifestations marquantes de la figure hermésienne a partir du
XVIII® siécle en proposant un ratissage dans la littérature, la
philosophie et divers courants ésotériques, librement inspiré de la
mythodologie durandienne notamment (Durand, 1996b).

L’hermétisme comme quéte de sens
Lumiéres de DUesprit versus lumiéres de la raison

Vers la fin du Moyen Age et le début de la Renaissance, Hermés
devint une métaphore obsédante’ de la culture occidentale. C’est
principalement en tant que Trismégiste®, & partir des révélations

Nous empruntons 1’expression de « métaphore obsédante » a Charles Mauron
(1962).

Hermeés Trismégiste (« Trois fois grand » en grec), est issu de la fusion du dieu
grec Hermes et du dieu égyptien Thot. Preuve de son savoir, cet Hermeés est

263



Céline BRYON-PORTET

duquel s’étaient établis, dés 1’Antiquité tardive, une doctrine
philosophique et un courant mystique appelés « hermétisme »
(Hermes Trismégiste, Corpus Hermeticum), qu’il s’imposa. Entité
tutélaire des alchimistes (qui lui attribuaient la paternité de leur art),
des astrologues, des rosicruciens, des kabbalistes, des magiciens et
de tous ceux qui cherchaient a dévoiler des connaissances divines*
ou occultes, Hermeés inspirait également bon nombre d’humanistes,
d’érudits et de savants désireux de percer les secrets de la nature,
comme Marsile Ficin, traducteur de ses ceuvres, Pic de la Mirandole,
Giordano Bruno, Paracelse et Jacob Bohme. Isaac Newton lui-méme
étudia les Hermetica avant de s’adonner a la pratique de 1’alchimie.

Mais une société nouvelle était en train d’émerger, qui allait
battre en bréche les fondements de 1’ordre ancien. Au nom de la
raison, on commengait a rejeter les superstitions et & condamner
I’obscurantisme religieux. Des révolutions scientifiques balayaient
la plupart des croyances héritées de 1’aristotélisme et du
néoplatonisme. La chimie, notamment, paraissait contredire les
principes de 1’alchimie, a la suite des expériences de Lavoisier, qui
mettaient & mal les postulats des « faiseurs d’or» (tels la
pseudothéorie des quatre éléments ou tétrasomie et le ternaire Sel-
Soufre-Mercure, censés permettre la transmutation de la matiére).
Certains crurent donc imminente la disparition de 1’hermétisme,
menacé d’anachronisme.

Cependant, si la science explique le monde dans lequel 1’étre
humain évolue, elle ne lui donne pas pour autant un sens,
métaphysique ou existentiel. Les lois de la biologie éclairent les
causes de la vie, de I’acte procréatif a la naissance, mais ne peuvent
donner les raisons de I’existence. La théorie du Big Bang représente
les mécanismes physiques de la création de ['univers tel
qu’accessible a la science, répondant a la question « comment »,

d’ailleurs dit « triple » parce que, selon les versions, il serait le plus grand
philosophe, le plus grand prétre et le plus grand roi (Marcile Ficin), maitriserait
la philosophie naturelle, morale et métaphysique (Roger Bacon), ou encore
régnerait sur le monde minéral, végétal et animal (Bernard le Trévisan). La touche
orientale que le dieu égyptien Thot a apportée a I’Hermes grec n’est d’ailleurs
probablement pas étrangére a 1’infléchissement imaginal voire onirique que le
mythe d’Hermes Trismégiste exprimera par rapport a une conception occidentale
de la science plus strictement rationaliste.

Dans De divinis institutionibus, Lactance déclare qu”Hermes écrivit des livres sur
la connaissance des choses divines (Livre I, chapitre VI).

264



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

mais échoue a dire « pourquoi » (et « pour quoi ») il y a quelque
chose plutot que rien, si on reprend I’interrogation de Leibniz dans
les Principes de la nature et de la grace fondés en raison. Sans doute
est-ce pour cela que la voie hermétique, qui ne saurait se réduire a un
partage vrai/faux, puisqu’elle constitue essentiellement une quéte de
sens, a perduré malgré les avancées de la science.

A la lumicre rationnelle de la science prométhéenne moderne fit
ainsi face la lumiére spirituelle du savoir hermésien traditionnel, plus
lunaire que solaire®. Ce face-a-face se raidit au XVIII® siécle, dont
on oublie souvent qu’il ne fut pas uniquement le siécle des Lumiéres
de la raison (Aufkldrung), mais qu’il enfanta aussi 1’illuminisme,
mouvement spiritualiste teinté de mysticisme, ou s’illustrérent
Emanuel Swedenborg, Joseph de Maistre, Martinés de Pasqually,
Louis-Claude de Saint-Martin, Jean-Baptiste Willermoz et
Cagliostro, si on ne cite que les plus connus. L opposition était telle
qu’en France, une institution comme la franc-magonnerie se divisa
en deux branches concurrentes : d’un coté les partisans des Lumiéres
radicales, de D’autre les représentants des anti-Lumiéres, férus
d’hermétisme (Faivre, 2016 : 143—-155).

Alchimie spéculative et cheminements initiatiques

Plus discret et diffus que celui de Prométhée qui domina le XIX*®
siécle, mais non moins prégnant, le mythe d’Hermeés continua a se
diffuser au sein de groupes d’intellectuels que navraient le
positivisme ambiant, 1’industrialisation galopante de ce « Siécle
d’enfer » flanqué de « poteaux télégraphiques » dont se lamentait
Arthur Rimbaud dans le poéme « Ce qu’on dit au poéte a propos de
fleurs ». Nombreux furent ceux qui virent une voie de salut dans les
enseignements du Trismégiste, dans sa prétention a dépasser une
conception dualiste du monde et a réaliser une positive transmutation
par un travail du négatif (Bonardel, 1993), diversement identifié
selon les individus : spleen, nihilisme, déclin, décadence, mort...

Tandis que I’alchimie médiévale conjuguait une approche
opérative (le laboratoire, visant a transformer les métaux par une
série de manipulations et de mélanges substantiels faisant également
intervenir les énergies cosmiques) et une démarche spéculative

5 Hermés Trismégiste tire ce caractére de Thot, qui était un dieu lunaire en Egypte.

265



Céline BRYON-PORTET

(I’oratoire, visant a transformer 1’adepte de I’Art Royal grace a un
parcours rituel, des lectures, des priéres et des méditations),
I’hermétisme dans sa version moderne abandonna peu a peu la
pratique pour se muer en posture philosophique. Dés lors, Hermés
remplit surtout une fonction symbolique ou onirique. On loua sa
dimension synthétique, ses vertus médiatrices mais aussi
guérisseuses, que rappelle la Panacée chére aux alchimistes. Enfin,
on fit de ce connaisseur des lois naturelles, psychopompe® de
surcroit, un guide des profondeurs de I’ame et un introducteur aux
grands mystéres.

Aprés avoir traversé la Naturphilosophie et le romantisme
allemand avec Goethe, Holderlin, Franz Von Baader, Schelling et
Novalis, la figure hermésienne trouva place au sein des organisations
initiatiques, des mouvements ésotéristes et occultistes (théosophie,
spiritisme...), dans les ceuvres d’Eliphas Lévi, Joséphin Péladan,
Stanislas de Guaita, Oswald Wirth, Papus et Edouard Schuré.

Elle essaima aussi dans les arts, peinture, poésie, littérature,
musique... William Blake en fit une gravure. José-Maria de Heredia
lui consacra un poéme. Gérard de Nerval la mentionna dans Les faux
Saulniers, Le carnet du Caire et le journal Le carrousel, fondé avec
Anatole Bouchardy, ou la parole poétique « tire les hommes du
cloaque des intéréts matériels et conduit ces ames hors de leur corps,
comme la verge d’or d’Hermés » (Nerval, 1989 : 1646-1647)’.
Charles Baudelaire 1’évoqua a maintes reprises sans toujours
parvenir a effectuer la transmutation aurifére du mal a laquelle elle
invite. « Tu m’as donné ta boue et j’en ai fait de I’or »®, déclara le
poéte tout en avouant s’adonner a de désespérantes contre-alchimies
a d’autres moments®, ce qui I’amena a appréhender le dieu sous les

Psychopompe ou conducteur des ames.

Le carrousel. Journal de la cour, de la ville et des départements, 25 juillet 1836
(Nerval, 1989 : 1646-1647). Toujours dans une perspective alchimique et plus
largement hermétique, Gérard de Nerval rédigea aussi, avec Alexandre Dumas,
L’alchimiste, un drame en cinq actes, aprés avoir abandonné un drame intitulé
Nicolas Flamel.

Ainsi Baudelaire s’adresse-t-il a la ville de Paris dans un projet d’épilogue de la
deuxiéme édition des Fleurs du mal, datant de 1861 : « Car j’ai de chaque chose
extrait la quintessence, Tu m’as donné ta boue et j’en ai fait de I’or » (Baudelaire,
1917 : 301).

« Par toi je change I’or en fer et le paradis en enfer », confie-t-il dans le poéme
« Alchimie de la douleur » (Baudelaire, 1917 : 138).

266



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

traits d’un « Satan Trismégiste » puis a déplorer : « Par toi je change
I’or en fer et le paradis en enfer » (1917 : 138). Il mobilisa par ailleurs
certains des principes de I’hermétisme, comme dans le po¢me
« Correspondances » qui réaffirme le lien entre le microcosme et le
macrocosme, initialement célébré par la Table d’émeraude dont on
attribue la rédaction a Hermeés Trismégiste : « Ce qui est en bas est
comme ce qui est en haut, et ce qui est en haut est comme ce qui est
en bas, pour que s’accomplisse le miracle d’une seule chose » (1994 :
43).

La réconciliation des contraires demeurera 1’un des objectifs
principaux des disciples ultérieurs de la tradition hermésienne.
« Placée sous le signe d’Hermés, la poésie a vocation a penser
ensemble ce qui semble s’exclure et a toujours considérer les choses
a partir de leurs points d’intersection », précise ainsi Sylvie Grimm-
Hamen a propos du recueil Hotels de Raoul Schrott, ou le dieu des
carrefours est omniprésent (Grimm-Hamen, 2011 : 474). Parfois
symbolisée par Hermaphrodite, la fille d’Hermés a la forme bisexuée
que représentaient les traités d’alchimie du Moyen Age, cette
« coincidentia oppositorum » — selon les termes de Nicolas de Cues
— surgit chez Honoré de Balzac, avec Séraphitiis-Séraphita, un « étre
total » engendré par un couple adhérant a la doctrine de Swedenborg,
puis chez Emile Zola, dans Le docteur Pascal, dernier roman de la
fresque des Rougon-Macquart, ou sont ardemment convoitées les
noces chimiques du ciel et de la terre.

Véritable leitmotiv des ouvrages balzaciens, ’hermétisme et son
expression alchimique parcourent encore La recherche de I'absolu
(Balzac, 1998), La peau de chagrin et Louis Lambert. Nous
pourrions multiplier les exemples en citant Thomas Mann, pour qui
la métaphore hermésienne est une « image clé » de son « imaginaire
créateur » (Vuillet, 2007 : 25), tant dans La montagne magique que
dans la tétralogie romanesque Joseph et ses freres (Herzfeld, 2016),
Hermann Hesse et bien d’autres. 11 culminera au début du XX°® siccle,
avec André Breton. Les champs magnétiques, La clé des champs,
Arcane et Les vases communicants sollicitent I’hermétisme et
I’alchimie, tout comme le Second manifeste du surréalisme, qui date
de 1930 et reprend a son compte la théorie des correspondances :

Tout porte a croire qu’il existe un point de 1’esprit d’ou la
vie et la mort, le réel et I’imaginaire, le passé et I’avenir, le
haut et le bas, le communicable et I’incommunicable

267



Céline BRYON-PORTET

cesseront d’étre pergus contradictoirement. (Breton, 1991 :
72-7310)

Les surréalistes, ainsi que les membres de la revue et du groupe
Le grand jeu, furent d’ailleurs proches des essayistes ésotérisants et
passionnés d’hermétisme de [’époque, tel André Rolland de
Renéville, fondateur en 1947 des Cahiers d’Hermes.

Hermés en réaction contre les excés du prométhéisme

Tradition primordiale et science sacrée face aux désillusions
du progrés

Hermés a donc grandi en méme temps que Prométhée comme son
ombre projetée, son double inversé, sa mauvaise conscience. Il
cristallisa autour de lui des réactionnaires, nostalgiques de I’ordre
ancien, ou les décus d’une science qui avait prétendu apporter ses
bienfaits a I’humanité avant de révéler une face obscure.

Au XX° siécle, les tueries de masse de la guerre qu’on avait
souhaité étre « la der des ders », les exterminations industrialisées du
nazisme et les bombardements atomiques de Hiroshima et Nagasaki
furent autant de traumatismes résultant d’un prométhéisme aveugle,
dénoncé par des intellectuels aussi différents que Giinther Anders
(dans L’obsolescence de I’homme [2012], ou il est question de
la « honte prométhéenne », puis dans La menace nucléaire) et
Raymond Aron (dans Les désillusions du progreés. Essai sur la
dialectique de la modernité), lequel fait remonter a la formule
cartésienne « se rendre comme maitre et possesseur de la nature »
I’esprit de démesure moderne qu’il qualifie d’« ambition
prométhéenne » (Aron, 1969 : 287-294).

Pour certains, la faillite de Prométhée rendit indispensable « le
retour d’Hermes », selon les mots de Gilbert Durand (Durand, 1979 :

On trouve d’autres références a I’hermétisme dans le second manifeste du
surréalisme d’André Breton. Sont notamment cités « les secrets d’Hermes »,
« Flamel » et « son fourneau », « les cabalistes » et « 1’alchimie ». L’auteur va
méme jusqu’a déclarer que «les recherches surréalistes présentent, avec les
recherches alchimiques, une remarquable analogie de but : la pierre philosophale
n’est rien autre que ce qui devrait permettre a ’imagination de I’homme de
prendre sur toutes choses une revanche éclatante » (Breton, 1991 : 123-126).

268



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

423)!!; expression impropre sans doute, puisque la philosophie du
dieu « mesités » ou médiateur n’avait jamais vraiment disparu, mais
qui insiste a juste titre sur un regain de vitalité. Dans cette période
critique de I’histoire, en effet, tout un courant de pensée entendit
s’appuyer sur I’hermétisme afin de juguler les effets pervers de la
science et de la technique.

Mythe contre mythe, Hermes (comme la figure du dieu Dionysos,
qui lui est parfois préférée par certains'?) fut donc convoqué pour
contrer Prométhée, qui dans ce contexte cessait d’étre pergu comme
synonyme de progrés mais signait au contraire le déclin de
I’Occident. A I’aune de son hubris destructrice, la science moderne,
parée de ses promesses de miecux-Etre, n’était plus seulement
représentée et portée par des mythes (Prométhée, Faust...) ; c’estelle
qu’on accusait désormais d’étre un mythe, au sens de discours
fabuleux ou mensonger, voire la clé de votte de cette « religion du
progrés » dont Pierre-André Taguieff a saisi les aspects (Taguieff,
2012) ; un point de vue d’ailleurs partagé par les épistémologies
critiques et relativistes qui tentérent de démystifier la science en
ramenant les théories scientifiques, les mythes et les contes de fées a
des systémes de représentations et de croyances assez comparables
en nature, comme celle de Paul Feyerabend, qui affirme dans Contre
la méthode que « la science et le mythe se chevauchent de bien des
maniéres » (Feyerabend, 1988 : 333-334). A D’inverse, la parole
sacrée et a demi voilée du muthos dont Hermes se fait le gardien,
parce qu’elle s’efforcait de renouer avec des principes originels et de
révéler par bribes quelque vérité cachée, se voulait revivifiante.

" Gilbert Durand réitére cette idée dans Science de [ ’homme et tradition, o Hermés

Trismégiste est convoqué apres le constat que « les savants sont angoissés devant
le progrés de leurs découvertes ; aprés l’alerte atomique, aprés 1’expérience
concentrationnaire, voici I’alarme écologique » (1996a : 12).

En effet, Hermeés semble parfois concurrencé par cette autre figure mythique
qu’est Dionysos, lorsqu’il s’agit de lutter contre les effets du modernisme incarnés
par Prométhée. Friedrich Nietzsche, par exemple, balanga constamment entre le
mythe de Dionysos, qui avait apparemment sa préférence, et celui d’Hermés,
malgré tout présent dans bon nombre de ses ceuvres et de sa correspondance
(notons d’ailleurs que le Dionysos de Nietzsche se pare des attributs d’Hermés,
sa baguette d’or ou son caducée notamment). Plus prés de nous, I’essayiste Michel
Maffesoli fait le choix du mythe dionysiaque pour contrer le mythe prométhéen,
ainsi qu’il ’explique dans L’ ombre de Dionysos et, plus récemment, dans son
ouvrage Ecosophie, ou le dieu du vin prend cette fois une teinte clairement plus
écologique qu’orgiastique, s’inscrivant ainsi dans la veine des discours sur
I’anthropocéne.

269



Céline BRYON-PORTET

Julius Evola (auteur de La tradition hermétique), René Alleau
(lequel dirigea la collection « Bibliotheca hermetica » aux éditions
Denoél et publia un livre sur I’alchimie (1953) et René Guénon firent
partie de ce courant. De maniére significative, René Guénon,
pourfendeur de 1’ére du Kali-Yuga ou « age sombre », dans son livre
La crise du monde moderne ou il pointait « la nature du changement
auquel les sciences modernes doivent leur origine, et qui est tout le
contraire d’un “progrés” » (Guénon, 2017 : 71), valorisait
conjointement I’hermétisme. En 1932, il produisit un article intitulé
« Hermés » dans la revue Le Voile d’Isis : « Hermés est représenté
comme le messager des dieux et comme leur interpréte
(herméneutes), role qui est bien celui d’un intermédiaire entre les
mondes céleste et terrestre », y précisait-il (Guénon, 1932 : 195). On
comprend des lors qu’il ait pu le convoquer pour rééquilibrer une
« civilisation matérielle » oublieuse de toute spiritualité, une
« science profane » détachée des principes de la « science sacrée »
(Guénon, 2017 : 61-77, 110-128).

Par Hermes, René Guénon en appelait a la tradition primordiale,
empreinte d’une sagesse ancestrale qui lui semblait étre la clé
salvatrice d’une société en perdition. En 1945, avec Le regne de la
quantité et les signes des temps, Guénon prolongeait sa réflexion sur
les méfaits du mécanisme, du matérialisme et du rationalisme
modernes, dont il estimait qu’ils privilégient une approche
quantitative des phénomeénes, tandis que la connaissance
traditionnelle, tournée vers le sacré, saisit des qualités essentielles :
selon lui, les mathématiques, par exemple, délaisseraient 1’étude du
nombre d’or et de I’harmonie universelle, au profit de comptages
statistiques (Guénon, 2015).

Cinquante ans plus tard, dans une perspective différente et avec
d’autres outils de réflexion, Jean-Pierre Dupuy, ingénieur de
formation, aboutira a des conclusions assez proches. Celui qui prone
un « catastrophisme éclairé », en effet, traqua parallélement « la
marque du sacré » ; un sacré momentanément expulsé de la société
au nom de la rationalité, et que le philosophe des sciences estime
salutaire face aux dérives technologiques.

270



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

Gilbert Durand et le Cercle d’Eranos : imagination symbolique
et démarche herméneutique pour réenchanter le monde

Les lignes que Gilbert Durand écrivit dans Introduction a la
mythodologie rtésument le point de vue que bon nombre
d’intellectuels portaient sur leur siécle :

Nous vivons encore du vieux Prométhée du XIX¢ siécle, il
est dans nos pédagogies ; nous vivons encore dans nos
médias d’une fagon assez intensive du mythe de Dionysos ;
et nous vivons un tout petit peu seulement du nouveau
mythe du XX siécle, qui est ce mythe hermétiste qui
transparait ici et 1a.[...] Le mythe de Prométhée — qui
contraignait tant I’hermétisme a la « latence » ! — est de plus
en plus affaibli de nos jours. Le schéma (tout joachimite)
d’un progres linéaire, le mythéme prométhéen du bienfait
par la technique, n’est plus incitateur dans nos civilisations
désenchantées. Le savant sait bien aujourd’hui que ce qu’il
découvre est dangereux. (Durand, 1996b : 152-153.)

Antidote a I’ hubris du fils de Japet, Hermés apparait aussi comme
le dépositaire de la « science vraie », si on reprend les termes que
Jamblique (ca. 330 Ec) employait déja a propos de ce dieu
(Jamblique, 1993 : 1) : une science spirituelle, accordée aux lois de
la nature ; une science reliante puisqu’elle fonctionne par analogie
en usant de symboles et qu’elle est guidée par une logique du tiers
inclus telle que la promouvra Stéphane Lupasco. Aussi Gilbert
Durand, apres avoir proposé un « nouvel esprit scientifique » dans
Science de [’homme et tradition, constatait dans Introduction a la
mythodologie :

Nous assistons a la prise de conscience d’un trés vieux
modele de savoir, celui d’avant la Renaissance, celui qui
utilisait les régles de la similitude, celui qui n’utilisait pas
les régles d’exclusion de type hypothético-déductif, et qui
est bien plus valable pour éclairer certaines constatations
présentes qu’un mythe binaire : « ou bien ou bien, oui/non
etc. ». (Durand, 1996b : 153.)

En effet, conséquence du soupgon qui pesait désormais sur le
progressisme moderne, le mode de pensée et d’expression
rationaliste auquel ce dernier se trouvait associé était mis a distance.
Au « logos » et a ses concepts abstraits (logos « iconoclaste », dira
Durand), d’aucuns préféraient le « muthos » et ses symboles imagés.

271



Céline BRYON-PORTET

Paul Ricceur par exemple, pour qui le symbole est une « image
intellectualisée » et qui « donne a penser », note dans Le conflit des
interprétations :

Si nous soulevons le probléme du symbole maintenant, a
cette période de I’histoire, c’est en liaison avec certains traits
de notre « modernité » et pour riposter a cette modernité
méme. Le moment historique de la philosophie du symbole,
c’est celui de 1’oubli et aussi celui de la restauration : oubli
des hiérophanies ; oubli des signes du Sacré [...] Cet oubli,
nous le savons, est la contrepartie de la tdche grandiose de
nourrir les hommes, de satisfaire les besoins en maitrisant la
nature par une technique planétaire. (Ricceur, 1969 : 284.)

Par sa nature polysémique, le symbolisme ainsi redéployé, qui
avait notamment pour objectif de réenchanter un monde en voie de
« démagification » selon le mot de Max Weber, favorisa la démarche
herméneutique (terme dont I’étymologie rappelle qu’il a a voir avec
Hermés), et la valorisation de la faculté imaginative.

L’imagination symbolique dont s’entoure Hermes, et a laquelle
Gilbert Durand a consacré un ouvrage (Durand, 1984), est distinguée
de la «phantasia » décriée par les philosophes. Loin d’étre
considérée comme une « maitresse d’erreur et de fausseté » ainsi que
I’affirmait Blaise Pascal dans ses Pensées, la premiére est dite
«imaginatio veray», c’est-a-dire une imagination « non
phantastica »3. Durand procéde méme a une inversion, répétant
dans la plupart de ses travaux que c¢’est I’imaginaire qui est premier,
la rationalité n’en étant qu’une modalité (Durand, 1984) ou, avec
quelques variantes, que :

[...] la mythologie est premiére par rapport non seulement a
toute métaphysique, mais a toute pensée objective, et c’est
la métaphysique et la science qui sont produites par le
refoulement du lyrisme mythique. (Durand, 2016 : 425.)

Prenant appui sur cette primauté et cette véracité supposées de
I’imaginaire, il oppose a la rationalité conceptuelle 1’« hermetica

Gilbert Durand mobilise souvent, dans ses ouvrages, la formule « imaginatio
vera », qu’il emprunte a Paracelse mais aussi a son ami Henry Corbin (1981,
1986), afin de ’opposer a une délirante phantasia. On la trouve, par exemple,
dans La foi du cordonnier (2014 : 22, 80 et 92), mais aussi dans L imaginaire
(1994 : 50) et dans Science de [’homme et tradition. Le nouvel esprit
anthropologique (1996a).

272



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

ratio» que nourrit le symbole, « message immanent d’une
transcendance » (Durand, 1984 : 18) et par conséquent « épiphanie
du sens », trace d’une parole a moitié perdue et éparse, qu’il s’agit
de reconstituer.

Dans I’entreprise de réhabilitation de I’hermétisme, le « Cercle
d’Eranos », qui se réunit 2 Ascona a partir des années 1930 et durant
plusieurs décennies, joua un role trés important. S’y rencontraient
réguliérement, en marge des cadres universitaires, des personnages
tels que Carl Gustav Jung, auteur de Psychologie et alchimie et de
Mpysterium conjunctionis, pour qui Hermés était 1’archétype du
Vieux Sage et du sens (Jung, 1971 : 54), et dont les théses sur le
processus d’individuation (au cours duquel I’individu est censé
intégrer son animus et son anima) ne pouvaient que trouver écho
dans I’image du dieu exhortant a la réconciliation des contraires et
dans la figure de sa fille Hermaphrodite ; Rudolf Otto, attaché a saisir
les contours du sacré et du numineux ; Mircea Eliade, qui définissait
I’homme comme un homo religiosus et un homo symbolicus plutdt
que comme un homo rationalis ; Joseph Campbell, spécialiste des
mythes ; Gershom Scholem, qui donnait des conférences sur la
kabbale et la mystique juive; Henry Corbin, franc-magon et
spécialiste de 1’islam shiite, promoteur de la notion « d’imaginal »
congue comme « situation médiane et médiatrice entre le monde
intelligible et le monde sensible » (Corbin, 2014 : 10, cf. 123);
Gilbert Durand enfin, grand admirateur de Joseph de Maistre'4, qui
publia Les structures anthropologiques de ['imaginaire en 1960 et
fut introduit au Cercle d’Eranos par son ami Henry Corbin en 1964.

De Joseph de Maistre a Gilbert Durand, les antimodernes se
rassemblérent ainsi, par-dela les dges, grace a la longue filiation
intellectuelle qui les unissait a Hermes. Parmi les membres du Cercle
d’Eranos, qui s’efforgaient de rapprocher les cultures d’Orient et
d’Occident, beaucoup apportaient leur contribution a des revues telle
Hermes (1933—-1970), qui accueillait les textes tant d’ésotéristes que
d’hommes de lettres.

Peu a peu, grace au Cercle d’Eranos, qui mélangeait les genres et
brouillait les fronti€res entre onirisme et recherche, I’hermétisme ne
se cantonna plus dans une paraphilosophie religiecuse ou une

14 Gilbert Durand publia d’ailleurs Un comte sous l’acacia : Joseph de Maistre et

ressuscita @ Chambéry la loge magonnique de ce dernier, « Saint-Jean des Trois
Mortiers ».

273



Céline BRYON-PORTET

pseudoscience telle que 1’alchimie, dans la littérature et les arts, au
sein de sociétés initiatiques et de cercles ésotéristes fort loignés de
I’Alma Mater, comme cela était le cas du temps de Guénon. Il
s’invita dans la communauté scientifique et pénétra 1’Université ou,
sans aller jusqu’a trouver droit de cité puisque le courant hermétiste
n’y fut jamais majoritaire, il trouva un écho suffisamment grand pour
qu’on créat autour de lui des centres de recherche plus ou moins
formels (la Société du symbolisme du Docteur Moise Engelson,
I’Université Saint-Jean de Jérusalem, fondée par Henry Corbin en
1972 sur le modéle du Cercle d’Eranos), et qu’on organisat autour de
lui des colloques et des congres (Congres de symbolisme), des revues
et collections éditoriales (Cahiers internationaux de symbolisme,
Cahiers du groupe d’études spirituelles comparées, Cahiers de
’hermétisme chez Albin Michel, etc.). Faisant école, Corbin et
Durand influencérent des chercheurs comme Antoine Faivre (1988),
auteur d’un livre sur Hermés, et Frangoise Bonardel, qui se spécialisa
dans I’hermétisme.

Michel Serres ou le pas de coté : les sciences sous le patronage
du dieu de la communication et des carrefours, des traductions
et des passages

Cette science autrement, Michel Serres I’illustra lui aussi. Celui
qui avoua étre venu a la philosophie a cause d’Hiroshima (Serres,
1992 : 29) et était convaincu que « la question maintenant est de
maitriser la maitrise, et non plus la nature » (Serres, 1974 : 93)
déclarait qu’Hermés est le « dieu du XX° siécle », parvenu a
remplacer « Prométhée, le demi-dieu désuet du XIX°¢ siécle » (Serres,
1995 : 52, 1985 : 349). Dans la perspective qui était la sienne, cela
signifiait que 1’ére de la communication a succédé a 1’ére de la
production, mais aussi que sont balayées les illusions d’un
scientisme conquérant et mortifére.

C’est donc a la fois de I’Hermés Trismégiste, initiateur,
déchiffreur et transmutateur, et de I’Hermes-Mercure, le messager et
maitre des passages dont Platon précise dans Cratyle (407 e) qu’il
« imagina le langage et le discours », que Michel Serres s’inspire.
Son ceuvre entiere est dominée par le dieu, dont le nom revient dans
une série d’ouvrages : Hermeés 1. La communication ; Hermes II.

274



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

L’interférence ; Hermes III. La traduction; Hermes 1IV. La
distribution ; Hermes V. Le passage du Nord-Ouest.

Certains de ses écrits, comme Esthétiques sur Carpaccio, S’y
réferent explicitement, quand d’autres le font apparaitre en filigrane
ou en offrent des variantes. Tel est le cas de L hermaphrodite, livre
consacré a la fille d’Hermes, et de La légende des anges, consacré
aux entités messageres qui se tiennent entre ciel et terre (« ange »
venant du grec « aggelos », soit le « messager »). Nous pourrions
également citer L ‘art des ponts, ou Michel Serres voit le philosophe
comme un « -lomo pontifex », un « constructeur de ponts », et la
philosophie comme une « activité pontificatrice » permettant des
cheminements, des passages et des connexions (Serres. 2006).'3

La récurrence obsessionnelle des figures de la médiation traduit
le mythe personnel de Michel Serres, reflétant sa propre posture
intellectuelle, laquelle fut durablement placée sous le sceau du
vagabondage, des transferts de sens et des traductions textuelles, des
confluences disciplinaires et des bifurcations thématiques. Ne dit-il
pas d’ailleurs vers la fin de sa vie, dans Pantopie, qu’il est un
« pantope » qui va partout et qu’il s’identifiait, lorsqu’il était jeune,
au personnage Passepartout de Jules Verne (Serres, 2014a) ?

En reconnaissant le patronage du dieu farceur, qui se plait a
subvertir les modes de raisonnement et de communication usuels, le
philosophe s’autorisait a adopter lui-méme un état d’esprit singulier,
a s’affranchir des contraintes universitaires et a abandonner la
structure de récits privilégiant une succession linéaire et des rapports
de cause a effet qui n’ont rien de naturel.

Ce pas de coté est manifeste quand Michel Serres déconstruit
I’ordre habituel du discours, inverse la chronologie des événements
ou superpose des strates temporelles distinctes (ce qu’il appelle la
« percolation des temps »), associe éclectiquement les sujets, apparie
des auteurs ou des concepts que les universitaires séparent
généralement. De cette pensée en réseau et en rhizome, faite de tours
et de détours, d’allers et de retours, d’entrecroisements et de

Dans L art des ponts, qui n’est pas sans rappeler le texte de Georg Simmel Pont
et porte, Michel Serres souligne que la figure architecturale du pont suggére
métaphoriquement le lien : lien entre deux rives séparées bien slr, mais aussi lien
entre la verticalité des échafaudages (images de 1’élévation et de la métaphysique)
et I’horizontalité de 1’édifice qui prend appui sur un terrain (image du déroulement
et de la physique).

275



Céline BRYON-PORTET

chevauchements, de digressions et de jonctions inattendues,
témoigne Le passage du Nord-Ouest, livre tissant des ponts
improbables entre les sciences humaines d’une part, les sciences
physiques et mathématiques d’autre part, ou encore entre les solides,
les fluides et les flammes. Pour Serres, en effet, le savoir est
semblable a I’espace maritime de ’océan Arctique qui relie les eaux
de D’Atlantique et du Pacifique: un difficile passage semé
d’obstacles et qu’empruntent, sous le signe du dieu des voyageurs,
les navigateurs les plus audacieux ; une traversée des frontiéres, une
aventure dont le tracé est incertain et dont 1’issue n’est guére connue
al’avance ; un chemin labyrinthique ou se croisent puis s’entrelacent
la biologie et I’histoire, la physique et la peinture, la philosophie et
la poésie, la rigueur scientifique et la création artistique.

L’interdisciplinarité, voire la transdisciplinarité, que pratique
Michel Serres se développe dans un terreau commun a Gilbert
Durand, Stéphane Lupasco, Edgar Morin et Basarab Nicolescu,
fondateurs du CIRET (Centre international de recherches et d’études
interdisciplinaires), ce que Daniel Proulx a bien percu en évoquant
« les racines “imaginaires” de la transdisciplinarité » (Proulx, 2013 :
169-181). Et comme Gilbert Durand avec son « nouvel esprit
scientifique », qui propose de tracer un chemin entre science et
tradition, Serres projette un « nouveau nouvel esprit scientifique »
(Serres, 1972 : 9-10). Pourquoi ? Parce que « les analyses par
concepts sont abstraites mais ne tiennent pas » et qu’il faut donc
passer « du concept au personnage qui incarne le probléme » (Serres,
2014b), Hermes bien sir et parfois Arlequin, dont la bigarrure est
symbole de « métissage », comme dans Le tiers-instruit, notion
proche du tiers inclus de Lupasco :

Tout apprentissage consiste en un métissage.

Etrange et original, déja mélangé des génes de son pére
et de sa mére, en tiers entre eux, tout enfant n’évolue que par
nouveaux croisements, ftoute pédagogie  reprend
l’engendrement et la naissance d’un enfant : né gaucher, il
apprend a se servir de la main droite, demeure gaucher,
renait droitier, au confluent des deux sens ; né gascon, il le
reste et devient frangais, en fait métissé [...] Son esprit
ressemble au manteau d’Arlequin. Cela vaut pour instruire
autant que pour élever les corps. Le métis, ici, s’appelle
Tiers-Instruit. Scientifique, plutot, par nature, il entre dans
la culture parce que la science épouse aujourd’hui les

276



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

questions, par elle seule imprévisibles, de la douleur et du
mal. (Serres, 19911°.)

Ce croisement jusqu’a la transdisciplinarité fut rendu possible par
une conception non dualiste de la connaissance. Trés tot, Michel
Serres refusa la coupure épistémologique que Gaston Bachelard
exhortait a effectuer dans La formation de [’esprit scientifique, ainsi
que toute espeéce de cloisonnement. Il entreprit de rapprocher la
science et le mythe dans un projet de synthése non systématique,
conscient qu’« il n’y a de mythe pur que le savoir pur de tout mythe »
(Serres, 1972 : 259). Eclairant le contexte de production du savoir,
Serres, en effet, insiste sur le fait que la science est lestée
d’imaginaire et porteuse d’idéologie (dans Statues par exemple, la
connaissance rationnelle plonge dans le sacré et le mythe). En cela,
il rejoignait René Guénon, qui par le méme procédé d’inversion
parlait d’une « mythologie scientifique » (Guénon, 2017 : 130-137)
a propos des savants qui tentent de faire oublier le caractére
conventionnel des représentations qu’ils offrent (I’imagerie des
atomes amenant le grand public a croire qu’il s’agit d’entités réelles,
etc.), le fait que ce sont des constructions mentales donnant a lire et
a classer un réel qui se dérobe sans cesse.

Cependant, a la différence des antimodernes, Serres ne condamne
guére le progres scientifique, comme 1’atteste Petite Poucette. Lui-
méme se dit ’héritier d’Homeére et de Darwin, donnant une égale
importance au muthos et au logos. Plutot que d’opposer la tradition
a la modernité, il cherche a équilibrer 1'une par 1’autre, afin de
réconcilier quéte de sens et souci de rationalité, telle que I’exprime
selon lui le « Grand Récit » de I’Univers et de ’Humanité. Peut-étre
était-ce d’ailleurs 1a le véritable message d’Hermés Trismégiste,
inventeur des sciences et des arts...

Deux formes d’intelligence et deux rapports au temps

Prométhée et Hermes, éclaireurs de 1’humanité chacun a sa
maniére, représentent deux formes d’intelligence et deux rapports au
temps : pour I’'un, la raison instrumentale et ses concepts, le savoir
exotérique et la réflexion logique, la prévision et le calcul prospectif,

1 L’auteur résume ainsi son livre Le tiers-instruit (quatriéme de couverture).

277



Céline BRYON-PORTET

les démonstrations mathématiques et I’efficacité technique!” ; pour
l’autre, I’imagination créatrice, 1’intuition supraconsciente et la
connaissance ésotérique, les analogies et les correspondances, les
symboles traditionnels tournés vers les profondeurs de la psyché et
les mystéres de 'univers, la « métis » polymorphe et 1’approche
interprétative, les transferts de sens et les échanges
communicationnels. Au fond, ces deux mythes n’incarnent-ils pas
les deux dimensions de 1’esprit humain et de ses besoins multiples ?

Cependant, on aurait sans doute tort de se contenter de cette
franche opposition, fiit-elle marquée par la complémentarité. Tout en
étant bien réelle, la différence entre les deux figures mythiques et
tout ce qu’elles incarnent est probablement moins irréductible qu’il
n’y parait au premier abord dans la mesure ou s’établissent ¢a et 1a
des ponts et des circulations. S’il diverge radicalement du fils de
Japet par certains aspects'®, Hermés posséde également avec lui de
nombreux points communs'®.

Par-dela le prétendu « grand partage » entre le rationnel et 1’a-
rationnel (trop hativement qualifié d’irrationnel par ses détracteurs),
et les analyses superficielles qui tendent a le réduire a un anti-
Prométhée, le mythe d’Hermeés semble étre, plus profondément et
plus subtilement, le revers méme de Prométhée, au sens
numismatique du terme. A Iinstar du signifiant et du signifi¢ que
Saussure compare aux deux faces d’une feuille de papier, les deux
figures mythiques sont indissociables. Des rapprochements
inattendus peuvent méme s’opérer si on considére — comme René

Le nom de « Prométhée » insiste d’ailleurs sur le fait que ce personnage réfléchit
avant d’agir, contrairement a son frére Epiméthée, qui agit avant de réfléchir.

Contrairement a Prométhée, I’Hermés grec est un personnage partiellement
chtonien (en atteste sa fonction psychopompe de conducteur des ames des morts,
qui s’ajoute au fait qu’il naquit dans une grotte), nomade et reliant (il est le
messager, le dieu des carrefours, des voyageurs, des communicants et des
commergcants, le médiateur des mondes céleste et terrestre), fécondant (le
prouvent les phallus qu’arboraient les stéles hermaiques) et li¢ a la nature
(dimension pastorale) bien qu’étant également rattaché aux arts et artifices.

A Dinstar de Prométhée, 1’Hermés grec est un voleur puisque tout jeune encore,
il déroba des beeufs a son demi-frére Apollon. I est aussi censé avoir découvert
I’art de faire du feu par le frottement de morceaux de bois. Enfin, il est doté
d’intelligence, bienveillant envers les hommes, parfois considéré comme un
guérisseur/sauveur (mission que Prométhée assure quand il répare les dégats de
son frére Epiméthée, qui laissa les hommes démunis aprés avoir distribué toutes
les qualités offertes par Zeus aux autres créatures).

278



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

Guénon ou, dans une autre perspective, Michel Serres — que la
science (personnifiée par Prométhée), fonctionne comme un mythe,
tandis que la posture mythico-ésotérique (portée par Hermes), a son
tour, révele une forme de vérité, ainsi que le rappelle Gilbert Durand
paraphrasant Baudelaire :

[...] «le mythe est la plus scientifique des facultés », parce
que seul, « il comprend 1’analogie universelle », similitude
fondamentale, qui n’est pas autre chose que
I’« Entendement » humain de I’Intériorit¢ comme du
Cosmos, des dieux comme de 1’Umwelt! (Durand,
1996a : 90.)

Nous pensons donc que de la méme maniére qu’il y a, dans la
philosophie chinoise, du Yin dans le Yang et du Yang dans le Yin,
un peu d’Hermeés sommeille en Prométhée, et vice-versa.

279



Céline BRYON-PORTET

Bibliographie
ALLEAU, René. 1953. Aspects de [’alchimie traditionnelle. Paris : De Minuit.
ANDERS, Giinther. 2012. L obsolescence de [’homme. 2 Volumes. Paris : Fario.

ARON, Raymond. 1969. Les désillusions du progreés. Essai sur la dialectique de la
modernité. Paris : Calmann-Lévy.

BALZAC, Honoré de. 1998 [1834]. La recherche de l’absolu. Paris : Gallimard.

BAUDELAIRE, Charles. 1917 [1861]. Les fleurs du mal. Paris: Librairie des
bibliophiles parisiens.

BONARDEL, Frangoise. 1993. Philosophie de I’alchimie. Grand (Euvre et modernité.
Paris : Presses universitaires de France.

BRETON, André. 1991 [1924]. Manifestes du surréalisme. Paris : Gallimard.
CORBIN, Henry. 1981. Temple et contemplation. Paris : Flammarion.

—. 1986. L ’Alchimie comme art hiératique. Paris : L’Herne.

—. 2014 [1977]. Corps spirituel et terre céleste. Paris : Buchet-Chastel.

DETIENNE, Marcel et Jean-Pierre VERNANT. 2018 [1974]. Les ruses de l'intelligence.
La Metis des Grecs. Paris : Flammarion.

DURAND, Gilbert. 1979. Figures mythiques et visages de [’ceuvre. Paris: Berg
International.

—. 1984 [1964). L’ imagination symbolique. Paris : Presses universitaires de France.
—. 1994. L’imaginaire. Paris : Hatier.

—. 1996a. [1975]. Science de [ 'homme et tradition. Le nouvel esprit anthropologique.
Paris : Albin Michel.

—. 1996b. Introduction a la mythodologie. Paris : Albin Michel.
—. 2014 [1984]. La foi du cordonnier. Paris : L’Harmattan.
—. 2016 [1960]. Les structures anthropologiques de I'imaginaire. Paris : Dunod.

FAIVRE, Antoine. 1988. « D’Hermés-Mercure a Hermés Trismégiste : au confluent du
mythe et du mythique ». Dans Présence d’Hermeés Trismégiste, sous la dir.
d’Antoine FAIVRE, p. 24-48. Paris : Albin Michel.

—. 2016. « Les deux lumieres — Réflexions a propos de deux lumiéres constitutives
de I’histoire magonnique ». Cahiers Villard de Honnecourt, no 98, p. 143—155.

FEYERABEND, Paul. 1988 [1975]. Contre la méthode. Esquisse d’une théorie
anarchiste de la connaissance. Paris : Seuil.

GRIMM-HAMEN, Sylvie. 2011. « La poésie sous le signe d’Hermes : Hotels (1995) de
Raoul Schrott ». Etudes germaniques, no 262, p. 461-477.

GUENON, René. 1932. « Hermés ». Le voile d’Isis, no 152/153, p. 193-202.
—. 2015 [1945]. Le régne de la quantité et les signes du temps. Paris : Gallimard.

280



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

—. 2017 [1927]. La crise du monde moderne. Paris : Gallimard.

HERMES TRISMEGISTE. 1945. Corpus Hermeticum. 4 volumes. Trad. par André-Jean
FESTUGIERE. Paris : Les Belles Lettres.

HERMES TRISMEGISTE. 1994. La Table d’émeraude. Paris : Les Belles lettres.

HERZFELD, Claude. 2016. Hermann Hesse. La présence d’Hermés. Paris :
L’Harmattan.

Jamblique. 1993. Les mystéres d ’Egypte. Paris : Les belles lettres.
JUNG, Carl Gustav. 1983 [1944]. Psychologie et alchimie. Paris : Buchet-Chastel.

—. 1971 [1954]. Les racines de la conscience. Etudes sur [’archétype. Paris : Buchet-
Chastel.

KAHN, Laurence. 1978. Hermes passe, ou les ambiguités de la communication. Paris :
Frangois Maspero.

MAURON, Charles. 1962. Des métaphores obsédantes au mythe personnel :
introduction a la psychocritique. Paris : José Corti.

MULLIE-CHATARD, Sylvie. 2005. De Prométhée au mythe du progreés. Mythologie de
l’idéal progressiste. Paris : L’Harmattan.

NERVAL, Gérard de. 1989 [1836]. Le Carrousel. Journal de la cour, de la ville et des
départements (25 juillet 1836). Dans Gérard DE NERVAL, (Euvres complétes.
Paris : Gallimard. Volume 1, p. 1646-1647.

PROULX, Daniel. 2013. « Les racines “imaginaires” de la transdisciplinarité ». Dans
L’imaginaire durandien, sous la dir. de Raymond LAPREE et Christian
BELLEHUMELUR, p. 169-181. Québec : Presses de 1’Université Laval.

RICEUR, Paul. 1969. Le Conflit des interprétations. Essais d’herméneutique. Paris :
Le Seuil.

SERRES, Michel. 1969. Hermes I. La Communication. Paris : De Minuit.

—. 1972. Hermeés II. L interférence. Paris : De Minuit.

—. 1974. Hermes III. La traduction. Paris : De Minuit.

—. 1977. Hermes IV. La distribution. Paris : De Minuit.

—. 1980. Hermes V. Le Passage du Nord-Ouest. Paris : De Minuit.

—. 1985. Les Cing Sens. Philosophie des corps mélés I. Paris : Grasset.

—. 1991. Le Tiers-instruit. Paris : Frangois Bourin.

—. 1992. Eclaircissements. Entretiens avec Bruno Latour. Paris : Frangois Bourin.
—. 1995. Eloge de la philosophie en langue frangaise. Paris : Fayard.

—. 2006. L art des ponts : homo pontifex. Paris : Le Pommier.

—. 2014a. Pantopie : de Hermés a Petite Poucette (entretiens avec Martin Legros et
Sven Ortoli). Paris : Le Pommier.

281



Céline BRYON-PORTET

—. 2014b. « Portrait philosophique de Michel Serres », entretien avec Mathieu
POTTE-BONNEVILLEsur France Culture, émission La grande table (26 juin), 33
min. Relevé le 23 janvier 2022 de https://www.radiofrance.fr/franceculture/
podcasts/la-grande-table-2eme-partie/portrait-philosophique-de-michel-serres-
1455289.

TAGUIEFF, Pierre-André. 2012. La Religion du progreés. Esquisse d 'une généalogie du
progressisme. Neuilly-Plaisance : Itak éditions.

VERNANT, Jean-Pierre. 1963. « Hestia-Hermeés. Sur ’expression religieuse de
I’espace et du mouvement chez les Grecs ». L homme, no 3, p. 12-50.

—. 1980 [1965]. Mythe et pensée chez les Grecs. Etudes de psychologie historique.
Paris : Frangois Maspéro.

VUILLET, Héléne. 2007. Thomas Mann ou les métamorphoses d’Hermés. Paris :
Presses de 1’Université Paris-Sorbonne.

282



Hermés ou I’anti-Prométhée ?

Abstract :  Our paper focuses on the issue of knowledge through the myth
of Hermes, often opposed to the myth of Prometheus who represents
triumphant modernity, rationalism, and technicism. It seeks to understand
how the figure of Hermes (deemed anachronistic) was increasingly called
upon by poets, writers, occultist, as well as intellectuals. Combing through
literary and philosophical works, we show how the Hermesian figure, that
symbolizes a very particular relationship to knowledge that is different from
the one proposed by the Promethean figure, was considered a salvatory
bastion against the excesses of modernity. Furthermore, we show how
Hermes, at times alchemist, initiator, messenger, and mediator, provides
answers to the need to reenchant the world, by pursuing a quest for meaning
and opening human consciousness to the mysteries of the universe.

Keywords : Hermes, Prometheus, myth, knowledge, alchemy, esotericism,
reenchantment, René Guénon, Gilbert Durand, Michel Serres

283



