RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 289-293

Recension

Menachem FISCH et Debra BAND. 2023. Qohelet. Searching for a
Life Worth Living.

Waco: Baylor University Press. 188 p.

Depuis 1’an 2000, chaque année, plus d’un commentaire sur le
livre de Qohélet est publié. Celui-ci, qui est précédé d’un avant-
propos d’Ellen F. Davis (p. i-ii), d’une préface de Moshe Halbertal
(p. iii-iv) et de remerciements (p. v-vii), est le fruit d’une
collaboration entre deux personnes spécialistes dans deux
disciplines totalement différentes. En effet, Menachem Fisch est
professeur émérite d’histoire et de philosophie des sciences a
I’Université de Tel Aviv, tandis que Debra Band est une artiste
états-unienne qui a illustré plusieurs livres. Fisch et Band
présentent chacun séparément un commentaire du livre, chapitre
par chapitre. Celui de Band est plus court et porte aussi bien sur le
livre de Qohélet que sur les illustrations couleurs qu’elle a peintes
en marge du texte ou sur des pages entiéres, illustrations qui sont
largement inspirées de 1’architecture du palais de 1’Alhambra a
Grenade, des synagogues de Tolede, ainsi que de leurs motifs. Ce
livre est donc a la fois un commentaire des douze chapitres de
Qohélet et un beau livre d’art qui s’apparente a certains manuscrits
enluminés du Moyen-Age. C’est ce qui explique son prix plutot
éleve.

Si le commentaire de Fisch comprend de nombreuses références
a des philosophes contemporains (Karl Popper, Thomas Kuhn,
etc.), celui de Band est plutdt accompagné de citations de poétes
juifs andalous (Salomon ibn Gabirol, Samuel ibn Nagrela, etc.) et
de textes midrashiques. Cela dit, Band et Fish partagent
essentiellement la méme interprétation du livre de Qohélet. La
principale différence concerne la question de la date et celle du lieu
de rédaction du livre. Fisch estime que les spéculations sur ces deux
questions ont peu de pertinence pour ceux qui, comme lui, sont
croyants (p. 1-2). Toutefois et paradoxalement, lorsqu’il commente
les premiers versets du chapitre 8, il n’hésite pas a situer le livre de
Qohélet a 1’époque du livre de Daniel et des Maccabées,

289



Recension

c’est-a-dire au deuxiéme si¢cle avant 1’ére chrétienne, une époque
ou le martyre émergeait comme une valeur religieuse de grande
ampleur. Or, précise-t-il, la position de Qohélet est catégorique : le
fanatisme n’est pas une vertu religieuse. Les limites de nos
capacités marquent les limites de nos responsabilités religieuses (p.
146). Pour sa part, Band est d’avis que deux arguments permettent
de croire que le livre de Qohélet a été rédigé a Jérusalem durant la
période perse : 1- le livre ne comprend aucun mot grec; 2- un bref
examen de la société de Jérusalem pendant la période perse permet
de comprendre les conditions qui ont pu influencer sa maniére de
rechercher la sagesse (p. 18). A ce sujet, par exemple, elle affirme
que le livre de Qohélet fait écho au souci prophétique de justice
sociale (p. 23), affirmation qui suscitera le doute des exégétes qui
ont pris soin d’analyser certains passages comme Qo 4,1-3.13-16;
5,7-8; 8,2-4.

Selon Fisch, Qohélet est un philosophe profondément religieux,
anxieux et engagé, qui cherche a savoir comment mener une vie
religieuse bonne et significative devant Dieu, et ce, tout en étant
tiraillé par un doute perpétuel (p. 1 et 146). Du point de vue du
genre littéraire, il compare le livre de Qohélet aux Essais de
Montaigne, car sa pensée est a la fois personnelle et franche,
contrairement a celle des philosophes qui ne parlent qu’a la
troisiéme personne et de maniére objective (p. 3). Pour sa part,
Band se contente d’imaginer Qohélet comme un ancien professeur
d’une académie de Jérusalem, qui formait les jeunes hommes riches
destinés a des carriéres au sein de la direction de la Judée (p. 23).

La traduction du livre de Qohélet est présentée a deux reprises :
une premicre fois dans une belle calligraphie, accompagnée de
belles peintures (p. 28-85), et une seconde fois sous forme de
lettrage conventionnel, accompagné des deux commentaires (p. 86-
180); dans les deux cas, le texte hébreu et la traduction anglaise
sont placés cote a cote. La traduction est une adaptation de celle qui
avait été effectuée par Harold Fisch, le pére de Menachem Fisch (p.
1), chercheur en littérature anglaise et hébraique, lauréat du prix
Israél, traduction publiée par 1’éditeur Koren en 2008 (p. 24). Celle-
ci ne fera pas I’unanimité. Pour illustrer mon propos, je ne donnerai
que quatre exemples.

Contrairement a la traduction de Harold Fisch, celle de Band et
Fisch ne rend plus le mot Ab/ par « vanité », mais par « vapeur ».
En effet, Band et Fisch estiment que ce mot clé du livre, dont le

290



Recensions

sens premier est celui de « vapeur » ou de « brume », désigne
systématiquement ce qui est impermanent, fugace, éphémere,
passager et temporel, plutot que ce qui est dénué de sens, absurde et
vain (p. 7, 10, 14, 24, 86, 91, 98-99). Cette traduction-interprétation
du mot Abl n’est pas nouvelle et a déja fait ’objet de diverses
critiques. Par exemple, maints exégétes jugent qu’une telle
traduction ne saurait s’appliquer a un texte comme Qo 8,14b, car le
fait que les justes soient traités comme des méchants et que les
méchants soient traités comme des justes n’a rien de vaporeux ou
de transitoire. Si c’était le cas, ce serait une merveilleuse
consolation! Or, ce texte ne semble pas causer de probléme a Fisch,
qui ne cesse de répéter que le Dieu de Qohélet est un créateur et un
juge parfaitement juste, mais que ses voies sont insondables pour
les étres humains (p. 108, 110-111, 123, 125, 146-147).

La traduction proposée en Qo 3,1 est également tout aussi
originale que contestable. Estimant que le mot /Aps fait référence a
la volont¢ ou au désir de Dieu, puisque ce mot renvoie
systématiquement a la volonté divine (Qo 3,17; 5,3.7 et 8,6), Fisch
introduit le poéme sur le temps par une conjonction qui exprime
une cause : « Parce qu’il y a une saison pour tout sous le ciel, il y a
donc (aussi) un temps pour chaque exigence et objectifs (divins) ».
Autrement dit, Dieu ne nous jugera pas selon ses propres normes
intemporelles, dont nous ne pourrons jamais étre conscients, mais
suivant la qualit¢ de nos décisions (p. 109 et 111). Cette
interprétation en laissera probablement plus d’un dubitatif, et ce,
pour au moins deux raisons: 1- le mot /ips ne se rattache pas
toujours a Dieu (cf. Qo 12,1.10); 2- ce mot peut difficilement avoir
ici un aspect volitif, car on voit mal comment il pourrait y avoir un
désir de pleurer, de gémir ou de perdre (cf. Qo 3,4a.c.6b).

En Qo 3,11, la traduction du mot ‘/m par « mystére du monde »
(p. 44 et 114) sera également critiquée par maints exégétes, puisque
le contexte immédiat indique clairement que ce mot doit d’abord
avoir une connotation temporelle (Qo 3,1-9; cf. aussi Qo 1,4.10;
2,16; 9,6 et 12,5). En outre, le sens clairement temporel du mot ‘Im
en Qo 3,14 (précédé du / comme en Qo 1,4.10; 2,16 et 9,6) et
I’expression « du commencement jusqu’a la fin » au v. 11c sont
deux autres indices qui montrent que le mot ‘/m ne peut avoir ici
qu’un sens temporel. En Qo 3,11, il est donc préférable de rendre
‘Im par « sens de la durée », « notion du temps total » ou « temps
lointain », c’est-a-dire le temps des origines et le temps de la fin,

291



Recension

comme |’indique précisément le v. 11c. Par ailleurs, on peut aussi
comprendre que ce mot désigne le « temps caché». En effet,
I’emploi du mot ‘/m sans w peut faire référence a un jeu de mots
entre le temps lointain (‘w/m) et ce qui est caché ou secret (cf. la
racine ‘Im en Qo 12,14), d’ou le « temps caché », le temps de Dieu,
le temps dont le commencement et la fin échappent au savoir
humain (Qo 3,11c).

Plus d’un exégéte contestera aussi la traduction de Qo 7,26 (« et
je trouve plus ameére que la mort la femme dont le cceur est un picge
et un filet ») et I’interprétation selon laquelle Qohélet ne viserait ici
qu’une catégorie de femmes, soit la femme illicite du livre des
Proverbes personnifiée comme Dame Folie (p. 64 et 143-144). Cela
dit, il est vrai qu’aucune interprétation de ce verset ne fait
I’unanimité.

Comme tous les commentateurs, Fisch a di expliquer les
contradictions apparentes ou réelles qui pullulent dans le livre de
Qohélet. Il est bien connu que plusieurs exégétes sont d’avis que
ces contradictions proviennent du fait que le livre de Qohélet aurait
été rédigé par plus d’un auteur. Fisch refuse cette solution et estime
que tout le livre, y compris la finale en Qo 12,9-14, est d’un seul
auteur (p. 1, 111 et 171). Plus précisément, il est d’avis que Qohélet
utilise exclusivement la premicre personne pour présenter les
différentes étapes de son propre parcours philosophique. Autrement
dit, les opinions, les observations et les conclusions formulées a la
premiére personne sont toujours les siennes, comme c’est le cas,
par exemple, dans la transition de la troisiéme personne a la
premicre en Qo 1,12. En revanche, Fisch considére que Qohélet
réserve l’emploi de la troisieme personne a deux types
d’affirmations : 1- celles de ses adversaires (tels les partisans de
I’hédonisme au chapitre 9), qu’il réfute ensuite avec brio ; 2- des
observations et des conclusions sur lesquelles il pense que tous
devraient étre d’accord, comme c’est le cas, par exemple, en Qo
1,1-11 (p. 99, 108 et 179). Malheureusement, les passages censés
représenter la position des adversaires ou 1’opinion commune ne
sont pas toujours clairement identifiés.

292



Recensions

L’ouvrage se termine par une bibliographie comprenant peu
d’études exégétiques (p. 181-185) et un index de noms propres et
de thémes (p. 186-188). En définitive, bien qu’il soit loin de
résoudre les nombreuses énigmes du livre de Qohélet, ce double
commentaire relancera sirement les débats sur la théologie et
I’anthropologie de ce petit livre de sagesse.

Jean-Jacques LAVOIE

Université du Québec a Montréal

293



