
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 289–293 

289 

Recension 
 

Menachem FISCH et Debra BAND. 2023. Qohelet. Searching for a 

Life Worth Living. 

Waco: Baylor University Press. 188 p. 

 

 

Depuis l’an 2000, chaque année, plus d’un commentaire sur le 

livre de Qohélet est publié. Celui-ci, qui est précédé d’un avant-

propos d’Ellen F. Davis (p. i-ii), d’une préface de Moshe Halbertal 

(p. iii-iv) et de remerciements (p. v-vii), est le fruit d’une 

collaboration entre deux personnes spécialistes dans deux 

disciplines totalement différentes. En effet, Menachem Fisch est 

professeur émérite d’histoire et de philosophie des sciences à 

l’Université de Tel Aviv, tandis que Debra Band est une artiste 

états-unienne qui a illustré plusieurs livres. Fisch et Band 

présentent chacun séparément un commentaire du livre, chapitre 

par chapitre. Celui de Band est plus court et porte aussi bien sur le 

livre de Qohélet que sur les illustrations couleurs qu’elle a peintes 

en marge du texte ou sur des pages entières, illustrations qui sont 

largement inspirées de l’architecture du palais de l’Alhambra à 

Grenade, des synagogues de Tolède, ainsi que de leurs motifs. Ce 

livre est donc à la fois un commentaire des douze chapitres de 

Qohélet et un beau livre d’art qui s’apparente à certains manuscrits 

enluminés du Moyen-Âge. C’est ce qui explique son prix plutôt 

élevé. 

Si le commentaire de Fisch comprend de nombreuses références 

à des philosophes contemporains (Karl Popper, Thomas Kuhn, 

etc.), celui de Band est plutôt accompagné de citations de poètes 

juifs andalous (Salomon ibn Gabirol, Samuel ibn Nagrela, etc.) et 

de textes midrashiques. Cela dit, Band et Fish partagent 

essentiellement la même interprétation du livre de Qohélet. La 

principale différence concerne la question de la date et celle du lieu 

de rédaction du livre. Fisch estime que les spéculations sur ces deux 

questions ont peu de pertinence pour ceux qui, comme lui, sont 

croyants (p. 1-2). Toutefois et paradoxalement, lorsqu’il commente 

les premiers versets du chapitre 8, il n’hésite pas à situer le livre de 

Qohélet à l’époque du livre de Daniel et des Maccabées,           



Recension 

290 

c’est-à-dire au deuxième siècle avant l’ère chrétienne, une époque 

où le martyre émergeait comme une valeur religieuse de grande 

ampleur. Or, précise-t-il, la position de Qohélet est catégorique : le 

fanatisme n’est pas une vertu religieuse. Les limites de nos 

capacités marquent les limites de nos responsabilités religieuses (p. 

146). Pour sa part, Band est d’avis que deux arguments permettent 

de croire que le livre de Qohélet a été rédigé à Jérusalem durant la 

période perse : 1- le livre ne comprend aucun mot grec; 2- un bref 

examen de la société de Jérusalem pendant la période perse permet 

de comprendre les conditions qui ont pu influencer sa manière de 

rechercher la sagesse (p. 18). À ce sujet, par exemple, elle affirme 

que le livre de Qohélet fait écho au souci prophétique de justice 

sociale (p. 23), affirmation qui suscitera le doute des exégètes qui 

ont pris soin d’analyser certains passages comme Qo 4,1-3.13-16; 

5,7-8; 8,2-4. 

Selon Fisch, Qohélet est un philosophe profondément religieux, 

anxieux et engagé, qui cherche à savoir comment mener une vie 

religieuse bonne et significative devant Dieu, et ce, tout en étant 

tiraillé par un doute perpétuel (p. 1 et 146). Du point de vue du 

genre littéraire, il compare le livre de Qohélet aux Essais de 

Montaigne, car sa pensée est à la fois personnelle et franche, 

contrairement à celle des philosophes qui ne parlent qu’à la 

troisième personne et de manière objective (p. 3). Pour sa part, 

Band se contente d’imaginer Qohélet comme un ancien professeur 

d’une académie de Jérusalem, qui formait les jeunes hommes riches 

destinés à des carrières au sein de la direction de la Judée (p. 23). 

La traduction du livre de Qohélet est présentée à deux reprises : 

une première fois dans une belle calligraphie, accompagnée de 

belles peintures (p. 28-85), et une seconde fois sous forme de 

lettrage conventionnel, accompagné des deux commentaires (p. 86-

180); dans les deux cas, le texte hébreu et la traduction anglaise 

sont placés côte à côte. La traduction est une adaptation de celle qui 

avait été effectuée par Harold Fisch, le père de Menachem Fisch (p. 

1), chercheur en littérature anglaise et hébraïque, lauréat du prix 

Israël, traduction publiée par l’éditeur Koren en 2008 (p. 24). Celle-

ci ne fera pas l’unanimité. Pour illustrer mon propos, je ne donnerai 

que quatre exemples. 

Contrairement à la traduction de Harold Fisch, celle de Band et 

Fisch ne rend plus le mot hbl par « vanité », mais par « vapeur ». 

En effet, Band et Fisch estiment que ce mot clé du livre, dont le 



Recensions 

291 

sens premier est celui de « vapeur » ou de « brume », désigne 

systématiquement ce qui est impermanent, fugace, éphémère, 

passager et temporel, plutôt que ce qui est dénué de sens, absurde et 

vain (p. 7, 10, 14, 24, 86, 91, 98-99). Cette traduction-interprétation 

du mot hbl n’est pas nouvelle et a déjà fait l’objet de diverses 

critiques. Par exemple, maints exégètes jugent qu’une telle 

traduction ne saurait s’appliquer à un texte comme Qo 8,14b, car le 

fait que les justes soient traités comme des méchants et que les 

méchants soient traités comme des justes n’a rien de vaporeux ou 

de transitoire. Si c’était le cas, ce serait une merveilleuse 

consolation! Or, ce texte ne semble pas causer de problème à Fisch, 

qui ne cesse de répéter que le Dieu de Qohélet est un créateur et un 

juge parfaitement juste, mais que ses voies sont insondables pour 

les êtres humains (p. 108, 110-111, 123, 125, 146-147).  

La traduction proposée en Qo 3,1 est également tout aussi 

originale que contestable. Estimant que le mot ḥpṣ fait référence à 

la volonté ou au désir de Dieu, puisque ce mot renvoie 

systématiquement à la volonté divine (Qo 3,17; 5,3.7 et 8,6), Fisch 

introduit le poème sur le temps par une conjonction qui exprime 

une cause : « Parce qu’il y a une saison pour tout sous le ciel, il y a 

donc (aussi) un temps pour chaque exigence et objectifs (divins) ». 

Autrement dit, Dieu ne nous jugera pas selon ses propres normes 

intemporelles, dont nous ne pourrons jamais être conscients, mais 

suivant la qualité de nos décisions (p. 109 et 111). Cette 

interprétation en laissera probablement plus d’un dubitatif, et ce, 

pour au moins deux raisons : 1- le mot ḥpṣ ne se rattache pas 

toujours à Dieu (cf. Qo 12,1.10); 2- ce mot peut difficilement avoir 

ici un aspect volitif, car on voit mal comment il pourrait y avoir un 

désir de pleurer, de gémir ou de perdre (cf. Qo 3,4a.c.6b).  

En Qo 3,11, la traduction du mot ‘lm par « mystère du monde » 

(p. 44 et 114) sera également critiquée par maints exégètes, puisque 

le contexte immédiat indique clairement que ce mot doit d’abord 

avoir une connotation temporelle (Qo 3,1-9; cf. aussi Qo 1,4.10; 

2,16; 9,6 et 12,5). En outre, le sens clairement temporel du mot ‘lm 

en Qo 3,14 (précédé du l comme en Qo 1,4.10; 2,16 et 9,6) et 

l’expression « du commencement jusqu’à la fin » au v. 11c sont 

deux autres indices qui montrent que le mot ‘lm ne peut avoir ici 

qu’un sens temporel. En Qo 3,11, il est donc préférable de rendre 

‘lm par « sens de la durée », « notion du temps total » ou « temps 

lointain », c’est-à-dire le temps des origines et le temps de la fin, 



Recension 

292 

comme l’indique précisément le v. 11c. Par ailleurs, on peut aussi 

comprendre que ce mot désigne le « temps caché ». En effet, 

l’emploi du mot ‘lm sans w peut faire référence à un jeu de mots 

entre le temps lointain (‘wlm) et ce qui est caché ou secret (cf. la 

racine ‘lm en Qo 12,14), d’où le « temps caché », le temps de Dieu, 

le temps dont le commencement et la fin échappent au savoir 

humain (Qo 3,11c).  

Plus d’un exégète contestera aussi la traduction de Qo 7,26 (« et 

je trouve plus amère que la mort la femme dont le cœur est un piège 

et un filet ») et l’interprétation selon laquelle Qohélet ne viserait ici 

qu’une catégorie de femmes, soit la femme illicite du livre des 

Proverbes personnifiée comme Dame Folie (p. 64 et 143-144). Cela 

dit, il est vrai qu’aucune interprétation de ce verset ne fait 

l’unanimité. 

Comme tous les commentateurs, Fisch a dû expliquer les 

contradictions apparentes ou réelles qui pullulent dans le livre de 

Qohélet. Il est bien connu que plusieurs exégètes sont d’avis que 

ces contradictions proviennent du fait que le livre de Qohélet aurait 

été rédigé par plus d’un auteur. Fisch refuse cette solution et estime 

que tout le livre, y compris la finale en Qo 12,9-14, est d’un seul 

auteur (p. 1, 111 et 171). Plus précisément, il est d’avis que Qohélet 

utilise exclusivement la première personne pour présenter les 

différentes étapes de son propre parcours philosophique. Autrement 

dit, les opinions, les observations et les conclusions formulées à la 

première personne sont toujours les siennes, comme c’est le cas, 

par exemple, dans la transition de la troisième personne à la 

première en Qo 1,12. En revanche, Fisch considère que Qohélet 

réserve l’emploi de la troisième personne à deux types 

d’affirmations : 1- celles de ses adversaires (tels les partisans de 

l’hédonisme au chapitre 9), qu’il réfute ensuite avec brio ; 2- des 

observations et des conclusions sur lesquelles il pense que tous 

devraient être d’accord, comme c’est le cas, par exemple, en Qo 

1,1-11 (p. 99, 108 et 179). Malheureusement, les passages censés 

représenter la position des adversaires ou l’opinion commune ne 

sont pas toujours clairement identifiés.  

 

 

 



Recensions 

293 

L’ouvrage se termine par une bibliographie comprenant peu 

d’études exégétiques (p. 181-185) et un index de noms propres et 

de thèmes (p. 186-188). En définitive, bien qu’il soit loin de 

résoudre les nombreuses énigmes du livre de Qohélet, ce double 

commentaire relancera sûrement les débats sur la théologie et 

l’anthropologie de ce petit livre de sagesse. 

 

 

 

Jean-Jacques LAVOIE 

Université du Québec à Montréal 

 


