
RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 295–298 

295 

Recension 
 

Francesco Piraino. 2023. Le soufisme en Europe. Islam, 

ésotérisme et new age. 

Paris : IRMC - Karthala, 407 p. 

 
Le soufisme est un indicateur du religieux islamique peu 

documenté dans l’Hexagone. Il est ici étudié en France et en Italie, 

dessinant ainsi des tendances à l’ensemble de l’Europe. Piraino 

s’emploie à montrer la densité du soufisme contemporain porteur 

d’une hybridation qui donne à voir la complexité d’un phénomène 

que les êtres humains ont de tout temps façonné. 

Issu de la thèse de l’auteur soutenue en 2016 ainsi que des 

travaux de recherches postdoctorales (2017–2019 et 2020–2022), 

cet ouvrage, préfacé par Mark Sedgwick, organisé en sept chapitres 

et un glossaire, propose une immersion dans le soufisme 

confrérique analysé à la charnière de la sacra doctrina (tradition 

discursive) et de la scientia experimentalis (la mystique). Malgré 

les « attaques et les tensions » (p. 66), le soufisme, taṣawwuf en 

arabe, se perpétue, augurant ainsi la production de nouvelles 

pratiques, voire de nouvelles doctrines. Il investit également le 

champ de la politique.  

Pour lever le voile sur les quatre confréries (tarīqa) étudiées : la 

Qādiriyya-Būdshīshiyya, la Shādiliyya-Darqāwiyya-’Alāwiyya, la 

Aḥmadiyya-Idrīssiyya-Shādhiliyya et la Naqshbandiyya-

Ḥaqqāniyya, l’auteur participe à l’ensemble des rituels, tel un 

disciple, en France, au Maroc, en Italie, à Chypre et en Algérie, les 

confréries étant majoritairement transnationales. Si l’une l’invite à 

se convertir à l’islam, une autre essaiera de le « guénoniser », 

autrement dit le « convaincre du bien-fondé des positions 

guénoniennes » (p. 310), et précisément l’emblématique « Tradition 

primordiale ». Cette odyssée parmi les apprentis soufis, les cheikhs 

(guides spirituels) et les muqqadams (représentants du cheikh), 

éclaire une dimension du religieux islamique dans le Vieux 

Continent bien souvent négligée en sociologie des religions : 

l’expérience expérientielle de Dieu, la mystique. 

Après la présentation de la méthodologie en introduction, les 

chapitres 1 et 2 s’attellent à analyser la densité du soufisme dans 



Recension 

296 

une double dimension : mystique et sacra doctrina. L’émergence 

de la mystique est examinée en contexte religieux chrétien, ainsi 

que dans le cadre des sciences sociales, pour l’envisager, in fine, 

comme élément constitutif du soufisme, lequel ne doit pas être 

séparé de la sacra doctrina. Cet emboîtement fonde le chemin de la 

connaissance de Dieu : purification de l’ego, guidance singulière 

d’un cheikh, pour la première, et tradition discursive lue à la 

lumière des textes sacrés, pour la seconde. 

Le soufisme en contexte européen (chapitre 3) est appréhendé à 

travers plusieurs sources et influences. Si les premiers migrants ont 

installé des confréries ethniquement homogènes, l’auteur présente 

un soufisme hétérogène. Si ésotérisme et soufisme possèdent 

quelques traits communs, l’auteur souligne le caractère islamique 

socio-historique du soufisme. Sans opposer un soufisme 

« traditionnel » (p. 111) et un soufisme européen « contrefait » 

(p. 111), qui serait incarné à la fois par l’héritage guénonien, le 

religionisme et le new age, l’auteur interroge les emprunts 

réciproques des pratiques : certaines confréries s’inspirent des 

pratiques new age, à l’inverse, « certains mouvements soufis new 

age s’emparent à nouveau des récits islamiques » (p. 111).  

L’auteur analyse les conditions de la diffusion de la confrérie 

Qādiriyya-Būdshīshiyya (chapitre 4). Une « réorientation 

spirituelle » (p. 118) du socle des rituels, sans perdre le caractère de 

l’orthodoxie malékite et un « prosélytisme intense » (p. 119) ont 

permis de séduire notamment des « spiritual seekers » (p. 123). 

L’histoire de la confrérie Shādhiliyya-Darqāwiyya-’Alawiyya 

(chapitre 5) est associée à deux figures : le cheikh Buzidi de la 

confrérie Darqāwiyya-Shādhiliyya (m. 1909), personnage 

iconoclaste « connu pour se rendre au sein des maisons closes pour 

instruire les prostituées » (p. 173) et Khaled Bentounes, le cheikh 

actuel. L’auteur relate l’histoire d’une confrérie avec, en toile de 

fond, le colonialisme français, des accusations d’espionnage, 

l’enjeu du nécessaire « renouvellement » (tajdīd) de l’islam, la 

redéfinition de la place de la femme dans la société (et dans la 

confrérie), la prééminence du dialogue interreligieux pour la 

promotion de la paix, etc., et les velléités d’une « dé-islamisation ». 

En effet, en 2013, la proposition du président de l’Association 

Internationale Soufie Alāwiyya de France (AISA-France) de 

supprimer toutes références religieuses dans les statuts de la 



Recensions 

297 

confrérie n’a pas été plébiscitée, preuve d’une confrérie « à forte 

empreinte sunnite, centrée sur le respect du fiqh malékite » (p. 188). 

Grâce à une présence numérique supérieure, mais aussi au 

charisme de cheikh Nazim et un message fondé sur l’amour 

universel, la Naqschbandiyya-Ḥaqqāniyya (chapitre 6), est la plus 

répandue dans le monde : « Un véritable soufisme pour tous » 

(p. 298). Une porosité doctrinale assumée (l’ouverture aux discours 

new age, l’appropriation de l’ennéagramme présenté comme un 

« héritage naqshbandi » (p. 245), rituel du miroir, concerts soufis) 

explique la diversité des profils des disciples. Contrairement à ses 

homologues, cette confrérie s’organise autour de véritables 

entrepreneurs spirituels. Le décès du cheikh en 2014 ouvre la 

question épineuse de la succession qui ne concerne pas seulement 

l’identité de la personne, car certains aspirent à une réorientation 

sur l’orthodoxie islamique. 

D’emblée, le chapitre 7, consacré à la confrérie Aḥmadiyya-

Idrīssiyya Shādhiliyya (AIS) à empreinte guénonienne, nous plonge 

dans un soufisme intellectualisé (p. 329) et verbalisé : le débat, la 

disputation autour de livres et de sujets, tels que la métaphysique, 

font partie intégrante des rituels. L’auteur insiste sur sa structure à 

cheval entre l’Italie et la France, sa singularité, son ambition et sur 

les tensions internes et externes. Composée d’une petite 

communauté essentiellement constituée de convertis diplômés 

cultivés, issus de la petite et moyenne bourgeoisie, elle aspire à 

représenter l’islam italien, paradoxalement à distance de la 

communauté musulmane italienne immigrée, pourtant majoritaire. 

Caractérisée par un certain conservatisme sur les « questions 

d’ordre moral et politique » (p. 319), l’AIS utilise une forme de 

lobbying, une « métapolitique […] qui vise à marquer la culture et 

la société sans pour autant chercher à conquérir les pouvoirs 

étatiques » (p. 321). Ses cibles privilégiées sont les élites politiques 

et religieuses, seules capables « de redresser l’ordre métaphysique » 

(p. 321). La solide formation du cheikh Yahya Pallavicini, fils du 

fondateur, qui, contrairement à son père, a étudié les sciences 

islamiques, n’est pas étrangère au projet d’une « dé-ésotérisation, 

entendu comme processus d’élargissement des contours 

guénoniens » (p. 337), laquelle ne fait pas l’unanimité. 

Les « conclusions », dernière partie de cet ouvrage, reprennent 

le propos central, les hybridations du soufisme et sa relation avec la 

politique classée en quatre idéaux-types : désintérêt, contrôle, 



Recension 

298 

influence et réconciliation avec la modernité. À la question, 

comment distinguer le « vrai soufisme » d’un « pseudo-

soufisme » ?, Piraino souligne, en s’appuyant sur une enquête 

ethnographique abondamment documentée, une réalité tout sauf 

binaire, un phénomène en mouvement qui se déploie dans un 

espace transnational et bouscule les sujets sociétaux. 

 

 

Layla BENHAMMOU 

École des hautes études en sciences sociales  

 


