RELIGIOLOGIQUES, no 46, printemps/automne 2024, 295-298

Recension

Francesco Piraino. 2023. Le soufisme en Europe. Islam,
ésotérisme et new age.

Paris : IRMC - Karthala, 407 p.

Le soufisme est un indicateur du religieux islamique peu
documenté dans 1’Hexagone. Il est ici étudié en France et en Italie,
dessinant ainsi des tendances a 1’ensemble de 1’Europe. Piraino
s’emploie @ montrer la densité¢ du soufisme contemporain porteur
d’une hybridation qui donne a voir la complexité d’un phénomene
que les étres humains ont de tout temps fagonné.

Issu de la thése de 1’auteur soutenue en 2016 ainsi que des
travaux de recherches postdoctorales (2017-2019 et 2020-2022),
cet ouvrage, préfacé par Mark Sedgwick, organisé en sept chapitres
et un glossaire, propose une immersion dans le soufisme
confrérique analysé a la charniére de la sacra doctrina (tradition
discursive) et de la scientia experimentalis (la mystique). Malgré
les «attaques et les tensions» (p. 66), le soufisme, tfasawwuf en
arabe, se perpétue, augurant ainsi la production de nouvelles
pratiques, voire de nouvelles doctrines. Il investit également le
champ de la politique.

Pour lever le voile sur les quatre confréries (tariga) étudiées : la
Qadiriyya-Biudshishiyya, la Shadiliyya-Darqawiyya-’Alawiyya, la
Ahmadiyya-Idrissiyya-Shadhiliyya et la  Nagshbandiyya-
Hagqaniyya, 1’auteur participe a 1’ensemble des rituels, tel un
disciple, en France, au Maroc, en Italie, a Chypre et en Algérie, les
confréries étant majoritairement transnationales. Si I’une I’invite a
se convertir a I’islam, une autre essaiera de le « guénoniser »,
autrement dit le «convaincre du bien-fondé des positions
guénoniennes » (p. 310), et précisément 1’emblématique « Tradition
primordiale ». Cette odyssée parmi les apprentis soufis, les cheikhs
(guides spirituels) et les muqqgadams (représentants du cheikh),
éclaire une dimension du religieux islamique dans le Vieux
Continent bien souvent négligée en sociologie des religions :
I’expérience expérientielle de Dieu, la mystique.

Aprés la présentation de la méthodologie en introduction, les
chapitres 1 et 2 s’attellent a analyser la densité¢ du soufisme dans

295



Recension

une double dimension : mystique et sacra doctrina. L’émergence
de la mystique est examinée en contexte religieux chrétien, ainsi
que dans le cadre des sciences sociales, pour 1’envisager, in fine,
comme ¢élément constitutif du soufisme, lequel ne doit pas étre
séparé de la sacra doctrina. Cet emboitement fonde le chemin de la
connaissance de Dieu : purification de 1’ego, guidance singuliere
d’un cheikh, pour la premicre, et tradition discursive lue a la
lumiére des textes sacrés, pour la seconde.

Le soufisme en contexte européen (chapitre 3) est appréhendé a
travers plusieurs sources et influences. Si les premiers migrants ont
installé des confréries ethniquement homogénes, 1’auteur présente
un soufisme hétérogéne. Si ésotérisme et soufisme possédent
quelques traits communs, 1’auteur souligne le caractére islamique
socio-historique du soufisme. Sans opposer un soufisme
«traditionnel » (p. 111) et un soufisme européen « contrefait»
(p- 111), qui serait incarné a la fois par 1’héritage guénonien, le
religionisme et le new age, 1’auteur interroge les emprunts
réciproques des pratiques : certaines confréries s’inspirent des
pratiques new age, a I’inverse, « certains mouvements soufis new
age s’emparent a nouveau des récits islamiques » (p. 111).

L’auteur analyse les conditions de la diffusion de la confrérie
Qadiriyya-Budshishiyya ~ (chapitre 4).  Une  «réorientation
spirituelle » (p. 118) du socle des rituels, sans perdre le caractére de
I’orthodoxie malékite et un « prosélytisme intense » (p. 119) ont
permis de séduire notamment des « spiritual seekers » (p. 123).

L’histoire de la confrérie Shadhiliyya-Dargawiyya-’Alawiyya
(chapitre 5) est associée a deux figures : le cheikh Buzidi de la
confrériec  Dargawiyya-Shadhiliyya  (m. 1909),  personnage
iconoclaste « connu pour se rendre au sein des maisons closes pour
instruire les prostituées » (p. 173) et Khaled Bentounes, le cheikh
actuel. L’auteur relate I’histoire d’une confrérie avec, en toile de
fond, le colonialisme frangais, des accusations d’espionnage,
I’enjeu du nécessaire «renouvellement» (tajdid) de I’islam, la
redéfinition de la place de la femme dans la société¢ (et dans la
confrérie), la prééminence du dialogue interreligieux pour la
promotion de la paix, etc., et les velléités d’une « dé-islamisation ».
En effet,en 2013, la proposition du président de 1’Association
Internationale Soufie Alawiyya de France (AISA-France) de
supprimer toutes références religieuses dans les statuts de la

296



Recensions

confrérie n’a pas été plébiscitée, preuve d’une confrérie « a forte
empreinte sunnite, centrée sur le respect du figh malékite » (p. 188).

Grace a une présence numérique supérieure, mais aussi au
charisme de cheikh Nazim et un message fondé sur I’amour
universel, la Nagschbandiyya-Haqqaniyya (chapitre 6), est la plus
répandue dans le monde: «Un véritable soufisme pour tous»
(p- 298). Une porosité doctrinale assumée (1’ouverture aux discours
new age, 1’appropriation de I’ennéagramme présenté comme un
« héritage nagshbandi » (p. 245), rituel du miroir, concerts soufis)
explique la diversité des profils des disciples. Contrairement a ses
homologues, cette confrérie s’organise autour de véritables
entrepreneurs spirituels. Le décés du cheikh en 2014 ouvre la
question épineuse de la succession qui ne concerne pas seulement
I’identité de la personne, car certains aspirent & une réorientation
sur 1’orthodoxie islamique.

D’emblée, le chapitre 7, consacré a la confrérie Ahmadiyya-
Idrissiyya Shadhiliyya (AIS) a empreinte guénonienne, nous plonge
dans un soufisme intellectualisé (p. 329) et verbalisé : le débat, la
disputation autour de livres et de sujets, tels que la métaphysique,
font partie intégrante des rituels. L’auteur insiste sur sa structure a
cheval entre I’Italie et la France, sa singularité, son ambition et sur
les tensions internes et externes. Composée d’une petite
communauté essentiellement constituée de convertis diplomés
cultivés, issus de la petite et moyenne bourgeoisie, elle aspire a
représenter 1’islam italien, paradoxalement a distance de la
communauté musulmane italienne immigrée, pourtant majoritaire.
Caractérisée par un certain conservatisme sur les «questions
d’ordre moral et politique » (p. 319), ’AIS utilise une forme de
lobbying, une « métapolitique [...] qui vise & marquer la culture et
la société sans pour autant cherchera conquérir les pouvoirs
étatiques » (p. 321). Ses cibles privilégiées sont les élites politiques
et religieuses, seules capables « de redresser 1’ordre métaphysique »
(p- 321). La solide formation du cheikh Yahya Pallavicini, fils du
fondateur, qui, contrairement a son peére, a étudié les sciences
islamiques, n’est pas étrangére au projet d’une « dé-ésotérisation,
entendu comme processus d’élargissement des contours
guénoniens » (p. 337), laquelle ne fait pas ’'unanimité.

Les « conclusions », derniére partie de cet ouvrage, reprennent
le propos central, les hybridations du soufisme et sa relation avec la
politique classée en quatre idéaux-types: désintérét, controle,

297



Recension

influence et réconciliation avec la modernité. A la question,
comment distinguer le «vrai soufisme» d’un «pseudo-
soufisme » ?, Piraino souligne, en s’appuyant sur une enquéte
ethnographique abondamment documentée, une réalité tout sauf
binaire, un phénoméne en mouvement qui se déploie dans un
espace transnational et bouscule les sujets sociétaux.

Layla BENHAMMOU

Ecole des hautes études en sciences sociales

298



