RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 5-18

Perspectives pour penser le rapport
entre religieux et cinéma

Jonathan QUESNEL *

Dans ce numéro thématique portant sur le religieux et le cinéma,
nous examinerons le rapport entre 1’indicible, le sens et les
modalités du langage. En effet, lorsque L. Wittgenstein (1993)
affirme dans son Tractatus que « sur ce dont on ne peut parler, il
faut garder le silence » (aphorisme 7), il nous parle des limites du
langage tout en affirmant que ce qui doit étre tu, peut, en revanche,
étre montré : « il y a assurément de 1’indicible. Il se montre, c’est le
Mystique » (ibid. : aphorisme 6.522). Or, ce qui se montre s’inscrit
également dans une forme langagi¢re. Notamment dans [’art. Et,
dans le cas qui nous concerne, le cinéma. Le langage se décline
alors en langages, offrant ainsi a 1’étre humain un large spectre de
possibilités pour que la symbolisation de la « chose » cesse d’étre
infranchissable. D’ou deux constats : la nécessité de choisir le
«bon langage » (la poésie sera toujours plus appropriée que les
mathématiques pour « parler » de la mélancolie) ; et le fait aussi
que la fagon dont on parle d’une chose puisse parfois étre plus
significative que ce quelque chose dont on parle. Par conséquent, ce
montrer peut subvertir la fonction nominative du langage pour faire
résonner le signifiant et pour évoquer ce qui ne se dit pas. On
remarque alors le jeu d’une limite qui organise la pensée, le langage
et, plus largement, notre rapport au monde. Une limite qui distingue
ceci de cela, qui permet 1’origine comme elle témoigne de la fin,
qui ouvre et se referme dans le langage pour y laisser vibrer la
présence insaisissable de ce qui échappe a ce dernier. A la fois
paradoxale et efficace, la limite institue des bornes qui séparent et
qui relient, tout en permettant a ces expériences humaines qui

Jonathan Quesnel, Ph. D., est professeur enseignant a I’Université du Québec a
Montréal.



Jonathan QUESNEL

débordent les catégories de la langue mais qui, en méme temps, se
doivent d’étre signifiées par celles-ci pour pouvoir s’inscrire dans
une culture donnée.

La limite est alors oscillation, entre ce qui est et ce qui n’est pas,
entre absence et présence, entre origine et mort, entre le sensible et
Iintelligible... entre ce qui se dit et ce qui se montre. A cet égard,
nous pensons que la limite est constitutive du religieux dans la
mesure ou ce dernier est fondamentalement traversé par elle : il y a
la vie, puis il n’y a plus rien. Et cette limite fondamentale qui
résonne dans toutes les sociétés du monde débouche sur le plus
grand de tous les universaux : I’inéluctabilité de la fin. Maintenant,
comment signifier cette fin ? comment la ritualiser ? comment la
conjurer ? comment la représenter ?

Bref, comment « parler » de mort, de transcendance, de mystere,
de tout ce qui est en soi profondément liminaire ? Comment cerner
ces altérités radicales qui ne trouvent aucune identité¢ langagiére et
que nous désignerons ici comme étant ’Autre' ? Un début
d’adéquation est-il envisageable entre ces enjeux sollicités par le
religieux depuis la nuit des temps et un dire particulier ? Comment
mettre en mots le moment de notre naissance et celui de notre
trépas ? Comment saisir, que ce soit sous la forme d’une pensée,
d’une parole ou d’une action, cette limite indiscernable qui
distingue la vie de la mort, ’existence de la disparition... nous

L’Autre est, en lui-méme et pour lui-méme, hors catégorie, inobjectivable et en
déficit de signification. Il ne s’arrime a aucune forme de nomination et de
réalité. 1l n’est pas le socle de I’ordre symbolique, ni ce a partir de quoi le
discours se constitue (comme chez Lacan), il n’est pas le contraire du nous, ni
Ialter de 1’ego (comme chez Levinas), il n’est pas le néant qui se refuse & I’Etre
(comme chez Sartre), il n’est porté par aucune cause et n’est porteur d’aucune
détermination. Bref, I’ Autre tel que nous le définissons ici, tout comme chez
Jacques Pierre d’ailleurs (2009), ne fait qu’exposer les défaillances du langage
et le mystére du réel. En cela, il est ce mode paradoxal de la phénoménalité qui
désigne une présence toujours absente, qui ouvre la possibilité que le possible ne
soit pas, qui permet a la pensée de concevoir ’abstraction la plus abyssale et
angoissante qui soit : rien. Or, I’ Autre n’est pas une négation passive, il dérange
la présence : celle des humains, celle du monde. Et il le fait depuis des
millénaires. Mais, surtout, il le fait en errant dans I’antichambre des mots, tout
en y instaurant un écart irrattrapable par ces derniers. En méme temps, si 1’ Autre
est en lui-méme toujours déficitaire d’intelligibilité et ne peut étre appréhendé
que sous le mode de la négation, le Méme qu’il borde, quant a lui, renvoie a
toutes les formes intelligibles et donne une identité aux états de choses et aux
étres.



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma

renvoyant ainsi a 1'un des problémes philosophiques les plus
radicaux qui soient : pourquoi y a-t-il quelque chose plutdt que rien
(Heidegger, 1967 : 14)? Voici la de bien vastes questions
auxquelles les contributions de ce numéro chercheront a répondre.

En effet, a I’instar des religions, de la mythologie ou de la
métaphysique, 1’art s’est confronté a ces questions. Il s’agira de
réfléchir a la fagon dont s’y prend le cinéma, c’est-a-dire a la facon
dont il met en place un dispositif symbolique a partir de cinq
¢éléments qui lui sont propres : le temps, I’espace, I’image, le son et
le mouvement. Un dispositif ou s’enchevétrent le métaphorique, la
catharsis et le sensible, recoupant par le fait méme toutes les
modulations de 1’expression artistique (le récit, la prose, la poésie,
la picturalité, la musique et la corporalité). En somme, un dispositif
apte a évoquer I’indicible tout en établissant des liens significatifs
avec certaines fonctions du religieux.

Pour comprendre la suite de notre propos, nous invitons le
lectorat a se poser tout de suite la question : comment le cinéma
symbolise-t-il ['indicible ? Le chemin qui sera parcouru pour y
répondre débouchera, d’une part, sur des analyses substantives de
films; d’autre part, sur des postures structuralistes et
fonctionnalistes a I’égard du cinéma.

Le probléme de I’indicible

L’essentiel de la proposition concernera donc 1’articulation entre
la part indicible du religieux et le cinéma, et cherchera, avant toute
chose, a comprendre plus précisément le rapport qu’entretient le
langage avec ce qui le déborde et qui 1’ébranle. A I’ére de la
mondialisation et de la sécularisation, 1’ Autre s’en trouve la plupart
du temps exclu socialement ou aseptisé sémantiquement, a telle
enseigne qu’il n’y est presque plus représenté. Ce qui nous pousse a
poser la question suivante : comment le cinéma peut-il alors
contribuer a la symbolisation de 1’Autre compte tenu du fait que
nos sociétés, sous ’emprise du technicisme, de la science et du
marché, en font peu de cas? Les problémes sémantiques qui
concernent le religieux ont beau étre refoulés dans la sphére privée,
étre assujettis aux cadres législatif et juridique d’un gouvernement
donné ou noyés dans un bruit de fond assourdissant, ils ne peuvent
étre tenus complétement au silence. Il reste toujours dans la culture



Jonathan QUESNEL

la possibilité d’utiliser des stratégies langagiéres pour les montrer,
les figurer, les évoquer... et nous verrons dans les prochaines pages
que ces stratégies sont bien vivantes dans 1’art cinématographique.

Or, si I’ Autre n’est plus considéré pour ce qu’il est, & savoir un
déficit de signification qui effrite les fondations de 1’explication, du
cartésianisme et, plus largement, du langage dénotatif, le probleme
devient double: non seulement I’indicible ne peut plus étre
problématisé, mais le simple fait de vouloir le problématiser cesse
d’étre pertinent. Et la modernité cesse du méme coup de déployer
des stratégies langagiéres pour intégrer une sorte d’expérience qui
ouvre sur de I’incertain et de 1’indéterminable. Pire encore, cette
sorte d’expérience passe du coté du symptome, de la pathologie, de
I’insuffisance, de la renonciation ou de la calamité. Il appert donc
que ce qui concerne le religieux s’¢loigne progressivement de la vie
du quotidien et se vide de tout mystére. Et se désintéresser du
mystére revient alors a se désintéresser des questions qui habitent
I’humanité depuis plus de cent mille ans : existe-t-il un « au-dela »,
un « plus que », une « autre réalité » que celle de I’ici-bas ? Mais
alors, quelles fonctions sociales et symboliques les films peuvent-
ils bien opérer en lien avec ces grands enjeux existentiels ? Est-ce
que, dans la contemporanéité, 1’art peut prendre le relais du
religieux ? Peut-il s’observer dans les mécanismes de ces mémes
sociétés une sorte de déplacement ou de recomposition du
religieux ? Est-ce que le cinéma peut, a sa maniére, vivifier ces
grandes questions sans nécessairement avoir la certitude d’en
connaitre les réponses ?

Cinéma, agentivité et connaissance

Le travail d’interprétation effectué dans ce numéro permet de
penser qu’a travers son dispositif, le cinéma est en mesure de gérer
symboliquement 1’indicible. Plus encore, il peut étre I’instigateur
d’une puissante agentivité et devenir un acteur incontournable pour
repenser notre rapport a 1’Autre et opérer ainsi des fonctions
sociales et symboliques qui se rapprochent, a certains égards, de
celles du religieux.

Partant, 1’anthropologie d’Alfred Gell est éclairante pour notre
propos dans la mesure ou elle suggeére de penser les objets d’art
comme des entités capables d’agir dans et sur la société. Ces



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma

derniers influencent le corps social dans lequel ils s’inscrivent en
agissant sur les relations humaines comme des acteurs sociaux a
part entiére puisque :

[...] les «objets» comme les poupées ou les voitures
peuvent ainsi apparaitre comme des « agents» dans
certaines situations sociales, et il en va de méme, par
extension, des « ceuvres d’arts [sic] ». (Gell, 2009 : 24.)

Le cinéma refléte pour ainsi dire le monde dans lequel nous
vivons tout en y participant et en le transformant. Par sa forme et
par son contenu, il permet, d’une part, le dépassement de 1’indicible
et génere, d’autre part, un type de connaissance ou l’intelligible et
le sensible laissent vibrer 1’ambiguité de 1’Autre dans le langage.
Les spectateurs et spectatrices peuvent bien se projeter dans les
personnages et leurs aventures, mais ils et elles le font toujours a
travers les effets d’une esthétique qui raccorde des images et du son
a du sens. Evidemment, I’esthétique ne peut opérer de la méme
facon d’une subjectivit¢é a 1’autre. Néanmoins, lorsqu’il y a
rencontre entre esthétique et intimité, un travail de compréhension
et d’appropriation de I’expérience est mis en route chez 1’auditoire ;
les vecteurs de cette compréhension — ici les films — deviennent
alors de véritables agents sociaux, interagissant avec les sujets pour
fagonner leur rapport a eux-mémes, a 1’autre et au monde.

C’est pourquoi les films ne peuvent étre réduits a du
divertissement ou a des enjeux mercantiles ; ils montrent des zones
de I’expérience qui sont trop souvent dans 1’angle mort de la raison
et du dire. C’est alors dans ce processus de réflexivité que les films
peuvent opérer des transformations individuelles et collectives.

Pensons notamment au film The Exorcist de William Friedkin et a 1’émoi qu’il
créa dans I’imaginaire collectif, obligeant les spectateurs a repenser leur position
face a la mort et a ’existence des esprits maléfiques. Pensons également aux
films tels que Dune, Lord of the Rings ou encore Harry Potter, qui sont devenus
de véritables phénomeénes sociaux : des communautés de dizaines de milliers de
sujets se sont créées autour de ces ceuvres devenues « réelles ». Pensons a la
série télévisuelle Faire ceuvre utile, diffusée sur les ondes d’ICI ARTV au
Québec, mettant en scéne des personnes qui ont vécu des expériences
traumatisantes (la mort d’un proche, I’annonce d’une maladie incurable, etc.) et
qui, apres avoir trouvé refuge dans ’art, rencontrent les artistes pour les en
remercier. Ces exemples témoignent tous d’une agentivité propre aux films et
aux ceuvres d’art en général dans laquelle le cadre exclusivement artistique est
dépassé pour se déployer relationnellement dans I’ensemble de la société.



Jonathan QUESNEL

Leur résonance témoigne ainsi de leur valeur heuristique et
constitue un mode de connaissance a part entiere. Francois
Laplantine, dans son anthropologie modale, aborde précisément ce
probléme :

Pourquoi, confronté a 1’activité qui consiste 8 nommer une
forme, une couleur, une phrase musicale, ressentons-nous
en effet ’impression pénible que les mots nous manquent
et que la chose est « indescriptible » ? Quel rapport y a-t-il
entre les mots et les sensations, entre les sons et les
images ? Que faisons-nous quand nous pronongons le mot
rouge ou que nous 1’entendons ? Nous pronongons un son
et, dans le méme mouvement, nous faisons « apparaitre une
image ». « Mais peut-on penser sans parler » ? Autrement
dit peut-il exister une pensée en image ? (Laplantine,
2007 : 60.)

La question est purement rhétorique parce que nous croyons y
avoir déja répondu dans ce numéro. Elle est néanmoins centrale
pour réfléchir a ce que nous appelons la fonction heuristique de
I’art en général et du cinéma en particulier. Bref, la pensée et le
sens ne sont pas réductibles aux mots et peuvent se déployer
autrement. Mais la difficulté avec ce type de connaissance est
qu’elle ne peut aborder 1’ Autre pour lui-méme et en lui-méme. Elle
ne peut ’appréhender que dans son rapport paradoxal avec le
Méme, 1a ou il y a oscillation continuelle entre ce qui se dit et ce
qui se montre. Or, 1’'une des particularités du dispositif
cinématographique consiste justement en cette oscillation ; ce qui
défile devant nos yeux et nos oreilles est toujours en tension entre
I’image et le son, entre le temps et I’espace, entre le dire et le
montrer, permettant ainsi au sens de rester en mouvement et de ne
pas se fixer une fois pour toutes dans la parole. En somme, il y a de
I’incomplétude dans ce type de connaissance et c’est précisément
ce «reste» qu’il faut considérer lorsque nous nous attaquons a
I’Autre. L’esthétique devient alors I’un des lieux ou peuvent étre
vécues pour elles-mémes ces tensions et cette oscillation. C’est
d’ailleurs par I’esthétique que 1’Autre trouve le moyen d’exister
dans le Méme. L’écart entre les deux n’est plus repoussé ou comblé
par la parole ; I’écart se montre sans se dire et c’est a partir de ces
monstrations qu’on peut ensuite dire quelque chose. Certes, ce sera
un dire incomplet, toujours a reprendre et qui donnera naissance a
tous les systémes métaphysiques tentant de rendre compte des

10



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma

mystéres de la vie et de la mort. Mais un dire qui « parle » de
I’ambiguité de I’Autre sans la pathologiser, la dénaturer ou
I’aseptiser. L’esthétique porte ainsi sur ce que Jean-Marie Schaeffer
appelle des « situations de connaissance incompléte » :

[...] sur toute une famille de situations de ce type [...]
portant sur des interrogations qui a la fois importent de
maniére cruciale aux humains et qu’il est néanmoins
impossible d’appréhender par nos stratégies cognitives
canoniques [...] On sait I’importance de la création
artistique mais aussi celle de 1’expérience esthétique dans
plusieurs familles de comportements anthropologiques
qu’on pourrait décrire comme des situations de risque
communicationnel extréme : lorsque nous entrons en
rapport avec une altérité, par exemple avec les morts ou les
ancétres, ou encore lorsque nous nous adressons aux esprits
et aux dieux, ou encore lorsque nous nous interrogeons sur
notre situation dans le monde social, naturel ou cosmique,
mais aussi, sur un plan individuel, lorsque nous nous
trouvons face a 1’énigme de notre propre existence et de
notre finitude [...] Dans la plupart des communautés
humaines, ces situations de communication incertaine,
risquée, se sont cristallisées sous la forme d’une famille de
productions  apparentées transculturellement (danses,
ornements, sculptures, productions verbales,
représentations picturales, etc.), que nous, en Occident,
avons coutume de réunir sous le terme « art». Et dans
toutes les cultures, les humains ont su tirer profit d’un
ensemble de ressources mentales dont la genése remonte
haut dans [D’histoire du vivant, pour se ménager des
expériences ou tout semble tomber en place, simplement et
naturellement, ne laissant momentanément plus de lieu
pour quelque question ou inquiétude que ce soit. C’est
I’accés a ces moments d’immanence heureuse qu’en
Occident nous avons coutume (depuis trois siécles) de
désigner par le terme d’« esthétique ». (Schaeffer, 2015 :
309-310.)

A cet égard, on peut aisément penser que la fonction sociale de
I’art et, plus particulierement du cinéma, consiste a dépasser
I’indicible a travers un dispositif constitué d’images en mouvement
et de son. Sur le plan sémantique, ’esthétique cinématographique
fait résonner cette altérité qui sera questionnée tout au long du
présent numéro, peu importe le visage qu’elle portera, et nous

11



Jonathan QUESNEL

verrons qu’elle le fait par le moyen de procédés tout aussi uniques
qu’efficaces. Cet Autre n’est alors plus une catégorie du langage
qui pose probléme a la pensée scientifique ; il devient 1’objet d’une
phénoménologie qui se manifeste a travers le dispositif des films.

Parce qu’il en a les moyens esthétiques, le cinéma peut devenir
le lieu d’une expérience profondément marquante, opérant ainsi des
fonctions que 1’on peut observer dans le fait religieux, a savoir la
gestion symbolique de I1’Autre. Il est évident qu’un film
documentaire traitant des mythes de création d’une communauté
autochtone, par exemple, ne découle pas de ce type d’expérience.
Aussi, ’expérience de visionnement d’un film n’opére pas de
différenciation ontologique entre le sacré et le profane,
contrairement a la récitation d’un texte mythique dans un cadre
rituel proprement religieux. Mais, cette expérience de visionnement
peut tout de méme opérer une transformation significative du sujet
et faire résonner dans le dire quelque chose qui lui échappe.
Partant, ces mécanismes sémantiques deviennent d’autant plus
pertinents a notre propos dans la mesure ou les films a 1’étude
touchent a des enjeux spirituels et religieux inhérents a toutes les
cultures humaines : pourquoi vivons-nous ? pourquoi mourrons-
nous ?

Cinéma et religieux

On voit dés lors se dessiner des chemins peu explorés sur les
rapports entre cinéma et religieux. Une ceuvre peut en effet
comporter implicitement des enjeux religieux tout en appartenant a
un univers qui ne 1’est pas. En méme temps, cette ceuvre, a travers
son dispositif singulier et I’agentivité qu’elle exerce dans la société,
peut aussi participer a la gestion symbolique de 1’Autre. La
frontiére entre le religieux et 1’esthétique se brouille alors, le fait
religieux et le fait esthétique ne pouvant plus étre cantonnés dans
leur spécificité respective, appelant du méme coup la philosophie,
I’anthropologie, les sciences des religions et les études
cinématographiques & étudier leurs accointances. Ces
rapprochements entre religieux et cinéma sont, bien entendu,
circonstanciels et se doivent d’étre démontrés chaque fois qu’ils
sont invoqués pour éviter I’amalgame, les comparaisons douteuses
et la surinterprétation. Néanmoins, par-dela ces précautions

12



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma

nécessaires, il est tout de méme avis¢ de penser que ces
accointances existent et qu’il est important de les penser. En tout
cas, nous espérons que ce numéro aura démontré le bien-fondé
d’une telle réflexion et contribué a défricher un terrain resté a ce
jour presque « sauvage » dans le milieu de la recherche.

L’intention premiére de cette publication, au-dela de ’analyse
d’ceuvres cinématographiques particuliéres, était de questionner le
fait religieux dans ses déplacements et ses recompositions.
Autrement dit, de réfléchir a sa manifestation hors des religions
traditionnelles afin de mieux déceler le besoin universel auquel il
répond : donner un sens & notre existence et a notre finitude. La
sécularisation de nos sociétés est 1’occasion, pour les sciences
humaines et sociales, d’observer les déplacements et
recompositions en question a partir d’une posture que nous
appelons « religiologique », pour y mettre en lumiére ce qu’il y a
d’invariant dans la condition humaine. Le religieux et le sacré
deviennent alors des objets de recherches transculturels qui
débordent le cadre des religions « instituées » et permettent d’aller
vers les ressorts anthropologiques fondamentaux qui se manifestent
dans plusieurs formes expressives. A cet effet, I’art est I'une de ces
formes. Cette intimité entre art et religieux est d’ailleurs
¢éloquemment soulignée par les paroles de Thierry Hentsch (1997 :
67-68,71,73.):

L’irréductibilité du religieux vient de ce qu’il y aura
toujours en nous, aussi enfoui soit-il, un désir de sens que
rien de matériel ne saura assouvir. Que nous soyons athées
ou croyants, la question de I’Etre résonne en nous :
« Pourquoi donc y a-t-il de 1’étant et non pas plutot rien ? »
demande Heidegger. Quoi qu’il en soit de I’état actuel de la
métaphysique, la question qu’elle pose demeure [...] Et
comme ce qui était manifestement religieux ne comble plus
nos attentes, il y a fort a parier que ce religieux s’est
déplacé 1a ou on ne le voit pas; plus exactement 1a ou,
contre toute attente, il réapparait sous d’autres noms [...]
Un important transfert s’est ainsi produit en Occident par
lequel T’art est devenu a certains égards plus
authentiquement religieux que la religion. L’art s’est donc
dirigé vers ce qu’il pouvait faire de mieux : « dire » le
manque, la perte, 1’indicible, I’ineffable, sentiments que
I’art, au fond, a toujours su faire surgir.

13



Jonathan QUESNEL

On pourrait donc penser que la frontiére entre le religieux et
I’art étant floue, mobile et perméable, il leur arrive parfois de
passer I’un dans I’autre, devenant deux facettes d’un méme prisme
qui, depuis les premicres sépultures néanderthaliennes jusqu’aux
films de Tarkovski, n’ont jamais cessé¢ de miroiter dans la culture
pour interroger le monde et notre condition mortelle.

Les contributions

Dans les pages qui suivent, le lectorat sera donc invité a
repenser la place et le réle du cinéma dans la société eu égard aux
enjeux de cette condition humaine mentionnée plus haut. L’essence
de ce numéro touche donc a la question du religicux et cherche a
réfléchir a la fonction symbolique du cinéma dans 1’objectif de
repérer, d’une part, des traces — parfois insoupgonnées — du
religieux dans les films et, d’autre part, des dispositifs
cinématographiques aptes a signifier la part indicible de 1’Autre.
Mais pour ce faire, il faut partir d’un objet particulier : les films.
Car c’est a partir d’eux qu’une telle entreprise peut étre échafaudée.

Jacques Quintin, dans son texte « La dimension spirituelle des
films de Terrence Malick : une herméneutique de 1’expérience
humaine », nous invite a réfléchir au statut phénoménal de 1’image,
au rapport entre langage et transcendance ainsi qu’a la gestion
symbolique et ontologique du mysterium dans 1’ceuvre du cinéaste
américain Terrence Malick ; une gestion, nous dit I’auteur, qui
permettrait d’évoquer esthétiquement une forme d’expérience
spirituelle se caractérisant par les questionnements bien plus que
par les réponses. En trame de fond, il sera question d’une
dialectique art-spiritualit¢ dont les deux termes sont
complémentaires et, a partir de cette dialectique, il se dégagera
I’idée que I’art peut participer a des réflexions ou a des expériences
dites spirituelles. L’ceuvre de Malick deviendrait alors un cas
d’étude qui ouvrirait « sur une expérience de la beauté, de I’amour,
de la grace et de la lumiére », invitant ainsi les sujets a entrer « en
dialogue avec la transcendance d’une Présence ».

Anne-Marie Baron, dans son texte « A la recherche d’un
spiritualisme cinématographique », cherche a systématiser notre
rapport & la transcendance par le moyen d’une herméneutique du
cinéma. Cette derniére porte sur deux aspects majeurs : [’un,

14



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma

thématique ; 1’autre, stylistique. Dans le premier, il est question
d’une recherche intertextuelle des mythes sur lesquels reposerait
Iintrigue des films a 1’étude. Dans le second, il est plutot question
d’analyser le spiritualisme cinématographique a partir des théories
de Deleuze et de Schrader. Nous sommes alors invités a penser le
cinéma comme vecteur de spiritualité et non pas seulement comme
véhicule narratif qui « raconterait» une forme ou [’autre de
spiritualité. En fin de compte, Baron met en place un modéle
interprétatif qui cherche a comprendre comment et pourquoi
certains films opeérent des fonctions sociales et symboliques qui
sont concernées par ce qu’Otto appelle le Tout-Autre, proposant du
méme coup une approche singuliére du cinéma ou les films peuvent
a la fois spiritualiser le réel et matérialiser le spirituel.

David El Kenz, dans son texte « Les Diables de Ken Russel a
I’aune de Michel de Certeau : protester par les corps », met en
lumiére la posture critique du cinéaste britannique a 1’égard des
institutions religicuses et de leur pouvoir coercitif. L’auteur suggére
que I’ceuvre de Russel, par le traitement cinématographique d’un
fait historique datant de 1634, porte principalement sur 1’idée d’une
émancipation individuelle et spirituelle a contre-courant de
I’assujettissement doctrinal de I’Eglise catholique et de son autorité
politique. Les Diables serait alors un film qui témoignerait du désir
religieux comme étant une libération a la fois charnelle et
spirituelle. Le film ferait aussi écho a une contre-culture anti-
autoritaire propre a la conjecture dans laquelle il s’inscrit,
recoupant ainsi les enjeux sociopolitiques du Royaume-Uni des
années 1960 a ceux politico-religieux de la France du XVII® si¢cle
qui caractérisent sa trame narrative. En somme, El Kenz nous
propose de comprendre I’ceuvre de Russel comme une critique des
dérives autoritaires des élites politiques a 1’égard du prolétariat
anglais de 1’époque, mais également comme une invitation a
repenser les impulsions sociales et individuelles inhérentes a la
libération spirituelle — en 1’occurrence, celle dont il est question
dans Les Diables.

Manon Gibot, dans son texte « La foi qui vacille dans le
Septieme sceau de Bergman, 1’ Andrei’ Roublev de Tarkovski et Sous
le Soleil de Satan de Pialat », traite de la tension entre foi et
expérience du monde. L’autrice cherche a comprendre comment le
dispositif des films a 1’étude témoigne de cette tension qui est, en
elle-méme, indicible. En guise de réponse, Guibot nous montre que

15



Jonathan QUESNEL

les dispositifs cinématographiques des trois ceuvres sémantisent
I’indicible en incarnant ce lien insaisissable qui joint et qui sépare a
la fois le spirituel et le temporel. Par conséquent, les films seraient
bien plus que le véhicule narratif de ces enjeux spirituels et
ontologiques ; ils seraient, a travers leurs procédés formels
singuliers et leur esthétique propre, le lieu d’une expérience
sensible et intime de ces enjeux en question. Objets de savoir en
soi, les films de Bergman, de Tarkovski et de Pialat deviennent
alors des cas d’étude qui offrent « une documentation riche des
problémes métaphysiques et théologiques, permettant un
enseignement fécond et vivant qu’il est important de ne pas
négliger ».

Nolwenn Briand-Delache, dans son texte « Les visages du
Christ sur grand écran : ethnographie d’une retraite spirituelle
cinéma », ¢étudie le cinéma comme objet de médiation entre les
personnes catholiques et les enjeux théologiques sollicités par les
différentes formes de présence du Christ dans la contemporanéité.
Le travail ethnographique porte donc sur une retraite « spirituelle
cinéma catholique » et met en lumiére 1’agentivité des films dans la
mesure ou ces derniers déclenchent des débats et des discussions
tout en permettant aux personnes en retraite de se réapproprier
intimement les enjeux spirituels qu’ils proposent. Il en ressort la
conclusion que les films, dans le cadre de cette retraite spirituelle,
viennent canaliser la foi des gens en retraite, notamment par
I’identification personnelle a la quéte des personnages, en évoquant
le probléme de la présence du Christ dans le monde. Porteur de
fonctions religieuses, le cinéma, nous dit Briand, devient ici
I’incarnation d’une foi catholique qui se questionne sur les
nombreux « visages » du Christ.

Yann Fanti, dans son texte « Du pére céleste aux peres
terrestres : réflexions sur la paternité dans le cinéma évangélique
des fréres Kendrick », nous parle des notions de paternité et de
masculinité ~ hégémonique  ainsi que du traitement
cinématographique qu’en font deux anciens pasteurs
fondamentalistes chrétiens : Alex et Stephen Kendrick. Ces derniers
proposeraient explicitement une consolidation de la figure du pere,
qui serait en fait la plus proche copie de la figure divine. Parce que
Dieu est Pére, tous les péres — américains et chrétiens de surcroit —
détiendraient une 1égitimité divine qui leur procurerait un pouvoir
d’action inégalé. En conséquence, leur ascendance politique et

16



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma

sociale ne devrait pas étre remise en question puisque sacrée.
L’auteur nous dit alors que la modernité et les changements qu’elle
propose seraient considérés, aux vues de 1’évangélisme, comme une
anomalie responsable de la déliquescence des sociétés. Partant, le
cinéma des fréres Kendrick devient bien plus qu’une réponse a
cette anomalie ; il devient un outil de transmission de la Révélation.
Comme I’art cinématographique est principalement un art de
I’image, représenter les péres par celle-ci reviendrait a incarner
Dieu 1a ou son absence demeure. En somme, Fanti constate que les
deux fréres «revendiquent le cinéma comme un acte
symboliquement et substantiellement équivalent au médium de la
parabole christique », faisant ainsi de leurs films des ceuvres
portées par une fonction essenticllement religicuse et missionnaire.

Enfin, pour Nathalie Plaat-Gouasdoué, dans son texte « The
Tree of life de Terrence Malick : une narration intime de
I’expérience du salut et sotériologie tillichienne », I’ceuvre de
Terrence Malick évoquerait, a travers le deuil que vivent les
membres d’une méme famille, un rite de passage en trois étapes
débouchant sur un projet sotériologique — en 1’occurrence, celui que
propose le philosophe et théologien Paul Tillich. Cette quéte
sotériologique qui animera les personnages du film serait
caractérisée par un moment liminaire, une sorte d’oscillation
désignée par Tillich comme étant une « situation existentielle
déformée », ou le fini et I’infini se rencontreraient sous la forme
d’une puissante expérience intime. Partant, la souffrance et la quéte
de salut des membres endeuillés de la famille O’Brien se traduiront
par une esthétique apte a représenter 1’indicibilité du monde qui se
crée et qui se meurt, qui vacille entre grace et nature, et qui ne peut
se dévoiler qu’a travers le symbolique. Pour ’autrice, le traitement
cinématographique de Malick deviendrait en soi cette prégnance
symbolique capable de cerner et de partager ce que Tillich appelait
la substance de 1’expérience religieuse, celle-la méme qui sera au
cceur du film a I’étude.

Nous citons, en terminant, les mots d’Edgar Morin (2016 : 123)
pour faire écho a notre souhait d’un savoir véritablement
interdisciplinaire qui, au-dela des juridictions traditionnelles,
mettrait en lumiére ce qui nous constitue tous et toutes et qui,
justement, ne connait pas de frontiéres : « [l]a reliance entre les
savoirs de multiples disciplines, jointe a la réforme profonde de

I’enseignement des arts et de I’esthétique, comporterait une

17



Jonathan QUESNEL

révolution pédagogique essentielle ». Bref, nous aimons penser que
ce numéro souligne la fécondité¢ et la pertinence d’une telle
interdisciplinarité et qu’il participe, & sa manicre, a la mise en
marche de cette belle révolution souhaitée par 1’anthropologue
frangais.

Bibliographie
HEIDEGGER, Martin. 1967. Introduction a la métaphysique. Paris : Gallimard.

HENTSCH, Thierry. 1997. « Le politique et le religieux ». Dans Introduction aux
fondements du politique, 55-76. Québec : Presses de 1’Université du Québec.

GELL, Alfred. 2009. L art et ses agents, une théorie anthropologique. Dijon : Presses
du réel.

LAPLANTINE, Francgois. 2007. Legons de cinéma pour notre époque — politique du
sensible. Paris : Téraédre.

MORIN, Edgar. 2016. Sur [’esthétique. Paris : Robert Laffont.

PIERRE, Jacques. 2009. « Bataille, I’horizon et la pensée de 1’Autre ». Dans Georges
Bataille interdisciplinaire. Autour de la somme athéologique, sous la dir. de
Martin CLOUTIER et Frangois NAULT, 193-217. Québec : Editions du Tryptique.

SCHAEFFER, Jean-Marie. 2015. L expérience esthétique. Paris : Gallimard.

WITTGENSTEIN, Ludwig. 1993. Tractatus logico-philosophicus. Paris : Gallimard.

18



