
RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 5–18 

5 

Perspectives pour penser le rapport 

entre religieux et cinéma 

 
 

 

Jonathan QUESNEL * 

 

 

Dans ce numéro thématique portant sur le religieux et le cinéma, 

nous examinerons le rapport entre l’indicible, le sens et les 

modalités du langage. En effet, lorsque L. Wittgenstein (1993) 

affirme dans son Tractatus que « sur ce dont on ne peut parler, il 

faut garder le silence » (aphorisme 7), il nous parle des limites du 

langage tout en affirmant que ce qui doit être tu, peut, en revanche, 

être montré : « il y a assurément de l’indicible. Il se montre, c’est le 

Mystique » (ibid. : aphorisme 6.522). Or, ce qui se montre s’inscrit 

également dans une forme langagière. Notamment dans l’art. Et, 

dans le cas qui nous concerne, le cinéma. Le langage se décline 

alors en langages, offrant ainsi à l’être humain un large spectre de 

possibilités pour que la symbolisation de la « chose » cesse d’être 

infranchissable. D’où deux constats : la nécessité de choisir le 

« bon langage » (la poésie sera toujours plus appropriée que les 

mathématiques pour « parler » de la mélancolie) ; et le fait aussi 

que la façon dont on parle d’une chose puisse parfois être plus 

significative que ce quelque chose dont on parle. Par conséquent, ce 

montrer peut subvertir la fonction nominative du langage pour faire 

résonner le signifiant et pour évoquer ce qui ne se dit pas. On 

remarque alors le jeu d’une limite qui organise la pensée, le langage 

et, plus largement, notre rapport au monde. Une limite qui distingue 

ceci de cela, qui permet l’origine comme elle témoigne de la fin, 

qui ouvre et se referme dans le langage pour y laisser vibrer la 

présence insaisissable de ce qui échappe à ce dernier. À la fois 

paradoxale et efficace, la limite institue des bornes qui séparent et 

qui relient, tout en permettant à ces expériences humaines qui 

 
*  Jonathan Quesnel, Ph. D., est professeur enseignant à l’Université du Québec à 

Montréal. 



Jonathan QUESNEL 

6 

débordent les catégories de la langue mais qui, en même temps, se 

doivent d’être signifiées par celles-ci pour pouvoir s’inscrire dans 

une culture donnée. 

La limite est alors oscillation, entre ce qui est et ce qui n’est pas, 

entre absence et présence, entre origine et mort, entre le sensible et 

l’intelligible… entre ce qui se dit et ce qui se montre. À cet égard, 

nous pensons que la limite est constitutive du religieux dans la 

mesure où ce dernier est fondamentalement traversé par elle : il y a 

la vie, puis il n’y a plus rien. Et cette limite fondamentale qui 

résonne dans toutes les sociétés du monde débouche sur le plus 

grand de tous les universaux : l’inéluctabilité de la fin. Maintenant, 

comment signifier cette fin ? comment la ritualiser ? comment la 

conjurer ? comment la représenter ?  

Bref, comment « parler » de mort, de transcendance, de mystère, 

de tout ce qui est en soi profondément liminaire ? Comment cerner 

ces altérités radicales qui ne trouvent aucune identité langagière et 

que nous désignerons ici comme étant l’Autre1 ? Un début 

d’adéquation est-il envisageable entre ces enjeux sollicités par le 

religieux depuis la nuit des temps et un dire particulier ? Comment 

mettre en mots le moment de notre naissance et celui de notre 

trépas ? Comment saisir, que ce soit sous la forme d’une pensée, 

d’une parole ou d’une action, cette limite indiscernable qui 

distingue la vie de la mort, l’existence de la disparition… nous 

 
1  L’Autre est, en lui-même et pour lui-même, hors catégorie, inobjectivable et en 

déficit de signification. Il ne s’arrime à aucune forme de nomination et de 
réalité. Il n’est pas le socle de l’ordre symbolique, ni ce à partir de quoi le 

discours se constitue (comme chez Lacan), il n’est pas le contraire du nous, ni 

l’alter de l’ego (comme chez Levinas), il n’est pas le néant qui se refuse à l’Être 
(comme chez Sartre), il n’est porté par aucune cause et n’est porteur d’aucune 

détermination. Bref, l’Autre tel que nous le définissons ici, tout comme chez 

Jacques Pierre d’ailleurs (2009), ne fait qu’exposer les défaillances du langage 
et le mystère du réel. En cela, il est ce mode paradoxal de la phénoménalité qui 

désigne une présence toujours absente, qui ouvre la possibilité que le possible ne 

soit pas, qui permet à la pensée de concevoir l’abstraction la plus abyssale et 
angoissante qui soit : rien. Or, l’Autre n’est pas une négation passive, il dérange 

la présence : celle des humains, celle du monde. Et il le fait depuis des 

millénaires. Mais, surtout, il le fait en errant dans l’antichambre des mots, tout 
en y instaurant un écart irrattrapable par ces derniers. En même temps, si l’Autre 

est en lui-même toujours déficitaire d’intelligibilité et ne peut être appréhendé 

que sous le mode de la négation, le Même qu’il borde, quant à lui, renvoie à 
toutes les formes intelligibles et donne une identité aux états de choses et aux 

êtres. 



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma 
 

7 

renvoyant ainsi à l’un des problèmes philosophiques les plus 

radicaux qui soient : pourquoi y a-t-il quelque chose plutôt que rien 

(Heidegger, 1967 : 14) ? Voici là de bien vastes questions 

auxquelles les contributions de ce numéro chercheront à répondre. 

En effet, à l’instar des religions, de la mythologie ou de la 

métaphysique, l’art s’est confronté à ces questions. Il s’agira de 

réfléchir à la façon dont s’y prend le cinéma, c’est-à-dire à la façon 

dont il met en place un dispositif symbolique à partir de cinq 

éléments qui lui sont propres : le temps, l’espace, l’image, le son et 

le mouvement. Un dispositif où s’enchevêtrent le métaphorique, la 

catharsis et le sensible, recoupant par le fait même toutes les 

modulations de l’expression artistique (le récit, la prose, la poésie, 

la picturalité, la musique et la corporalité). En somme, un dispositif 

apte à évoquer l’indicible tout en établissant des liens significatifs 

avec certaines fonctions du religieux.  

Pour comprendre la suite de notre propos, nous invitons le 

lectorat à se poser tout de suite la question : comment le cinéma 

symbolise-t-il l’indicible ? Le chemin qui sera parcouru pour y 

répondre débouchera, d’une part, sur des analyses substantives de 

films ; d’autre part, sur des postures structuralistes et 

fonctionnalistes à l’égard du cinéma.  

 

Le problème de l’indicible  

L’essentiel de la proposition concernera donc l’articulation entre 

la part indicible du religieux et le cinéma, et cherchera, avant toute 

chose, à comprendre plus précisément le rapport qu’entretient le 

langage avec ce qui le déborde et qui l’ébranle. À l’ère de la 

mondialisation et de la sécularisation, l’Autre s’en trouve la plupart 

du temps exclu socialement ou aseptisé sémantiquement, à telle 

enseigne qu’il n’y est presque plus représenté. Ce qui nous pousse à 

poser la question suivante : comment le cinéma peut-il alors 

contribuer à la symbolisation de l’Autre compte tenu du fait que 

nos sociétés, sous l’emprise du technicisme, de la science et du 

marché, en font peu de cas ? Les problèmes sémantiques qui 

concernent le religieux ont beau être refoulés dans la sphère privée, 

être assujettis aux cadres législatif et juridique d’un gouvernement 

donné ou noyés dans un bruit de fond assourdissant, ils ne peuvent 

être tenus complètement au silence. Il reste toujours dans la culture 



Jonathan QUESNEL 

8 

la possibilité d’utiliser des stratégies langagières pour les montrer, 

les figurer, les évoquer… et nous verrons dans les prochaines pages 

que ces stratégies sont bien vivantes dans l’art cinématographique.  

Or, si l’Autre n’est plus considéré pour ce qu’il est, à savoir un 

déficit de signification qui effrite les fondations de l’explication, du 

cartésianisme et, plus largement, du langage dénotatif, le problème 

devient double : non seulement l’indicible ne peut plus être 

problématisé, mais le simple fait de vouloir le problématiser cesse 

d’être pertinent. Et la modernité cesse du même coup de déployer 

des stratégies langagières pour intégrer une sorte d’expérience qui 

ouvre sur de l’incertain et de l’indéterminable. Pire encore, cette 

sorte d’expérience passe du côté du symptôme, de la pathologie, de 

l’insuffisance, de la renonciation ou de la calamité. Il appert donc 

que ce qui concerne le religieux s’éloigne progressivement de la vie 

du quotidien et se vide de tout mystère. Et se désintéresser du 

mystère revient alors à se désintéresser des questions qui habitent 

l’humanité depuis plus de cent mille ans : existe-t-il un « au-delà », 

un « plus que », une « autre réalité » que celle de l’ici-bas ? Mais 

alors, quelles fonctions sociales et symboliques les films peuvent-

ils bien opérer en lien avec ces grands enjeux existentiels ? Est-ce 

que, dans la contemporanéité, l’art peut prendre le relais du 

religieux ? Peut-il s’observer dans les mécanismes de ces mêmes 

sociétés une sorte de déplacement ou de recomposition du 

religieux ? Est-ce que le cinéma peut, à sa manière, vivifier ces 

grandes questions sans nécessairement avoir la certitude d’en 

connaître les réponses ? 

  

Cinéma, agentivité et connaissance 

Le travail d’interprétation effectué dans ce numéro permet de 

penser qu’à travers son dispositif, le cinéma est en mesure de gérer 

symboliquement l’indicible. Plus encore, il peut être l’instigateur 

d’une puissante agentivité et devenir un acteur incontournable pour 

repenser notre rapport à l’Autre et opérer ainsi des fonctions 

sociales et symboliques qui se rapprochent, à certains égards, de 

celles du religieux. 

Partant, l’anthropologie d’Alfred Gell est éclairante pour notre 

propos dans la mesure où elle suggère de penser les objets d’art 

comme des entités capables d’agir dans et sur la société. Ces 



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma 
 

9 

derniers influencent le corps social dans lequel ils s’inscrivent en 

agissant sur les relations humaines comme des acteurs sociaux à 

part entière puisque : 

[…] les « objets » comme les poupées ou les voitures 

peuvent ainsi apparaître comme des « agents » dans 

certaines situations sociales, et il en va de même, par 

extension, des « œuvres d’arts [sic] »2. (Gell, 2009 : 24.) 

Le cinéma reflète pour ainsi dire le monde dans lequel nous 

vivons tout en y participant et en le transformant. Par sa forme et 

par son contenu, il permet, d’une part, le dépassement de l’indicible 

et génère, d’autre part, un type de connaissance où l’intelligible et 

le sensible laissent vibrer l’ambiguïté de l’Autre dans le langage. 

Les spectateurs et spectatrices peuvent bien se projeter dans les 

personnages et leurs aventures, mais ils et elles le font toujours à 

travers les effets d’une esthétique qui raccorde des images et du son 

à du sens. Évidemment, l’esthétique ne peut opérer de la même 

façon d’une subjectivité à l’autre. Néanmoins, lorsqu’il y a 

rencontre entre esthétique et intimité, un travail de compréhension 

et d’appropriation de l’expérience est mis en route chez l’auditoire ; 

les vecteurs de cette compréhension – ici les films – deviennent 

alors de véritables agents sociaux, interagissant avec les sujets pour 

façonner leur rapport à eux-mêmes, à l’autre et au monde. 

C’est pourquoi les films ne peuvent être réduits à du 

divertissement ou à des enjeux mercantiles ; ils montrent des zones 

de l’expérience qui sont trop souvent dans l’angle mort de la raison 

et du dire. C’est alors dans ce processus de réflexivité que les films 

peuvent opérer des transformations individuelles et collectives. 

 
2  Pensons notamment au film The Exorcist de William Friedkin et à l’émoi qu’il 

créa dans l’imaginaire collectif, obligeant les spectateurs à repenser leur position 
face à la mort et à l’existence des esprits maléfiques. Pensons également aux 

films tels que Dune, Lord of the Rings ou encore Harry Potter, qui sont devenus 

de véritables phénomènes sociaux : des communautés de dizaines de milliers de 
sujets se sont créées autour de ces œuvres devenues « réelles ». Pensons à la 

série télévisuelle Faire œuvre utile, diffusée sur les ondes d’ICI ARTV au 

Québec, mettant en scène des personnes qui ont vécu des expériences 
traumatisantes (la mort d’un proche, l’annonce d’une maladie incurable, etc.) et 

qui, après avoir trouvé refuge dans l’art, rencontrent les artistes pour les en 

remercier. Ces exemples témoignent tous d’une agentivité propre aux films et 
aux œuvres d’art en général dans laquelle le cadre exclusivement artistique est 

dépassé pour se déployer relationnellement dans l’ensemble de la société. 



Jonathan QUESNEL 

10 

Leur résonance témoigne ainsi de leur valeur heuristique et 

constitue un mode de connaissance à part entière. François 

Laplantine, dans son anthropologie modale, aborde précisément ce 

problème : 

Pourquoi, confronté à l’activité qui consiste à nommer une 

forme, une couleur, une phrase musicale, ressentons-nous 

en effet l’impression pénible que les mots nous manquent 

et que la chose est « indescriptible » ? Quel rapport y a-t-il 

entre les mots et les sensations, entre les sons et les 

images ? Que faisons-nous quand nous prononçons le mot 

rouge ou que nous l’entendons ? Nous prononçons un son 

et, dans le même mouvement, nous faisons « apparaître une 

image ». « Mais peut-on penser sans parler » ? Autrement 

dit peut-il exister une pensée en image ? (Laplantine, 

2007 : 60.) 

La question est purement rhétorique parce que nous croyons y 

avoir déjà répondu dans ce numéro. Elle est néanmoins centrale 

pour réfléchir à ce que nous appelons la fonction heuristique de 

l’art en général et du cinéma en particulier. Bref, la pensée et le 

sens ne sont pas réductibles aux mots et peuvent se déployer 

autrement. Mais la difficulté avec ce type de connaissance est 

qu’elle ne peut aborder l’Autre pour lui-même et en lui-même. Elle 

ne peut l’appréhender que dans son rapport paradoxal avec le 

Même, là où il y a oscillation continuelle entre ce qui se dit et ce 

qui se montre. Or, l’une des particularités du dispositif 

cinématographique consiste justement en cette oscillation ; ce qui 

défile devant nos yeux et nos oreilles est toujours en tension entre 

l’image et le son, entre le temps et l’espace, entre le dire et le 

montrer, permettant ainsi au sens de rester en mouvement et de ne 

pas se fixer une fois pour toutes dans la parole. En somme, il y a de 

l’incomplétude dans ce type de connaissance et c’est précisément 

ce « reste » qu’il faut considérer lorsque nous nous attaquons à 

l’Autre. L’esthétique devient alors l’un des lieux où peuvent être 

vécues pour elles-mêmes ces tensions et cette oscillation. C’est 

d’ailleurs par l’esthétique que l’Autre trouve le moyen d’exister 

dans le Même. L’écart entre les deux n’est plus repoussé ou comblé 

par la parole ; l’écart se montre sans se dire et c’est à partir de ces 

monstrations qu’on peut ensuite dire quelque chose. Certes, ce sera 

un dire incomplet, toujours à reprendre et qui donnera naissance à 

tous les systèmes métaphysiques tentant de rendre compte des 



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma 
 

11 

mystères de la vie et de la mort. Mais un dire qui « parle » de 

l’ambiguïté de l’Autre sans la pathologiser, la dénaturer ou 

l’aseptiser. L’esthétique porte ainsi sur ce que Jean-Marie Schaeffer 

appelle des « situations de connaissance incomplète » : 

[…] sur toute une famille de situations de ce type […] 

portant sur des interrogations qui à la fois importent de 

manière cruciale aux humains et qu’il est néanmoins 

impossible d’appréhender par nos stratégies cognitives 

canoniques […] On sait l’importance de la création 

artistique mais aussi celle de l’expérience esthétique dans 

plusieurs familles de comportements anthropologiques 

qu’on pourrait décrire comme des situations de risque 

communicationnel extrême : lorsque nous entrons en 

rapport avec une altérité, par exemple avec les morts ou les 

ancêtres, ou encore lorsque nous nous adressons aux esprits 

et aux dieux, ou encore lorsque nous nous interrogeons sur 

notre situation dans le monde social, naturel ou cosmique, 

mais aussi, sur un plan individuel, lorsque nous nous 

trouvons face à l’énigme de notre propre existence et de 

notre finitude […] Dans la plupart des communautés 

humaines, ces situations de communication incertaine, 

risquée, se sont cristallisées sous la forme d’une famille de 

productions apparentées transculturellement (danses, 

ornements, sculptures, productions verbales, 

représentations picturales, etc.), que nous, en Occident, 

avons coutume de réunir sous le terme « art ». Et dans 

toutes les cultures, les humains ont su tirer profit d’un 

ensemble de ressources mentales dont la genèse remonte 

haut dans l’histoire du vivant, pour se ménager des 

expériences où tout semble tomber en place, simplement et 

naturellement, ne laissant momentanément plus de lieu 

pour quelque question ou inquiétude que ce soit. C’est 

l’accès à ces moments d’immanence heureuse qu’en 

Occident nous avons coutume (depuis trois siècles) de 

désigner par le terme d’« esthétique ». (Schaeffer, 2015 : 

309–310.) 

À cet égard, on peut aisément penser que la fonction sociale de 

l’art et, plus particulièrement du cinéma, consiste à dépasser 

l’indicible à travers un dispositif constitué d’images en mouvement 

et de son. Sur le plan sémantique, l’esthétique cinématographique 

fait résonner cette altérité qui sera questionnée tout au long du 

présent numéro, peu importe le visage qu’elle portera, et nous 



Jonathan QUESNEL 

12 

verrons qu’elle le fait par le moyen de procédés tout aussi uniques 

qu’efficaces. Cet Autre n’est alors plus une catégorie du langage 

qui pose problème à la pensée scientifique ; il devient l’objet d’une 

phénoménologie qui se manifeste à travers le dispositif des films.  

Parce qu’il en a les moyens esthétiques, le cinéma peut devenir 

le lieu d’une expérience profondément marquante, opérant ainsi des 

fonctions que l’on peut observer dans le fait religieux, à savoir la 

gestion symbolique de l’Autre. Il est évident qu’un film 

documentaire traitant des mythes de création d’une communauté 

autochtone, par exemple, ne découle pas de ce type d’expérience. 

Aussi, l’expérience de visionnement d’un film n’opère pas de 

différenciation ontologique entre le sacré et le profane, 

contrairement à la récitation d’un texte mythique dans un cadre 

rituel proprement religieux. Mais, cette expérience de visionnement 

peut tout de même opérer une transformation significative du sujet 

et faire résonner dans le dire quelque chose qui lui échappe. 

Partant, ces mécanismes sémantiques deviennent d’autant plus 

pertinents à notre propos dans la mesure où les films à l’étude 

touchent à des enjeux spirituels et religieux inhérents à toutes les 

cultures humaines : pourquoi vivons-nous ? pourquoi mourrons-

nous ? 

 

Cinéma et religieux 

On voit dès lors se dessiner des chemins peu explorés sur les 

rapports entre cinéma et religieux. Une œuvre peut en effet 

comporter implicitement des enjeux religieux tout en appartenant à 

un univers qui ne l’est pas. En même temps, cette œuvre, à travers 

son dispositif singulier et l’agentivité qu’elle exerce dans la société, 

peut aussi participer à la gestion symbolique de l’Autre. La 

frontière entre le religieux et l’esthétique se brouille alors, le fait 

religieux et le fait esthétique ne pouvant plus être cantonnés dans 

leur spécificité respective, appelant du même coup la philosophie, 

l’anthropologie, les sciences des religions et les études 

cinématographiques à étudier leurs accointances. Ces 

rapprochements entre religieux et cinéma sont, bien entendu, 

circonstanciels et se doivent d’être démontrés chaque fois qu’ils 

sont invoqués pour éviter l’amalgame, les comparaisons douteuses 

et la surinterprétation. Néanmoins, par-delà ces précautions 



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma 
 

13 

nécessaires, il est tout de même avisé de penser que ces 

accointances existent et qu’il est important de les penser. En tout 

cas, nous espérons que ce numéro aura démontré le bien-fondé 

d’une telle réflexion et contribué à défricher un terrain resté à ce 

jour presque « sauvage » dans le milieu de la recherche. 

L’intention première de cette publication, au-delà de l’analyse 

d’œuvres cinématographiques particulières, était de questionner le 

fait religieux dans ses déplacements et ses recompositions. 

Autrement dit, de réfléchir à sa manifestation hors des religions 

traditionnelles afin de mieux déceler le besoin universel auquel il 

répond : donner un sens à notre existence et à notre finitude. La 

sécularisation de nos sociétés est l’occasion, pour les sciences 

humaines et sociales, d’observer les déplacements et 

recompositions en question à partir d’une posture que nous 

appelons « religiologique », pour y mettre en lumière ce qu’il y a 

d’invariant dans la condition humaine. Le religieux et le sacré 

deviennent alors des objets de recherches transculturels qui 

débordent le cadre des religions « instituées » et permettent d’aller 

vers les ressorts anthropologiques fondamentaux qui se manifestent 

dans plusieurs formes expressives. À cet effet, l’art est l’une de ces 

formes. Cette intimité entre art et religieux est d’ailleurs 

éloquemment soulignée par les paroles de Thierry Hentsch (1997 : 

67–68, 71, 73.) : 

L’irréductibilité du religieux vient de ce qu’il y aura 

toujours en nous, aussi enfoui soit-il, un désir de sens que 

rien de matériel ne saura assouvir. Que nous soyons athées 

ou croyants, la question de l’Être résonne en nous : 

« Pourquoi donc y a-t-il de l’étant et non pas plutôt rien ? » 

demande Heidegger. Quoi qu’il en soit de l’état actuel de la 

métaphysique, la question qu’elle pose demeure […] Et 

comme ce qui était manifestement religieux ne comble plus 

nos attentes, il y a fort à parier que ce religieux s’est 

déplacé là où on ne le voit pas ; plus exactement là où, 

contre toute attente, il réapparaît sous d’autres noms […] 

Un important transfert s’est ainsi produit en Occident par 

lequel l’art est devenu à certains égards plus 

authentiquement religieux que la religion. L’art s’est donc 

dirigé vers ce qu’il pouvait faire de mieux : « dire » le 

manque, la perte, l’indicible, l’ineffable, sentiments que 

l’art, au fond, a toujours su faire surgir. 



Jonathan QUESNEL 

14 

On pourrait donc penser que la frontière entre le religieux et 

l’art étant floue, mobile et perméable, il leur arrive parfois de 

passer l’un dans l’autre, devenant deux facettes d’un même prisme 

qui, depuis les premières sépultures néanderthaliennes jusqu’aux 

films de Tarkovski, n’ont jamais cessé de miroiter dans la culture 

pour interroger le monde et notre condition mortelle. 

 

Les contributions  

Dans les pages qui suivent, le lectorat sera donc invité à 

repenser la place et le rôle du cinéma dans la société eu égard aux 

enjeux de cette condition humaine mentionnée plus haut. L’essence 

de ce numéro touche donc à la question du religieux et cherche à 

réfléchir à la fonction symbolique du cinéma dans l’objectif de 

repérer, d’une part, des traces – parfois insoupçonnées – du 

religieux dans les films et, d’autre part, des dispositifs 

cinématographiques aptes à signifier la part indicible de l’Autre. 

Mais pour ce faire, il faut partir d’un objet particulier : les films. 

Car c’est à partir d’eux qu’une telle entreprise peut être échafaudée. 

Jacques Quintin, dans son texte « La dimension spirituelle des 

films de Terrence Malick : une herméneutique de l’expérience 

humaine », nous invite à réfléchir au statut phénoménal de l’image, 

au rapport entre langage et transcendance ainsi qu’à la gestion 

symbolique et ontologique du mysterium dans l’œuvre du cinéaste 

américain Terrence Malick ; une gestion, nous dit l’auteur, qui 

permettrait d’évoquer esthétiquement une forme d’expérience 

spirituelle se caractérisant par les questionnements bien plus que 

par les réponses. En trame de fond, il sera question d’une 

dialectique art-spiritualité dont les deux termes sont 

complémentaires et, à partir de cette dialectique, il se dégagera 

l’idée que l’art peut participer à des réflexions ou à des expériences 

dites spirituelles. L’œuvre de Malick deviendrait alors un cas 

d’étude qui ouvrirait « sur une expérience de la beauté, de l’amour, 

de la grâce et de la lumière », invitant ainsi les sujets à entrer « en 

dialogue avec la transcendance d’une Présence ». 

Anne-Marie Baron, dans son texte « À la recherche d’un 

spiritualisme cinématographique », cherche à systématiser notre 

rapport à la transcendance par le moyen d’une herméneutique du 

cinéma. Cette dernière porte sur deux aspects majeurs : l’un, 



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma 
 

15 

thématique ; l’autre, stylistique. Dans le premier, il est question 

d’une recherche intertextuelle des mythes sur lesquels reposerait 

l’intrigue des films à l’étude. Dans le second, il est plutôt question 

d’analyser le spiritualisme cinématographique à partir des théories 

de Deleuze et de Schrader. Nous sommes alors invités à penser le 

cinéma comme vecteur de spiritualité et non pas seulement comme 

véhicule narratif qui « raconterait » une forme ou l’autre de 

spiritualité. En fin de compte, Baron met en place un modèle 

interprétatif qui cherche à comprendre comment et pourquoi 

certains films opèrent des fonctions sociales et symboliques qui 

sont concernées par ce qu’Otto appelle le Tout-Autre, proposant du 

même coup une approche singulière du cinéma où les films peuvent 

à la fois spiritualiser le réel et matérialiser le spirituel. 

David El Kenz, dans son texte « Les Diables de Ken Russel à 

l’aune de Michel de Certeau : protester par les corps », met en 

lumière la posture critique du cinéaste britannique à l’égard des 

institutions religieuses et de leur pouvoir coercitif. L’auteur suggère 

que l’œuvre de Russel, par le traitement cinématographique d’un 

fait historique datant de 1634, porte principalement sur l’idée d’une 

émancipation individuelle et spirituelle à contre-courant de 

l’assujettissement doctrinal de l’Église catholique et de son autorité 

politique. Les Diables serait alors un film qui témoignerait du désir 

religieux comme étant une libération à la fois charnelle et 

spirituelle. Le film ferait aussi écho à une contre-culture anti-

autoritaire propre à la conjecture dans laquelle il s’inscrit, 

recoupant ainsi les enjeux sociopolitiques du Royaume-Uni des 

années 1960 à ceux politico-religieux de la France du XVIIe siècle 

qui caractérisent sa trame narrative. En somme, El Kenz nous 

propose de comprendre l’œuvre de Russel comme une critique des 

dérives autoritaires des élites politiques à l’égard du prolétariat 

anglais de l’époque, mais également comme une invitation à 

repenser les impulsions sociales et individuelles inhérentes à la 

libération spirituelle – en l’occurrence, celle dont il est question 

dans Les Diables. 

Manon Gibot, dans son texte « La foi qui vacille dans le 

Septième sceau de Bergman, l’Andreï Roublev de Tarkovski et Sous 

le Soleil de Satan de Pialat », traite de la tension entre foi et 

expérience du monde. L’autrice cherche à comprendre comment le 

dispositif des films à l’étude témoigne de cette tension qui est, en 

elle-même, indicible. En guise de réponse, Guibot nous montre que 



Jonathan QUESNEL 

16 

les dispositifs cinématographiques des trois œuvres sémantisent 

l’indicible en incarnant ce lien insaisissable qui joint et qui sépare à 

la fois le spirituel et le temporel. Par conséquent, les films seraient 

bien plus que le véhicule narratif de ces enjeux spirituels et 

ontologiques ; ils seraient, à travers leurs procédés formels 

singuliers et leur esthétique propre, le lieu d’une expérience 

sensible et intime de ces enjeux en question. Objets de savoir en 

soi, les films de Bergman, de Tarkovski et de Pialat deviennent 

alors des cas d’étude qui offrent « une documentation riche des 

problèmes métaphysiques et théologiques, permettant un 

enseignement fécond et vivant qu’il est important de ne pas 

négliger ». 

Nolwenn Briand-Delache, dans son texte « Les visages du 

Christ sur grand écran : ethnographie d’une retraite spirituelle 

cinéma », étudie le cinéma comme objet de médiation entre les 

personnes catholiques et les enjeux théologiques sollicités par les 

différentes formes de présence du Christ dans la contemporanéité. 

Le travail ethnographique porte donc sur une retraite « spirituelle 

cinéma catholique » et met en lumière l’agentivité des films dans la 

mesure où ces derniers déclenchent des débats et des discussions 

tout en permettant aux personnes en retraite de se réapproprier 

intimement les enjeux spirituels qu’ils proposent. Il en ressort la 

conclusion que les films, dans le cadre de cette retraite spirituelle, 

viennent canaliser la foi des gens en retraite, notamment par 

l’identification personnelle à la quête des personnages, en évoquant 

le problème de la présence du Christ dans le monde. Porteur de 

fonctions religieuses, le cinéma, nous dit Briand, devient ici 

l’incarnation d’une foi catholique qui se questionne sur les 

nombreux « visages » du Christ.  

Yann Fanti, dans son texte « Du père céleste aux pères 

terrestres : réflexions sur la paternité dans le cinéma évangélique 

des frères Kendrick », nous parle des notions de paternité et de 

masculinité hégémonique ainsi que du traitement 

cinématographique qu’en font deux anciens pasteurs 

fondamentalistes chrétiens : Alex et Stephen Kendrick. Ces derniers 

proposeraient explicitement une consolidation de la figure du père, 

qui serait en fait la plus proche copie de la figure divine. Parce que 

Dieu est Père, tous les pères – américains et chrétiens de surcroît – 

détiendraient une légitimité divine qui leur procurerait un pouvoir 

d’action inégalé. En conséquence, leur ascendance politique et 



Perspective pour penser le rapport entre religieux et cinéma 
 

17 

sociale ne devrait pas être remise en question puisque sacrée. 

L’auteur nous dit alors que la modernité et les changements qu’elle 

propose seraient considérés, aux vues de l’évangélisme, comme une 

anomalie responsable de la déliquescence des sociétés. Partant, le 

cinéma des frères Kendrick devient bien plus qu’une réponse à 

cette anomalie ; il devient un outil de transmission de la Révélation. 

Comme l’art cinématographique est principalement un art de 

l’image, représenter les pères par celle-ci reviendrait à incarner 

Dieu là où son absence demeure. En somme, Fanti constate que les 

deux frères « revendiquent le cinéma comme un acte 

symboliquement et substantiellement équivalent au médium de la 

parabole christique », faisant ainsi de leurs films des œuvres 

portées par une fonction essentiellement religieuse et missionnaire.  

Enfin, pour Nathalie Plaat-Gouasdoué, dans son texte « The 

Tree of life de Terrence Malick : une narration intime de 

l’expérience du salut et sotériologie tillichienne », l’œuvre de 

Terrence Malick évoquerait, à travers le deuil que vivent les 

membres d’une même famille, un rite de passage en trois étapes 

débouchant sur un projet sotériologique – en l’occurrence, celui que 

propose le philosophe et théologien Paul Tillich. Cette quête 

sotériologique qui animera les personnages du film serait 

caractérisée par un moment liminaire, une sorte d’oscillation 

désignée par Tillich comme étant une « situation existentielle 

déformée », où le fini et l’infini se rencontreraient sous la forme 

d’une puissante expérience intime. Partant, la souffrance et la quête 

de salut des membres endeuillés de la famille O’Brien se traduiront 

par une esthétique apte à représenter l’indicibilité du monde qui se 

crée et qui se meurt, qui vacille entre grâce et nature, et qui ne peut 

se dévoiler qu’à travers le symbolique. Pour l’autrice, le traitement 

cinématographique de Malick deviendrait en soi cette prégnance 

symbolique capable de cerner et de partager ce que Tillich appelait 

la substance de l’expérience religieuse, celle-là même qui sera au 

cœur du film à l’étude. 

Nous citons, en terminant, les mots d’Edgar Morin (2016 : 123) 

pour faire écho à notre souhait d’un savoir véritablement 

interdisciplinaire qui, au-delà des juridictions traditionnelles, 

mettrait en lumière ce qui nous constitue tous et toutes et qui, 

justement, ne connaît pas de frontières : « [l]a reliance entre les 

savoirs de multiples disciplines, jointe à la réforme profonde de 

l’enseignement des arts et de l’esthétique, comporterait une 



Jonathan QUESNEL 

18 

révolution pédagogique essentielle ». Bref, nous aimons penser que 

ce numéro souligne la fécondité et la pertinence d’une telle 

interdisciplinarité et qu’il participe, à sa manière, à la mise en 

marche de cette belle révolution souhaitée par l’anthropologue 

français. 

 

 

 

 

 

Bibliographie 

HEIDEGGER, Martin. 1967. Introduction à la métaphysique. Paris : Gallimard. 

HENTSCH, Thierry. 1997. « Le politique et le religieux ». Dans Introduction aux 

fondements du politique, 55–76. Québec : Presses de l’Université du Québec. 

GELL, Alfred. 2009. L’art et ses agents, une théorie anthropologique. Dijon : Presses 

du réel.  

LAPLANTINE, François. 2007. Leçons de cinéma pour notre époque – politique du 

sensible. Paris : Téraèdre. 

MORIN, Edgar. 2016. Sur l’esthétique. Paris : Robert Laffont. 

PIERRE, Jacques. 2009. « Bataille, l’horizon et la pensée de l’Autre ». Dans Georges 

Bataille interdisciplinaire. Autour de la somme athéologique, sous la dir. de 

Martin CLOUTIER et François NAULT, 193–217. Québec : Éditions du Tryptique. 

SCHAEFFER, Jean-Marie. 2015. L’expérience esthétique. Paris : Gallimard. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. 1993. Tractatus logico-philosophicus. Paris : Gallimard. 

 


