RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 63—-85

Les Diables de Ken Russell a I'aune
de Michel de Certeau : protester
par les corps

David El KENZ *

Résumé : Les Diables (The Devils) de Ken Russell (1971) est un film
sulfureux, un film fondateur de la « nonnesploitation » et un film culte.
Adapté librement du roman des Diables de Loudun. 18 aoiit 1634 d’Aldous
Huxley (1952), le film retrace cette affaire démoniaque de Loudun qui en
1634 fit scandale. Le curé fut exécuté pour avoir envoiité la prieure des
Ursulines. Ken Russell fit de ce fait divers un film politique pour dénoncer
les abus de pouvoir. Cette étude mobilise notamment 1’ceuvre de 1’historien
Michel de Certeau, auteur d’une monographie sur 1’affaire de Loudun, pour
examiner les motifs religieux du film : les crises de possession démoniaque
versus les exorcismes, les manipulations et le martyre de Grandier, le
prétre. Loin de réaliser un film antireligieux, Russell exploite les
ressources les plus spectaculaires de son art pour valoriser la rédemption
par I’amour, marque de la liberté individuelle face a la raison d’Etat.

Mots clés : possession démoniaque, exorcisme, martyre, cinéma, Ken
Russell, Michel de Certeau

Les Diables (The Devils) de Ken Russell, sorti en 1971, est & la
fois un film sulfureux, un film fondateur du cinéma d’exploitation
ayant pour sujet des scandales dans les couvents, Ila
« nonnesploitation » (nunsploitation), et un film, aujourd’hui, culte

David El Kenz est maitre de conférences en histoire moderne a I’Université de
Bourgogne-Europe et membre du Laboratoire interdisciplinaire de recherche
« sociétés, sensibilités, soin » (LIR3S).

63



David El KENZ

pour la critique et I’histoire du cinéma!. En 2002, dans une
consultation décennale des critiques britanniques par la Sight and
Sound, une revue académique du cinéma anglais, Alex Cox et Mark
Kermode ont désigné Les Diables comme 'un des dix films les
plus importants de 1’histoire du cinéma britannique (Petley, 2015).
Le onziéme film de Russell est une adaptation libre des Diables de
Loudun. 18 aoiit 1634 (The Devils of Loudun), une étude d’histoire
et de psychologie d’Aldous Huxley, publiée en 1952, et de la piece
de théatre de John Whiting, jouée pour la premicre fois a Londres
en 1961.

Le film retrace une affaire démoniaque a Loudun en 1634 qui, a
I’époque, fit scandale dans toute I’Europe. Jeanne des Anges, mére
supérieure du couvent des ursulines, accusa Urbain Grandier, curé
de I’église Saint-Pierre-du-Marché et notable de la ville, de I’avoir
envoltée pour la séduire. A sa suite, d’autres religicuses
dénoncerent le présumé sorcier. Le commissaire royal Jean Martin
de Laubardemont conduisit le procés dans un contexte troublé,
marqué par une ¢pidémie récente de peste, par la perte récente des
priviléges militaires de la cité en raison de la présence d’une forte
minorité protestante et par des exorcismes publics spectaculaires.
En dépit de la résistance de Grandier et de ses partisans, le curé fut
bralé sur la place publique le 18 aott 1634.

L’affaire connut une nouvelle actualit¢ dans la culture
européenne des années 40 aux années 70 du siécle dernier. En
Europe de I’Est, le roman Meére Jeanne des Anges (Matka Joanna
od aniolow, 1943) du Polonais Jaroslaw Iwaszkiewicz est adapté au
cinéma par Jerzy Kawalerowicz en 1961, dont le film sera primé au
Festival de Cannes. A I’ouest, le texte de Iauteur du Meilleur des
mondes est adapté au théatre, puis a l’opéra par le Polonais
Krzysztof Penderecki a Hambourg en 1969 et enfin sur les écrans
par Ken Russell, en 1971, déja reconnu par la critique
internationale pour Women in Love (1969). Sur la base du roman,
ce dernier présente une conjuration guidée depuis Paris pour abattre
Grandier, porte-parole des défenseurs de 1’autonomie de Loudun.

Plusieurs éditions des Diables en DVD sont disponibles. La plus académique est
celle de 2012, éditée par la British Film Institute. Cependant, en 1’état actuel, la
version la plus compléte, projetée au National Film Theatre en 2004, n’est
toujours pas accessible officiellement en raison du refus de Warner Bros, le
studio américain producteur du film (Petley, 2015).

64



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

Le crime de sorcellerie permet de I’éliminer et de détruire
I’enceinte fortifiée de la cité. Les crises de possession démoniaque
des ursulines et les exorcismes s’aveérent des preuves de la
culpabilité de 1’adversaire politique. Ainsi, les diables ne sont pas la
ou la puissance répressive 1’affirme.

Bien que censuré au nom de la décence, entre 4 minutes et
20 secondes et 8 minutes, Les Diables provoqua des manifestations
de rue en Angleterre, fut interdit dans 17 villes et sur les écrans
italiens. Cependant, malgré un accueil critique médiocre, le film
remporta un succes certain aupreés du public anglais. Il finit ’année
1971 a la quatriéme place du box-office (Petley, 2015). Au tournant
des années 70, on observait ainsi un rejeu du scandale du
XVII¢ siecle, mais cette fois sans exécution physique.

Au moment ou Les Diables sort, le cinéma britannique et
américain change dans son rapport a la violence et a la sexualité.
Orange mécanique (Clockwork Orange) de Stanley Kubrick et les
Chiens de paille (Straw Dogs) de Sam Peckinpah défraient la
chronique. L un et I’autre posent un regard sans concession sur la
violence sociale dans le contexte de la guerre du Vietnam, de
I’assassinat de Sharon Tate mais aussi de la violence politique
télévisée qui fait irruption dans les foyers. Les deux films sont
interdits au moins de 17 ans aux Etats-Unis (« R ») et aux moins de
18 ans au Royaume-Uni (« X »). Cependant, Richard Crouse,
auteur d’une monographie récente sur Les Diables, note avec raison
que ceux-ci n’ont pas connu le destin funeste de 1’exploitation des
Diables. Pour le critique, la raison est que dans ce dernier, la
violence et le sexe sont associés a la religion (Crouse, 2022 : 134).

Russell, catholique depuis sa conversion en 1953, avance
pourtant que son ceuvre est une lecon religieuse sur la
transcendance. Il se présente lui-méme comme « un catholique qui
plane a 10 000 métres » (ibid. : 56). Jeanne des Anges et Urbain
Grandier aspirent I’un et ’autre a ’amour, aspiration contrariée par
les normes sociopolitiques du temps. Par son style outré, Russell
traite du désir religieux comme d’une libération a la fois charnelle
et spirituelle, empéchée par des institutions qui n’hésiteront pas a
recourir & 1’oppression, qu’elle soit religicuse, médicale ou
judiciaire.

Les Diables a été étudié comme le film qui langa la mode du
cinéma d’exploitation de religieuses, cinéma érotique dont les

65



David El KENZ

producteurs italiens furent des spécialistes dans les années 70
(Nakahara, 2004). Le film a retenu ’attention pour le scandale qu’il
provoqua en Angleterre. Julian Petley (2015) montre comment le
film fut victime de [Dactivisme d’associations religieuses
chrétiennes pourchassant le blasphéme dans la culture pop
britannique des années 70. Dans sa monographie, Richard Crouse
(2022) souligne le malentendu entre le cinéaste et la critique. D’un
point de vue esthétique, des travaux ont souligné I’hybridation
stylistique propre a Russell, empruntant au cinéma d’horreur, dont
la Hammer Films Production dominait alors le marché, au film de
costumes a gros budget et a la modernité artistique, tant dans les
décors que dans [’utilisation de la musique (Kolassa, 2021 ;
Cloarec, 2003 ; Wymer, 2014). A cet égard, le film est une
illustration de I’émergence du médiévalisme cinématographique si
pris¢ aujourd’hui dans les plateformes. En France, un numéro
récent d’Avant-Scéne Cinéma lui consacre un dossier avec un
remarquable découpage plan par plan, réalisé par ’historien du
cinéma et critique Sylvain Angiboust (L’Avant-Scéne Cinéma,
2023).

Il nous semble pertinent d’éclairer Les Diables a 1’aune des
travaux de I’historien Michel de Certeau qui, quasi au méme
moment, publiec La possession de Loudun, en 1970, dans la
nouvelle collection Archives de Gallimard. Celle-ci avait pour
objectif de donner la parole aux « invisibles » de I’histoire. Le livre
ne sera traduit en anglais qu’en 1994 et n’a donc pas été lu par le
cinéaste. Cependant, notre étude entend montrer les convergences
entre le propos de I’historien et I’ccuvre de Russell, bien que de
Certeau, comme nous le verrons, n’appréciat pas le film.

Dans ses recherches sur le XVII€ siécle, de Certeau insista sur le
corps a la fois comme métaphore d’une société, comme objet ou
des discours se croisent et parfois s’affrontent et enfin comme un
outil de résistance face au pouvoir, a I’image des dévotes du siécle
des Saints (de Certeau, 1982). L affaire de Loudun en est un parfait
exemple dans la mesure ou 1’autorité politique se sert des corps
souffrants des religieuses pour établir un nouvel ordre théologico-
politique. Le curé local en fera les frais. Or dans Les Diables,
Russell développe cette centralité corporelle, que certains
commentateurs dénonceront comme complaisante et commerciale,
a travers le filmage des exorcismes et des crises de possession
démoniaque. La critique a souligné la plus spectaculaire, passée a la

66



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

postérit¢ sous le nom du «viol du Christ» (Rape of Christ),
devenue sur la Toile une « vidéo grossicre » (nasty video), obscéne
et provocatrice (Kolassa, 2021 : 143).

Dans la premicre partie de cette étude, il nous semble pertinent
de réinscrire cette thématique des corps malmenés a travers
I’évolution de Jeanne des Anges, depuis son coup de foudre divin
pour Grandier jusqu’a ses manifestations diaboliques. Dans un
deuxiéme temps, nous questionnerons 1’image du pouvoir politique
et religieux que le film délivre. Si I’historien frangais y voit un
manichéisme outré entre dominant et dominé, nous ferons valoir,
au contraire, que Russell joue sur les ambiguités de la toute-
puissance politico-religieuse, a la fois terrifiante et grotesque. Par
les ressources de la mise en scéne, le cinéaste ridiculise le complot
machiavélique envers Grandier.

Enfin, dans un troisiéme temps, nous montrerons qu’a travers le
martyre de Grandier, Russell rejoint la thématique d’une histoire
dont les marginaux constituent le moteur. Pour de Certeau en effet,
I’affaire de Loudun révéle la crise d’une société en quéte d’unité.
Pour retrouver sa cohésion :

[elle] a créé un « déviant» et se 1’est sacrifié. Elle se
reconstitue en ’excluant. [...] Vieux réflexe social, qui
fonctionne d’autant plus siirement que 1’incertitude est plus
grande. La mort du « sorcier » (il y en a de toute sorte)
satisfait le groupe, dieu anonyme qui a pris la place des
dieux antiques et recu d’eux ses besoins et ses plaisirs.
(de Certeau, 1970 : 277.)

Nous montrerons qu’a travers le procés et 1’exécution de
Grandier, Russell exalte la contre-culture antitotalitaire des
années 60, personnifiée en un individu héroique.

De la vision mystique a la possession démoniaque : les corps
malmenés

Les scénes d’exorcisme sont rares dans 1’histoire du cinéma. En
1896, dans Le Manoir du diable, George Méli¢s conclut son court
métrage par la victoire du héros qui parvient a repousser
Meéphistophélés a 1’aide d’un crucifix. Dans De la créche a la croix
(From the Manger to the Cross, 1912) de Sidney Olcott, Jésus
soigne un démoniaque. La scéne spectaculaire a contribué au

67



David El KENZ

succes du film. En 1922, dans Haxan. La sorcellerie a travers les
dges, le cinéaste danois Benjamin Christensen présente des
religieuses possédées par le Malin. En 1927, Cecil B. DeMille
ouvre Le Roi des rois (The King of Kings) par un Jésus qui chasse
sept démons de Marie-Madeleine (Crouse, 2022 : 134-135).
Toutefois, Russell est le premier cinéaste a donner une telle
importance au filmage des exorcismes et des crises de possession.
L’un des arcs narratifs de Les Diables est I’évolution de Jeanne des
Anges confrontée au désir qu’elle éprouve pour Urbain Grandier :
vision de Jésus-Christ sur la croix qui se transforme en une
obsession démoniaque et qui s’achéve en une possession collective
avec d’autres religieuses. Ce sont ces séquences qui furent les plus
autocensurées et censurées.

L’expérience mystique

Par un soupirail du couvent, Jeanne des Anges observe Grandier
a la téte d’une procession. Elle subit alors une vision : a I’image de
Jésus, le prétre, vétu d’une simple robe blanche, marche sur 1’eau.
Une bosse apparait soudain sur le dos de la prieure, a la vue des
nonnes, qui s’en gaussent. Cette malformation dorsale est en réalité
un handicap congénital. Quelque temps plus tard, Jeanne des
Anges, en pleine oraison dans la salle du chapitre, connait une
révélation. A genoux, elle avance péniblement vers un
impressionnant crucifix. Elle récite le cinquiéme mystére du
rosaire, qui a trait aux souffrances du Fils : « Songez a son corps
sublime... percé de clous... Au sang coulant de ses mains que
crispait chaque coup de marteau ». Une image en insert montre
alors la main du Christ réellement frappée par 1’outil.

Dans la séquence suivante, sur le Golgotha, Marie-Madeleine
apparait au milieu de la foule dans une posture similaire a la mére
supérieure. Une musique cacophonique et stridente tonne. Puis, le
visage du Christ se révéle étre le visage de Grandier.

Retour sur la religicuse. La pécheresse penche sa téte dans son
bras droit pour se détourner de cette vision coupable. Puis, de
nouveau au Golgotha, le Christ/Grandier se détache de la croix
pour s’avancer vers Marie-Madeleine/Jeanne des Anges. Il lui tend
ses mains blessées, que la fidéle leéche. Puis, l’amoureuse

68



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

I’embrasse d’un baiser sensuel et se penche, de maniére suggestive,
sur le corps de Grandier. Le couple s’enlace charnellement.

Des plans en insert reviennent sur Jeanne au couvent, se tordant
a la fois de douleur et de plaisir. Ses mains sont maintenant
ensanglantées a cause du rosaire trop fortement empoigné. Elle
dissimule ces stigmates aux yeux des couventines, puis fuit le lieu,
souillée par cet accouplement coupable imaginé.

La séquence de la vision prend tout son sens avec celle qui la
précéde et celle qui la suit, un téte-a-téte entre Grandier et
Madeleine de Brou, sa future épouse secréte. Dans la premicre
séquence, le prétre rejette violemment la soupirante avant
d’admettre qu’il est en train de céder a la jeune fidéle. Un plan sur
un crucifix achéve la scéne pendant qu’en voix off, Grandier
implore le Seigneur de lui montrer le chemin a suivre. Dans la
seconde séquence, qui suit immédiatement 1’extase coupable de la
prieure, le curé justifie le mariage des prétres, en premier lieu pour
sa propre personne. Cet épisode annonce que 1’on trouvera chez
Grandier un Traité du célibat des prétres, piéce a charge lors de son
proces. Puis, Grandier gotite un grain de raisin que la jeune femme
s’apprétait a manger. Celle-ci lui dit que sa conscience est
désormais « presque » apaisée et ses scrupules, disparus !

A travers ces trois séquences, Russell distingue deux formes
d’amour. La premicre présente un amour partagé, charnel et
librement consenti entre Grandier et Madeleine. Le vin et le raisin a
I’écran renvoient a une dégustation sensuelle sous 1’invocation d’un
Christ bienveillant. La séquence de 1’extase de la mére supérieure
évoque, au contraire, I’amour coupable. Une triple transgression
caractérise celui-ci: la divinisation du mortel Grandier, 1’amour
sexualisé d’une nonne, pratiqué, en outre, en public, et dans le
contexte de la Passion. De fait, le spectateur est conduit a
hiérarchiser les deux amours : 1’un est heureux alors que 1’autre est
douloureux. Cependant, I'un comme [’autre se réclament de la
méme puissance catholique a travers les saintes Ecritures,
I’iconographie et le Seigneur. D’ailleurs, le spectateur est plus
enclin a la pitié qu’au mépris a I’égard de 1’élan de la religieuse
pour le Christ/Grandier. Le sentiment de culpabilité de la religieuse
ne prend-il pas la forme d’une crise démoniaque en raison de
I’agression des exorcistes ?

69



David El KENZ

Le « viol de Jeanne des Anges »

Les crises de possession démoniaque sont le résultat
d’exorcismes. Le démon ne se manifeste que sous I’agression du
rituel. Ce dernier consiste en un ensemble de priéres, de
conjurations au nom de Dieu et d’aspersion d’eau bénite. Le but est
de contraindre le diable et ses suppdts a libérer leurs victimes en
quittant leur corps. L’exorcisme est ainsi un rituel sacerdotal qui
répéte le combat de Jésus, relayé désormais par les agents de
I’Eglise, jusqu’au dernier combat contre 1’ Antéchrist, a la fin des
temps (Miquel, 2002).

Dans son ouvrage, de Certeau va a 1’encontre de 1’opposition
entre un discours scientifique qui dénoncerait la possession
démoniaque comme une superstition et le discours théologique qui,
au contraire, ’accréditerait. Au XVII® siécle, la question ne porte
pas sur I’existence ou non du diable et de ses suppots, mais sur la
distinction des causes naturelles et des causes surnaturelles au
phénomeéne démoniaque (de Certeau, 1970 : 161-180). Lors de
I’examen, il y a donc collaboration entre médecin et clerc. Le
premier identifie les symptomes et tente de les soigner par ses
remedes, notamment des purgatifs, réputés assainir le sang de ses
humeurs corrompues. Si la médecine du corps s’avére inefficace,
place alors a I’exorciste.

Dans Les Diables, lors du premier exorcisme, Russell présente
cette collaboration entre les deux institutions, religieuse et
scientifique. L’abbé Barré, 1’exorciste en chef, portraituré en
vedette de glam rock, venu expressément a Loudun pour cette
affaire, incarne la premiére. Un barbier et un apothicaire, ennemis
de Grandier, représentent la seconde. Ceux-ci, imbus de leur savoir,
dont un crocodile symbolise le ridicule, portraiturés en personnages
moliéresques, se sont promis la perte de Grandier.

Le premier exorcisme a lieu dans une salle close du couvent, en
présence des religieuses et du public, situé derriére une grille. Il ne
vise pas la guérison de Jeanne des Anges, mais cherche a prouver
que la religieuse est une victime de 1’envodtement de Grandier.
Russell dénonce cette collaboration entre médecine et théologie a
travers D’exhibition d’un chariot médical rempli dun tas
d’instruments redoutables, dont de gigantesques clystéres. Barré
saisit la patiente, lui ordonne d’avouer qui la posseéde et la contraint
de s’allonger sur un autel. Le barbier la pénétre a 1’aide d’une

70



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

immense seringue remplie d’eau bénite pour un lavement vaginal.
Enfin, Jeanne, exténuée, avoue que le responsable de la possession
est Grandier. Le piege contre le curé loudunois se referme.

Cet exorcisme est une séquence extrémement violente. On
pourrait a bon droit la nommer le « viol de Jeanne des Anges »,
comme |’exorcisme suivant sera surnommeé le « viol du Christ ». La
salle conventuelle est constituée de carreaux blancs. Derek Jarman,
le décorateur du film, s’est inspiré d’un passage de l’ouvrage
d’Huxley dans lequel il écrit que cet exorcisme « équivalait & un
viol dans les toilettes publiques» (Huxley, 2011: 144):
« L’impersonnalité de tout cela, explique ’assistant de Russell, est
restée dans mon esprit. C’est pourquoi j’ai opté pour des carreaux
blancs pour le couvent » (Wymer, 2014 : 346).

Le « viol du Christ »

Le second exorcisme est la séquence la plus spectaculaire du
film. Il est entrecoupé de scénes bucoliques ot Grandier communie
seul dans la campagne, puis avec Madeleine. On retrouve donc la
méme structure d’enchassement que la vision mystique opposant la
violence d’une sexualité réprimée chez Jeanne des Anges et
I’harmonie romantique du couple Grandier et Madeleine.

Dans le roman d’Huxley (2011 : 181), ’exorcisme public est
décrit en une phrase : « Pendant une heure ou deux 1’église fut
semblable a un mélange de fosse aux ours et de bordel ». Dans la
séquence, non seulement Jeanne, mais aussi d’autres ursulines sont
désormais possédées. C’est donc une sorte d’amplification du
premier exorcisme jusqu’a un acmé orgiaque.

La séquence considérablement mutilée par la censure passa a la
postérité sous le nom de « viol du Christ» (Rape of Christ). La
scéne dans laquelle des nonnes dénudées se masturbent avec un
crucifix notamment, réalisée d’aprés la crucifixion iconique du
Retable d’Issenheim de Mathias Griinewald, a été coupée. La
centaine de métres de pellicule, disparue pendant trois décennies,
causa plus de problémes a Russell que tout le reste de sa
filmographie (Crouse, 2022 : 108).

Russell défendit la séquence parce qu’il la considérait comme
«le nceud du film ». Le Christ devait y étre avili par ’exorcisme et
« &tre vu» comme avili (Wymer, 2014 : 340). Le studio Warner

71



David El KENZ

Bros, producteur du film, et le British Board of Film Censors
voulaient retirer la totalité de la séquence (L 'Avant-Scéne Cinéma,
2023 : p. 10-13). 11 n’en reste que des bribes qui la rendent, en
1971, quelque peu confuse.

L’orgie démoniaque est une sorte de ballet concu par le
cinéaste, danseur au début de sa carriére. La séquence renvoie a la
théatralit¢ des exorcismes publics loudunois qui eurent lieu au
printemps 1634 dans différentes églises de la ville. Ceux-ci étaient
organisés comme de véritables spectacles qui pouvaient attirer
plusieurs milliers de personnes venues de toute 1’Europe (de
Certeau, 1970 : 129-160). Cette théatralité est réinterprétée a I’aune
de la contre-culture du « Swinging London » (des années 1960 et
1970). Russell filme la séquence avec une caméra frénétique,
accompagnée d’une bande sonore de plus en plus cacophonique,
dominée par un ensemble de percussions comprenant des sifflets de
police, un couteau sur plaque et une feuille de tonnerre (Kolassa,
2021 : 143). De retour de son voyage a Paris pour plaider la cause
de sa ville contre I'ordre de destruction des remparts, Grandier
découvre comment les possédées sont exhibées dans 1’église. Il
s’exclame dans la version francaise : « Vous [les exorcistes] avez
fait de la maison du Seigneur un cirque, et de ses servantes des
clowns. Vous avez séduit le peuple ».

Russell attaquait ainsi frontalement 1’institution ecclésiastique et
sa collusion avec le pouvoir politique, dénongant la perversion de
ses rituels et la manipulation des masses. Des greffiers notent
soigneusement tout ce qui s’y déroule, a la maniére d’un
interrogatoire judiciaire. Si 1’on suit la problématique de
I’institution oppressante de de Certeau, Russell associe dans la
séquence les trois pouvoirs de la théologie, de la science et du droit,
qui disposent du corps des religieuses pour leur propre bénéfice.

Un film manichéen ?

A la sortie du film sur les écrans frangais, une critique de
Michel de Certeau est publiée dans Le Monde, le quotidien le plus
prestigicux du pays (de Certeau, 1971). Le spécialiste, qui vient de
sortir un ouvrage sur I’affaire de Loudun, reproche au cinéaste une
interprétation simplificatrice : « Ces tableaux sont pourtant installés
dans le cadre d’une histoire inerte. C’est une diablerie sans

72



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

équivoque. Tout y est clair » (de Certeau, 1971). Sous le titre « Une
féte prisonniére », il y dénonce des « certitudes » qui caricaturent
les protagonistes : le curé Grandier en « amoureux et patriote »,
Jeanne des Anges en «hystérique, lucide et perverse »,
Laubardemont en « exécutant sadique » et le cardinal de Richelieu
en « grand vizir d’un Louis XIII oriental » (ibid.).

Pourtant, comme 1’historien, Russell voit dans Loudun une
machination complexe. Il déclara méme que Les Diables fut le
« seul film politique » de sa filmographie (Diken, 2015 : 19). Peter
Maxwell Davies, compositeur de la bande originale, se souvient
que le cinéaste insistait sur la thématique de la persécution, au
croisement du religieux et du politique (Crouse, 2022 : 142). Dans
la seconde partie du film, a travers les conjurateurs, notamment
Laubardemont, Russell présente la duplicité du pouvoir. Ceux-la
manipulent la mére supérieure et ses religieuses, pour faire tomber
Grandier pour crime de sorcellerie, alors qu’en réalité, son crime
est de défendre les priviléges de la ville. Il nous semble qu’au-dela
de ce malentendu entre un cinéaste et un historien, ’un et I’autre
discutent de manicre éclairante des stratégies du pouvoir.

Michel de Certeau face aux Diables de Russell

Aux yeux de de Certeau, le sujet de 1’affaire est une « énigme »,
ce que le mot « Diable » indique : « I’ambiguité méme, 1’indécision
entre le réel et l’imaginaire, 1’impossibilité de “classer” les
phénomenes » (de Certeau, 1971). Le film polonais Mere Jeanne
des Anges (Matka Joanna od aniolow) de Jerzy Kawalerowicz,
traitant des exorcismes de la religieuse par le peére Jean-Jacques
Surin, a la suite de la mort de Grandier, aurait bien mieux valorisé
cette ambiguité. Le cceur du film est, en effet, le sacrifice de Surin,
qui sauve sa patiente en endossant les démons de la nonne.

Le Britannique, au contraire, aurait livré une histoire de
conspiration a la maniére « d’une histoire de Barbarella », dont
I’adaptation cinématographique par Roger Vadim en 1968 associe
le kitch du Comics et I’héroisme de la Fantasy. A travers le
« pouvoir magique des couleurs », «les coups du son» et le
déploiement des « audaces des feux et des corps », Russell a
emprisonné son sujet dans un style superficiel : « On est secoué ou
¢ébloui, mais pas inquiété », conclut de Certeau (1971).

73



David El KENZ

Cependant, il nous semble que Les Diables évoque bien la
complexité des pouvoirs et leur intrication a travers Laubardemont,
incarnation de la raison d’Etat. Celui-ci est le trait d’union entre le
pouvoir parisien — Louis XIII et son principal ministre, Richelieu —
et les notables loudunois. Il parvient a fédérer des haines
particuliéres contre Grandier : celle de la prieure a qui le curé a
refusé la direction spirituelle, celle des médecins, celle de Philippe,
sa maitresse éconduite, bien qu’enceinte de ses ceuvres et du pere
de celle-ci, celle des clercs locaux, jaloux de son succes, etc.
L’officier du roi, maitre d’ccuvre machiavélien du piége, ira jusqu’a
offrir un os calciné de Grandier, en forme de godemichet, a la
prieure. Russell aime parsemer son film de virgules ironiques et
d’humour noir.

Russell converge ainsi avec 1'un des thémes du livre de de
Certeau : le « glissement progressif d’un pouvoir détenu jusque-la
sans partage par la théologie et qui revient de plus en plus au
politique » (Dosse, 2002 : 253). Laubardemont est « le ministre
d’un nouveau pouvoir sacré » (de Certeau, 1970 : 277). Sa mission
est d’éradiquer toute velléité de rébellion a Loudun, cité a forte
minorité protestante et bien protégée par ses hautes murailles
médiévales. Toute opposition revét désormais le visage du démon
(Dosse, 2002 : 259). Au début du film, avant I’incrustation en
lettres rouges du titre, Richelieu annonce a Louis XIII que
désormais, «[1]’Eglise et I’Etat ne feront plus qu’un». Le
souverain s’incline, baise la main de son cardinal et principal
ministre et prononce un « amen » d’acquiescement.

Pouvoir et mascarade

Dés l’ouverture des Diables, Russell présente la nature du
pouvoir monarchique. Un ballet baroque, La Naissance de Vénus,
dans lequel Louis XIII joue lui-méme la déesse mythologique,
allégorie de I’harmonie du royaume, est présenté a la cour.
L’exercice du pouvoir royal repose ainsi sur une autocélébration
festive. Cependant, il cache une face sombre bien plus dramatique.
Dans la séquence suivante, Richelieu justifie sa décision de
destruction des remparts de Loudun. Louis XIII semble distrait,
occupé qu’il est a chasser des merles, en réalité des prisonniers
huguenots costumés en oiseau. Pour Biilent Diken, auteur d’une

74



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

étude sur la conception de la souveraineté dans le film, on a 13 une
définition du pouvoir : le prince dispose de la vie de ses sujets en
raison de sa capacité a leur oter la vie, d’ou la métaphore de la
« chasse a ’homme » (Diken, 2015 : 21). Cette chasse aura lieu
dans la cité poitevine a travers les exorcismes et leur cible,
Grandier.

Lors de la séquence du « viol du Christ », Louis XIII vient en
majesté pour observer de lui-méme le triomphe de I’Eglise contre
Satan. Il préte un reliquaire de la chapelle royale au pére Barré pour
exorciser Jeanne. La religieuse semble effectivement libérée grace a
la sainte intervention. Toutefois, comme un deus ex machina, le roi
ouvre le reliquaire qui, en réalité, est vide. A premiére vue, le
spectateur doit comprendre que Louis XIII ne croit pas a ces
diableries et demeure favorable a la défense de Grandier, protégé
par ailleurs par l'un des favoris du souverain. L’invention
dramatique de Russell est d’avoir choisi le roi pour cette anecdote.
Dans le roman d’Huxley, c’est le prince de Condé qui s’amuse a
cette supercherie (Huxley, 2011: 180). D’ailleurs, c’est ce
qu’indique le sous-titre frangais du film, alors qu’a I’écran, c’est
bien le roi que nous voyons !

En réalité, parmi les Grands, Gaston d’Orléans, frére de
Louis XIII, est effectivement venu a Loudun mais seulement lors
de I’exorcisme privé de sceur Agneés, une comparse de Jeanne des
Anges, en 1635, aprés ’exécution de Grandier (Mandressi, 2006 :
note 29). Dans une relation de I’affaire de Loudun, largement
postérieure, publiée en 1693, le curé loudunois Nicolas Aubin
attribue la manipulation d’une fausse relique & Timoléon de
Daillon, comte du Lude (Aubin, 1752 : 306-308).

Biilent Diken interpréte ce parti pris scénaristique comme un
moyen de dénoncer la nature du pouvoir. En plagant Louis XIII
dans I’exorcisme collectif, Russell montre que le pouvoir, au lieu
de délivrer la vérité, ’obscurcit (Diken, 2015 : 31). La puissance
souveraine n’est qu’un simulacre théatral. La réalité des
possessions tout comme la culpabilit¢ de Grandier ne sont
qu’accessoires.

75



David El KENZ

Une esthétique oppressante

Les décors réussissent & donner une cohérence esthétique a un
film dont les énergies sauvages et les censures imposées menacent
sans cesse de rompre le récit. La volonté de représenter une ville
moderne en rupture avec I’habituelle vision cinématographique de
la ville ancienne a travers le pittoresque des ruines aboutit a ce que
le public ne renvoie pas la tragédie a un temps passé ou exotique.
Russell a obtenu de la Warner Bros que Jarman fasse construire un
décor ex nihilo plutét que d’utiliser des décors que le studio
conservait dans ses entrep6ts pour les films de costumes (Wymer,
2014 : 345).

Dans un article portant sur ’esthétique des Diables, Nicole
Cloarec a montré comment le décor et I'usage de la caméra
concourent & manifester la toute-puissance de 1’autorité sur les
protagonistes. Jarman a unifié le décor a travers une stylisation de
la ville close de Loudun, inspirée des architectures de Claude-
Nicolas Ledoux notamment. La ville est construite dans des briques
d’un blanc éclatant, marquées par des jointures noires. Les
costumes des personnages ont la méme chromatique noire et
blanche.

Ce «damier impeccable » efface I’intérieur et D’extérieur de
I’espace comme si les corps étaient enfermés dans cette prison
géométrique. Ainsi, Jeanne des Anges, affligée de sa bosse, doit
maintenir sa téte sur le co6té a 45° dans sa cellule monastique
comme si elle était contrainte a se plier sous 1’architecture en forme
de demi-arche. L’usage extensif des contre-plongées, donnant a la
fois une impression emphatique des personnages tout en les
limitant aux architectures, amplifie cette « subordination des corps
au décor » (Cloarec, 2003 : 218).

La complaisance, dénoncée par certains critiques, a filmer la
cruauté des exorcismes et des tortures infligées a Grandier,
participe a cette mise en scéne insistante sur le travail des corps
tantot maquillés outrageusement, tantdt distordus (Cloarec, 2003 :
216).

Les Diables offre une galerie de protagonistes institutionnels. La
variété des motivations de chacun révele la fluidité de 1’autorité
tantot religieuse, tantot scientifique, tant6t judiciaire. Le choix de
les filmer avec emphase permet de dénoncer leur capacité

76



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

propagandiste, parfois de maniére comique, a 1’exemple du
reliquaire vide. Ces agents institutionnels sont bien des diables, des
séducteurs et des menteurs !

Urbain Grandier : un martyr moderne

A travers le personnage de Grandier, Russell dessine un bouc
émissaire, sorte de « dissident » des années 60, dont le proces, les
tortures durant les interrogatoires et 1’exécution adoptent la forme
traditionnelle du martyre (Leclerq, 1932). Le cinéaste adopte le
registre de 1’héroisme chrétien pour délivrer un discours de liberté
individuelle contre les institutions. Grandier protestera, et
témoignera de son innocence jusqu’a la fin plutét que de se plier
devant le tribunal et de se soumettre a Barré, sur le blicher. Par sa
mort, il proclamera la force de son amour rédempteur pour
Madeleine contre le cynisme des autorités répressives. Ainsi
témoigne-t-il de la puissance du Christ salvateur par ’amour et la
mort, aux antipodes du Dieu des institutions. D’un c6té, nous avons
la foi portée par la force mélodramatique du récit et de 1’autre, la
raison d’Etat et de I’Eglise, a la fois terrible et grotesque.

La foi, moteur de I’élévation humaine

Russell insiste sur la distinction de I’Eglise — les exorcistes — et
de la foi — Grandier. Aussi son projet est-il profondément religieux,
bien qu’anticlérical. Cette distinction entre institution et force
spirituelle est déja dans le roman d’Huxley. L’écrivain y dénoncait
une instrumentalisation politique de la possession. C’est pourquoi il
avait réorganis¢ la chronologie en placant la destruction des
remparts de la ville aprés I’exécution de Grandier, alors qu’en
réalité, la destruction eut lieu en 1632, deux années avant le début
de I’affaire démoniaque. D’un point de vue dramatique, il était en
effet plus efficace de voir la destruction des remparts comme le
succes de la conspiration tendue contre Grandier.

Cependant, Huxley ne limite pas l’affaire de Loudun & une
opération cynique. La possession démoniaque proprement dite n’est
pas, aux yeux de I’écrivain, une simple superstition a rejeter au
nom de la science moderne. Fasciné par la littérature mystique,
Huxley croit a une énergiec cosmique pouvant se transformer en

77



David El KENZ

processus mentaux. Il a publié une anthologie des principaux textes
spirituels de toutes les grandes religions. Dans sa demeure a North
Kings Road a Los Angeles, il organisait des soirées d’initiation au
magnétisme et & I’hypnose (Todorovitch, 2000).

Pour Huxley, Jeanne des Anges tout comme Urbain Grandier
aspirent a une transcendance sans toujours pouvoir reconnaitre
précisément ce désir. La possession démoniaque révele chez la
premicre la tentative d’une femme disgracieuse de se délivrer de
ses frustrations. Le second, frustré de son état de roture, essaie
également de sortir de sa condition, par des études brillantes, la
fréquentation de la notabilité locale, la séduction des femmes avant
d’étre réellement amoureux et converti a la monogamie. L’un et
I’autre illustrent ainsi I’évolution humaine de la béte au sublime
(Vitoux, 2002 : 300-314).

Autrement dit, I’affaire de Loudun démontre a la fois la quéte de
tout étre humain a s’élever, mais aussi la perversion de cette
aspiration quand elle est dévoyée par un langage dogmatique, celui
qui dominait au XVII® siécle et encore au XX° si¢cle. Le roman
s’achéve par cette formule définitive : « Toute idole, si élevée soit-
elle, se révele a la longue étre un Moloch avide de sacrifices
humains » (Huxley, 2011 : 403).

Le martyr Grandier

Dans une interview, Russell explique que le destin de Grandier
est celui « d’un prétre insignifiant devenu bouc émissaire d’un
conflit politique, qui a perdu sa bataille et la vie, mais a remporté la
guerre » (Crouse, 2022 : 58). Cette attention aux vaincus s’inscrit
dans une historiographie des années 50 et 60 qui s’intéresse a ceux
considérés comme des marginaux par leurs contemporains. Dans le
domaine sociopolitique, les historiens anglais Eric Hobsbawm,
auteur Des primitifs de la révolte dans |’Europe moderne (Primitive
Rebels, 2012) et Edward Thompson, auteur de La formation de la
classe ouvriere anglaise (The Making of the English Working
Classs, 2017) restituent un sens a ’action des humbles, au sens
général, face a la domination des élites. Ce type de démarche en
histoire religicuse a également été adopté par I’historien anglais
Christopher Hill qui, dans Puritanisme et révolution : études
d’interprétation de la révolution anglaise du 17° siecle (Puritanism

78



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

and Revolution : Studies in Interpretation of the English Revolution
of the 17th Century, 1958), associe le radicalisme des sectes
millénaristes a une protestation sociopolitique.

Bien que Grandier ne soit pas un « pauvre », il demeure un
parvenu dont le comportement trouble la société dominante. Sa
vérité est que I’amour terrestre, celui de Madeleine en I’occurrence,
n’est pas un péché. De méme, bien qu’ecclésiastique, il se félicite
que la paix religieuse régne a Loudun entre catholiques et
protestants, alors que Richelieu et Louis XIII entendent convertir
les hérétiques a la foi romaine, de gré ou de force.

Dans la revue américaine Fangoria, spécialisée dans le cinéma
d’horreur, le critique Chris Alexander explique de maniére
pertinente le scandale que Les Diables suscita. Au-dela des
réactions épidermiques face au mélange de religion, de sexe et de
violence, le public fut déstabilis¢é par le personnage d’Urbain
Grandier. Ce libertin auquel il est invité a s’identifier n’est pas
sympathique. Il ne se cache pas d’étre orgueilleux, méprisant avec
sa maitresse Philippe et égoiste : « Si Grandier était prétre a une
époque plus contemporaine, il ferait la une des journaux » (Crouse,
2022 :165) !

Toutefois, le chemin de croix transforme Grandier en un héros
atemporel face aux abus du pouvoir. Lors de la séance de torture,
Laubardemont demande au prétre de collaborer a la réussite de son
exécution, c’est-a-dire faire amende honorable pour le bien de
1’Eglise (El Kenz et Doyon, 2010). L’argument de I’officier du roi
est précisément celui utilisé par les interrogateurs communistes du
vieux bolchevik Roubachof dans Les ténebres a midi (Darkness at
Noon, 1940) d’Arthur Koestler, cette fois pour la gloire du parti
(Wymer, 2014: 345). Grandier répondra avec ironie
qu’aujourd’hui, « [il] n’aime plus I’Eglise » !

Le filmage du proces est donc plus proche d’un débat politique
contemporain que de la réalité judiciaire d’Ancien Régime. Au
XVII¢ siécle, une audience pénale avait lieu a huis clos. Russell
prend le parti cinématographique de filmer les réactions de
I’opinion grace a un public, installé sur de spectaculaires tribunes.
Grandier y plaide sa cause, a la maniére d’un martyr, dénongant un
proces politique. Russell considérait le cas Grandier comme le
premier des proces politiques bien documentés de 1’histoire (ibid.).

79



David El KENZ

La féte macabre

Le proceés de Grandier recourt a une imagerie inquisitoriale
anachronique. En effet, I’Inquisition n’existe pas dans la France du
XVII¢siecle. Dans le film, les magistrats sont recouverts du
capirote blanc — symbole d’humilité — des ordres pénitentiels, dont
ils étaient souvent issus. Néanmoins, ce n’était pas le couvre-chef
lorsqu’ils siégeaient au tribunal.

Une croix rouge sur la capuche parfait 1’évocation de la violence
de I’Eglise a travers une allusion & la croisade. L’accoutrement
renvoie également au costume du Ku Klux Klan. Grandier est vétu
d’une robe de bure sur laquelle une méme croix rouge est apposée.
L’harmonie chromatique symbolise la machine judiciaire a laquelle
I’inculpé ne pourra échapper.

Ce choix esthétique s’inscrit dans le succés de deux films
« médiévalistes » avant 1’heure, Le Grand Inquisiteur (Witchfinder
General) de Michael Reeves en 1968 et The Mark of the Devil — La
Marque du Diable — de Michael Armstrong en 1970. Ces films
exploitent la thématique des chasses aux sorciéres pour terroriser
un public en mal de sensation forte, notamment par des scénes de
torture a la fois cruelles et érotiques (Petley, 2015). Pour Jonathan
Raban, critique au New Statesman, le seul a avoir été totalement
¢logieux au sujet des Diables dans la presse britannique, Russell
rompt avec I’humanisme que ’on avait dans le roman et dans la
picce de théatre, au profit d’un spectacle gothique dont les codes
sont proches de la Hammer Film, société¢ de production britannique
spécialisée dans le cinéma d’horreur, ayant connu son adge d’or dans
les années 60 (Petley, 2015).

L’exécution sur la place publique est présentée comme une foire
sanglante. Dans 1’aréne, Grandier ne cessera de protester de son
innocence. D’une part, il clame qu’il est un homme du Christ,
converti a I’amour sincére de son épouse Madeleine et d’autre part,
il invective la foule, qui, s’il est condamné, perdra sa propre liberté.
Par un plan subjectif, le martyr s’exclame : « Luttez... ou devenez
leurs esclaves ».

Face a Grandier, Barré hystérique crie : « L’ennemi [le diable]
parle encore » ! Ainsi, Russell renvoie I’exécution a un ultime
exorcisme. Il y introduit des éléments grotesques, telle la foule
clamant un « Kiss Kiss » pour encourager en vain Barré a offrir le
baiser de paix au supplicié, incantation reprise par un couple de

80



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

comédiens grimés en un Grandier et une nonne et par les
conjurateurs tous réunis au balcon surplombant la place. Le
nouveau-né de Grandier et de Philippe y est brandi : « On ne voit
pas chaque jour briiler son papa », s’esclaffe celui qui le porte !

Par la farce, Russell accentue le drame du martyre de Grandier.
Il associe une protestation anhistorique, celle de la défense de la
liberté¢ individuelle, hier contre Richelieu, aujourd’hui contre le
totalitarisme, avec un spectacle dont le rire rend dérisoire le pouvoir
malgré sa cruauté. Aussi rend-il vaines les gesticulations des agents
institutionnels devant la force pathétique de Grandier, qui par sa
mort, exhibe sa liberté, celle de I’accomplissement pour I’amour de
Madeleine et au nom du Seigneur.

Conclusion

Dans un texte sur I’institution, de Certeau désigne les laissés
pour compte par le terme « pourriture ». Il écrit: « Il n’y a de
bonne institution que celle qui reconnait sa pourriture et le fait
qu’elle soit corrompue » (de Certeau, 1987). Les Diables, nous
semble-t-il, répond a ce défi. N’est-ce pas ce que Russell met en
scéne ? Dans ’exorcisme de Jeanne des Anges, le cinéaste montre
de maniére spectaculaire 1’instrumentalisation du religieux a des
fins de domination sur le corps des femmes, devenu instrument de
la raison d’Etat. On peut d’ailleurs noter qu’a la fin de la scéne,
Jeanne défeque sur ’autel. Mais le plan fut coupé (L 'Avant-Scéne
Cinéma, 2023 : 10-13). La méme année que Les Diables, Ken
Loach sortait Family Life, ’histoire de Janice Baildon, une jeune
femme trop libre et rejetée par sa famille, qui s’enfonce peu a peu
dans la schizophrénie. Traitée par des électrochocs, elle finira en
poupée sans défense.

Russell présente un pouvoir plus politique que religieux, mais
qui exploite les ressources du second, pour accomplir sa mission de
sujétion des masses. Le cinéaste emprunte les codes du cinéma
horrifique pour en révéler la spectaculaire cruauté, mais aussi ceux
de la liturgie catholique, particuliécrement cinématographique.
Cependant, il offre également une réflexion sur la maniére dont la
souveraineté exerce son autorité, contraire a la vérité. Cette
opposition, certes manichéenne, s’inscrit dans 1’héroisation de celui
qui incarne cette derniére, le martyr Grandier. Ce martyr dont le

81



David El KENZ

message est un éloge de ’amour sensuel, monogame et rédempteur
contre les cyniques, d’ou qu’ils viennent.

Le malentendu de Les Diables est qu’il fut interprété comme un
film antichrétien, ce qui provoqua la colére désespérée de Russell.
Lors de sa sortie anglaise, le film devint méme le symbole du
combat de la « Féte nationale de la lumiére » (Nationwide Festival
of Light), mouvement évangélique et conservateur dont I’objectif
était le réarmement moral de la société par la Bible. L’exploitation
du sexe dans les médias était 1’une de leurs cibles. En 1972, le
mouvement comptait environ 1250 000 membres. 11 mena une
campagne de presse pour inciter les conseils municipaux a interdire
localement la diffusion du film. Soixante-dix rassemblements se
tinrent dans le pays. Au-dela du film, I’objectif était I’'indépendance
de la censure britannique, par trop liée a [D’industrie
cinématographique et accusée de laxisme (Petley, 2015). Les
Diables paya donc des luttes politiques qui le dépassaient, comme
Grandier les avait subies en 1634. Il remporta néanmoins le succes
public au box-office britannique et le prix du meilleur film étranger
a la Mostra de Venise.

82



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

Bibliographie

AUBIN, Nicolas. 1752 [1689]. Histoire des diables de Loudun, ou de la possession
des religieuses Ursulines et de la condamnation & du supplice d’Urbain
Grandier, curé de la méme ville : cruels effets de la vengeance du Cardinal de
Richelieu. S.1. : Aux Dépens de la Compagnie.

L’Avant-Scéne Cinéma. 2023. «Les Diables de Ken Russell » (novembre/
décembre), no 707/708, p. 4-181.

CLOAREC, Nicole. 2003. « Spectacles et mises en scéne dans The Devils de Ken
Russell (1971) et The Baby of Macon de Peter Greenaway (1993) ». La Licorne,
no 66, p. 215-224.

CROUSE, Richard. 2022 [2012]. Les Diables de Ken Russell. Coulisses d’un film
maudit. Paris : Aadvark Editions.

DE CERTEAU, Michel. 1970. La Possession de Loudun. Paris : Gallimard.
—. 1971. « Une féte prisonnicre ». Le Monde (28 octobre).

—. 1987. « L’institution de la pourriture : Luder ». Dans Histoire et psychanalyse
entre science et fiction, p. 148-167. Paris : Gallimard.

DE CERTEAU, Michel et al. 1982. « Histoire de corps. Entretien avec Michel de
Certeau ». Esprit (février), vol. 62, no 2, p. 179-187.

DIKEN, Biilent. 2015. « Political Spirituality. The Devils, Possession, and Truth-
Telling ». Cultural Politics, vol. 11, p. 18-35.

DOSSE, Frangois. 2002. Michel de Certeau. Le marcheur blessé. Paris: La
Découverte.

EL KENZz, David et Julie Doyon. 2010. « L’amende honorable : rituel de conversion
(16°-18¢ siecles) ». Dans Justice et religion. Regards croisés : histoire et droit,
sous la dir. d’Eric WENZEL, p.257-276. Avignon: Editions universitaires
d’Avignon.

HiLL, Christopher. 1958. Puritanism and Revolution : Studies in Interpretation of
the English Revolution of the 17" Century (Puritanisme et la Révolution : études
en interprétation de la révolution anglaise du 17¢ siécle). Londres : Panther
History.

HOBSBAWM, Eric. 2012 [1959]. Des primitifs de la révolte dans I’Europe moderne.
Paris : Pluriel.

HUXLEY, Aldous. 2011 [1952]. Les Diables de Loudun. 18 aouit 1634. Paris :
Tallandier.

KoLASsA, Alexandra. 2021. « A Crazy Clutter of the Mediaeval, Medical Mind :
Ken Russell, Peter Maxwell Davies and Modernist Medievalism in The Devils ».
Journal of the Royal Musical Association, vol. 147, no 1, p. 135-170.

LECLERQ, Henri. 1932. « Martyr ». Dans Dictionnaire d’archéologie chrétienne et
de liturgie, sous la dir. d’Henri LECLERCQ et Fernand CABROL, vol. 10
(2¢ partie, p. 2359-2511). Paris : Letouzey et Ané.

83



David El KENZ

MANDRESSI, Rafael. 2006. « Les médecins et le diable ». Chrétiens et sociétés,
no 13, p. 35-70.

MIQUEL, Pierre. 2002. « Exorcisme ». Dans Dictionnaire des miracles et de
Dextraordinaire chrétiens, sous la dir. de Patrick SBALCHIERO, p.276-277.
Paris : Fayard.

PETLEY, Julian. 2015. « Witch-Hunt : The Word, the Press and The Devils ».
Journal of British Cinema and Television, vol. 12, p. 515-538.

NAKAHARA, Tamao. 2004. « Barred Nuns : Italian Nunsploitation Films ». Dans
Alternative Europe. Eurotrash and Exploitation Cinema since 1945, sous la dir.
d’Ernest MATHUS et Xavier MENDIK, p. 124-133. London : Wallflower Press.

THOMPSON, Edward. 2017 [1963]. La formation de la classe ouvriére anglaise.
Paris : Edition du Seuil.

TODOROVITCH, Frangoise B. 2000. Aldous Huxley. Le cours invisible d'une ceuvre.
Paris : Edition Salvator.

VITOUX, Pierre. 2002. Aldous Huxley. Romancier et critique de la modernité.
Montpellier : Publications de 1’Université Paul-Valéry, Montpellier III.

WYMER, Rowland. 2014. « Derek Jarman’s Renaissance and The Devils (1971) ».
Shakespeare Bulletin, vol. 32, no 3, p. 337-357.

84



Les Diables de Ken Russell a ’aune de Michel de Certeau

Abstract :  Ken Russell’s The Devils (1971) is at once an infamous film,
a founding film of “nunsploitation” and, today, a cult film. Loosely
adapted from Aldous Huxley’s The Devils of Loudun (1952), the film
recounts a demonic affair in Loudun in 1634 that caused a scandal at the
time. a local priest was executed for having bewitch the prioress of the
Ursuline convent. Ken Russell turned the event into a political trial to
denounce the abuse of power. This study draws on the work of historian
Michel de Certeau, author of a monograph on the Loudun affair, to
examine the film’s religious motifs: bouts of demonic possession versus
exorcisms, politico-religious manipulations and the priest, Grandier’s
martyrdom. Far from being an anti-religious film, Russell exploits the most
spectacular resources of his art to promote redemption through love, a sign
of individual freedom when confronted with the prerogatives of the State.

Keywords : demonic possession, exorcism, martyr, cinema, Ken Russell,
Michel de Certeau

85



