
RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 111–137 

111 

Les visages du Christ sur grand écran : 

ethnographie d’une retraite  

spirituelle cinéma  

 
 

 

Nolwenn BRIAND-DELACHE * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : Cet article propose un compte rendu et une analyse d’un 

travail ethnographique mené en retraite spirituelle cinéma catholique. Il 

s’agit d’opérer une comparaison entre deux moments précis de réception de 

films autour de la thématique du « visage du Christ ». Cette ethnographie 

permet d’évaluer l’influence de ces œuvres cinématographiques sur la 

spiritualité des retraitants et leur impact dans la construction d’une identité 

religieuse collective. Cet article propose également une réflexion 

méthodologique sur les conditions de réalisation d’une enquête, au 

croisement de l’anthropologie religieuse et des études cinématographiques.  

Mots clés : catholicisme contemporain, retraite spirituelle, ethnographie, 

anthropologie religieuse, réception du cinéma 

____________________________________________________________  
 

 

 

Cet article trouve son point de départ dans l’étonnement suscité 

par la découverte en 2019 de l’existence de retraites spirituelles 

cinéma. Dans le cadre d’une recherche sur les festivals chrétiens de 

cinéma en France, j’ai accompagné certains interlocuteurs à une 

journée de rencontre nationale des catholiques cinéphiles français, 

organisée par l’Association catholique mondiale pour la 

communication (SIGNIS)1. Cette rencontre a réuni organisateurs de 

 
*  Nolwenn Briand-Delache est doctorante en histoire contemporaine au Cerhic 

de l’Université de Reims Champagne-Ardenne. Elle est également chargée 

d’enseignement en ethnologie à l’Université de Lille. 
1  L’Association catholique mondiale pour la communication (SIGNIS) témoigne 

de l’engagement des catholiques dans le domaine du cinéma. La SIGNIS est 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

112 

ciné-clubs chrétiens, de festivals chrétiens de cinéma, membres du 

jury œcuménique du Festival de Cannes et animateurs de retraites 

spirituelles cinéma. 

Lors de cette journée, une sœur Xavière expliqua à la petite 

centaine de personnes rassemblées dans l’amphithéâtre de la 

Conférence des Évêques de France avoir mis en place ces retraites 

en octobre 2010, à la demande initiale d’un Foyer de charité dans 

les Alpes maritimes2. Elle indiquait alors :  

[…] si la dimension spirituelle est constitutive de toute 

personne humaine, la somme de ses inspirations et 

aspirations, et si le cinéma est à la fois une fenêtre ouverte 

sur le monde et un miroir du cœur humain, tous deux 

doivent pouvoir se rencontrer. […] Si le cinéma est cette 

invitation au courage du questionnement, de l’ouverture à 

l’autre et de la conversion alors, il y a évidemment matière 

à entrer en retraite3.  

Paradoxalement, ces retraites cinéma ont été conçues par une 

représentante d’un ordre ignatien, traditionnellement associé aux 

retraites spirituelles silencieuses4. L’apparente contradiction entre 

la présence du cinéma parlant et le climat de recueillement a 

conduit à une organisation qui s’est imposée comme la norme des 

retraites cinématographiques aujourd’hui proposées en France. Le 

modèle adopté repose sur cinq jours de retraite. Les matinées sont 

consacrées à la projection des films et à des débats, tandis que les 

 
connue pour l’organisation de « jury œcuménique » et de jury inter-religieux 

dans les plus grands festivals de cinéma européens. Sa filiale française soutient 

également les multiples projets qui se développent depuis la fin des années 2000 
et qui visent l’exploitation du cinéma par les catholiques français. Elle constitue 

depuis une dizaine d’années un réseau de chrétiens cinéphiles, dont elle permet 

la rencontre au niveau national et international.  
2  Un foyer de charité est une institution de l’Église catholique qui vise à 

promouvoir la vie spirituelle et la croissance dans la foi chrétienne. Ils offrent 

des retraites spirituelles, des moments de formation spirituelle et les sacrements.  
3  Le 14 novembre 2019, journée de rencontre SIGNIS, Conférence des évêques de 

France, Paris. 
4  La « spiritualité ignatienne » fait référence à la spiritualité qui se développe à 

partir des lettres de direction spirituelle du fondateur de la Compagnie de Jésus 

(les Jésuites), Ignace de Loyola (1491–1556). Les ordres d’inspiration 

ignatienne mettent l’accent sur la rencontre personnelle avec Dieu à travers la 
prière, la méditation, l’examen de conscience, et encouragent la « transformation 

intérieure » à travers l’expérience spirituelle.  



Les visages du Christ sur grand écran 

113 

après-midis alternent « topos » animés par les organisatrices et 

temps de recueillement personnel à partir de textes religieux. Cet 

article présente une ethnographie menée en février 2023 dans une 

de ces retraites, organisée dans un centre spirituel situé dans le 

diocèse de Lille, un diocèse qui accueille par ailleurs un festival 

chrétien de cinéma depuis plus de dix ans.  

Construit à la fin du XIXe siècle sous l’impulsion d’un groupe 

de sensibilité ignatienne, le centre est composé d’une maison de 

1 300 m2, aux vitraux quelque peu fêlés, logé dans un parc de près 

de 8 hectares. La « maison », comme l’appellent ses habitués, est 

pensée dès sa création pour devenir une « maison de retraite » au 

sens où elle accueille depuis la fin du XIXe siècle des retraites 

spirituelles. Le Centre a été confié par l’évêque de Lille à la 

Communauté de Vie Chrétienne d’orientation moniale et 

ignatienne. Pendant l’année, bénévoles laïcs et consacrés y 

proposent diverses activités et retraites. 

 

Les origines des retraites spirituelles cinéma  

Si l’histoire des relations entre catholicisme et cinéma remonte 

aux débuts du cinématographe (Leventopoulos, 2014), les retraites 

spirituelles cinématographiques s’inscrivent dans un renouveau des 

pratiques confessionnelles de réception cinématographique. Leur 

apparition coïncide avec la sortie de Des hommes et des dieux, 

réalisé par Xavier Beauvois (2010), qui marque un tournant dans la 

réappropriation du cinéma par le monde catholique français. 

Si les ciné-clubs catholiques avaient prospéré durant les années 

1940–1950, la fin du XXe siècle a marqué une désaffiliation 

progressive de l’Église catholique vis-à-vis du cinéma. Michel 

Lagrée constatait en 1986 que : 

[…] le désenchantement du monde cinématographique 

semble maintenant parvenu à son terme, sans que 

s’annonce la relève (contrairement à l’Amérique du Nord) 

de grands réseaux de télévision confessionnelle. (Repris 

dans Lagrée, 2003 : 202.) 

Il soulignait également que l’Église peinait à renouveler ses 

modes de présence dans l’espace public et culturel. En 2014, 

Mélisande Leventopoulos (2014 : 279) confirmait cette tendance en 

notant que : 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

114 

[…] le rapport frontal du spectateur confessionnel à l’écran 

familial est par là même en partie périmé, tandis que 

l’infrastructure de la salle catholique, à l’heure de son 

apogée, a perdu de son importance apostolique. 

Les travaux en sociologie des religions confirment cette 

transformation, en mettant également en évidence une baisse du 

sentiment d’appartenance à la foi catholique en France. Si 

7 personnes sur 10 se déclaraient catholiques en 1981, elles ne sont 

plus que 32 % en 2018, avec un fort effet générationnel : 

Les générations âgées, plus catholiques, sont remplacées 

par des générations dont la grande majorité ne connaît plus 

de socialisation au catholicisme, même brève et 

superficielle. (Béraud, 2021 : 25.) 

Dans ce contexte, Danièle Hervieu-Léger a profondément 

renouvelé l’analyse de la sécularisation en montrant qu’elle ne 

signifie pas tant une disparition du religieux qu’une reconfiguration 

des formes de croyance et d’appartenance. Selon elle, la 

sécularisation est un : 

[…] processus de réorganisation permanente du travail de 

la religion dans une société structurellement impuissante à 

combler les attentes qu’il lui faut susciter pour exister 

comme telle. (Hervieu-Léger et Champion, 1986 : 227.)  

Elle souligne que le religieux ne disparaît pas, mais se 

recompose en dehors des institutions traditionnelles, en intégrant de 

nouvelles médiations culturelles et sociales. Dans cette même idée, 

Yves Lambert (1985) a mis en évidence que les actes tournés vers 

le salut extramondain s’accompagnent souvent de gratifications 

sociales immédiates, inscrivant ainsi la quête spirituelle dans une 

logique de reconnaissance collective. Cette idée rejoint les travaux 

des sociologues du lien social sur les formes du lien social électif 

(Paugam, 2009), et vient souligner combien l’adhésion à une 

communauté religieuse ou spirituelle peut être un moyen de 

renforcer une appartenance sociale et symbolique. 

Ainsi, la sécularisation ne signifie pas seulement une 

individualisation de la foi, mais également une recomposition des 

dynamiques collectives du croire. L’espace des retraites spirituelles, 

où se jouent des négociations entre expérience individuelle et mise 

en commun du sens, apparaît alors comme un laboratoire privilégié 



Les visages du Christ sur grand écran 

115 

pour observer cette co-construction du religieux. À travers les 

débats post-projection et les discussions collectives, les retraitants 

participent à une relecture collective des œuvres filmiques, où se 

reformule en permanence le rapport entre foi personnelle et 

tradition spirituelle partagée. 

Cette perspective éclaire la manière dont le monde catholique 

français a réinvesti le cinéma comme espace de transmission et de 

réflexion. La fin du monopole institutionnel sur la production de 

récits religieux a ouvert la voie à une pluralisation des médiations 

du sacré, notamment à travers des formes culturelles comme les 

festivals de cinéma chrétiens ou les retraites spirituelles 

cinématographiques. Celles-ci s’inscrivent ainsi dans un 

mouvement plus large où les laïcs jouent un rôle central dans la 

gestion des « biens de salut » (Béraud, 2007), participant à la 

redéfinition du rapport entre engagement religieux et 

consommation culturelle. 

Les années 2010 marquent ainsi un tournant avec la 

redynamisation des ciné-clubs chrétiens, la constitution 

d’associations de cinéphiles catholiques et l’essor de festivals et de 

retraites spirituelles cinéma. Ces événements, souvent portés par 

des acteurs laïcs, témoignent d’une transformation des modalités de 

la pratique religieuse, où la réception cinématographique devient un 

vecteur de quête spirituelle et d’identification collective. L’étude de 

ces retraites permet ainsi d’interroger l’influence des œuvres 

cinématographiques sur la spiritualité des retraitants et leur rôle 

dans la construction d’une identité religieuse renouvelée. 

 

Enquêter en retraite spirituelle 

Réaliser une ethnographie en retraite spirituelle pose des défis 

méthodologiques particuliers, notamment en raison du cadre de 

recueillement et de semi-silence qui structure ces retraites. La 

politique de silence partiel impose aux chercheurs d’adopter des 

modes d’enquête adaptés, privilégiant l’observation participante et 

les entretiens informels, réalisés avant et après les temps de 

« réflexion personnelle » (Mourtazina, 2020). Dans le cadre d’une 

retraite spirituelle cinéma, l’attention ethnographique doit porter de 

manière encore plus fine sur les discours produits autour des films, 

à différents moments de la semaine. L’analyse des modalités de 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

116 

réception cinématographique dans un contexte religieux nécessite 

ainsi un croisement entre les outils de l’anthropologie du religieux 

et ceux des études de réception. Christine Geraghty soulignait en 

1998 (144–155) que :  

Le genre, et dans une moindre mesure la race et l’âge, ont 

constitué des moyens essentiels d’identifier le type 

particulier de spectateur étudié par les chercheurs. […] 

L’une des tendances récentes des recherches sur le public a 

été de mettre l’accent sur le contexte de visionnage plutôt 

que sur l’activité des individus pris isolément.  

L’appartenance religieuse, souvent absente des variables 

analysées dans les études de réception, se révèle pourtant cruciale 

pour comprendre les enjeux des retraites spirituelles cinéma. 

L’étude du contexte de visionnage est ainsi essentielle pour éviter 

les écueils d’une ethnographie qui ne tiendrait pas compte de la 

singularité de ce cadre rituel. Dans cette perspective, les travaux 

d’Ien Ang (1996) sur la réception télévisuelle et le « plaisir 

ordinaire » permettent de penser les modalités d’appropriation des 

films dans ces retraites. Son approche du « contextualisme radical » 

(radical contextualism) invite à analyser la réception des films en 

tenant compte de l’ensemble des dimensions qui structurent 

l’expérience des spectateurs. 

L’apport des études culturelles, les « cultural studies » anglo-

saxonnes, éclaire ainsi mon approche ethnographique, qui articule 

étude du religieux et analyse des discours de réception. Toutefois, 

dans le contexte spécifique des retraites ignatiennes, la réception 

des films ne peut être dissociée d’une logique de méditation 

visuelle, qui s’inscrit dans une tradition ancienne des Exercices 

spirituels. La spiritualité jésuite repose sur un usage particulier de 

l’image mentale, défini par la notion de composition de lieu (Fabre, 

1992). Dans les Exercices spirituels d’Ignace de Loyola, cette 

technique invite le pratiquant à se représenter mentalement une 

scène biblique, afin de favoriser une contemplation active. 

Le cinéma, en tant que médium visuel et narratif, peut ainsi être 

perçu comme un prolongement contemporain de cette pratique 

méditative, où le cadre filmique remplace la scène mentale 

traditionnellement construite par le retraitant. Dans cette 

perspective, les films projetés ne sont pas seulement des supports 

de discussion, mais deviennent des espaces de contemplation, où 



Les visages du Christ sur grand écran 

117 

les retraitants sont invités à « entrer » comme ils le feraient dans 

une scène des Évangiles.  

Afin de documenter au mieux ces phénomènes, j’ai privilégié 

une combinaison d’observation participante, d’entretiens informels, 

et d’analyse détaillée des interactions verbales et non verbales 

pendant les projections et débats. Un soin particulier a été apporté à 

l’observation des réactions corporelles des retraitants, ainsi qu’aux 

transactions silencieuses qui se jouent lors des moments de 

méditation collective (Piette, 2005 : 335–345). Cette ethnographie 

repose ainsi sur une immersion de cinq jours, au cours desquels j’ai 

suivi les retraitants dans leurs différentes activités : temps de prière, 

échanges collectifs, réflexions personnelles et visionnage de films. 

La thématique de cette retraite était les « visages du Christ », et les 

films sélectionnés servaient de support à cette exploration 

spirituelle. Le groupe de la retraite était composé de quinze 

retraitants et de deux organisatrices accompagnées d’une sœur 

gnatienne de Saint-André. Sur les quinze retraitants, huit revenaient 

pour la deuxième fois au moins dans la retraite. Ma présence 

intriguait quelque peu : la plupart des retraitants sont à l’âge de la 

retraite. La présence d’une jeune adulte étonnait donc. Ma présence 

était conditionnée par l’accueil que m’avait réservé Aline, l’une des 

organisatrices de la retraite, qui participe également au festival 

chrétien de cinéma de la région5. Mon rôle d’ethnographe ne lui 

était pas inconnu, puisque je l’endosse depuis plusieurs années dans 

un certain nombre d’événements qu’elle organise ou auxquels elle 

participe. Pourtant, celle-ci m’invita à plusieurs reprises à 

« dépasser l’observation pour faire retraite avec les autres ». Mon 

rôle a ainsi constamment oscillé entre celui d’une observatrice 

extérieure et celui d’une participante intégrée. Ici se retrouve la 

délicate tentation des interlocuteurs à envisager l’ethnographe 

comme un sujet en conversion (Mottier, 2016 : 3). Toute la 

semaine, le groupe oscilla entre l’acceptation de ma présence 

muette et la curiosité de comprendre ce que je retirais 

personnellement de cette retraite. Ma posture fut chaque jour 

renégociée auprès des retraitants, qui souhaitaient que j’intègre les 

cercles de parole, et des organisatrices, qui finirent par me 

 
5  Dans un souci d’anonymiser mes interlocuteurs, les retraitants et les 

organisatrices seront désignées par des pseudonymes.  



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

118 

demander d’évoquer, le dernier jour, « les enseignements que la 

semaine m’avait permis d’acquérir pour mes recherches ».  

La semaine fut rythmée par la projection le lundi d’Ordet de 

Carl Dreyer (1955), le mardi de Jésus de Serge Moati (1999), le 

mercredi, des extraits de L’évangile selon Saint-Mathieu de Pier 

Paolo Pasolini (1964), de la série Jésus de Nazareth de Franco 

Zephireli (1977), de Jesus de Peter Sykes et John Krish (1979), de 

la série The Chosen de Dallas Jenkins (2017, en production), le 

jeudi du Nouvel Évangile de Milau Rau (2020) et, enfin, le 

vendredi, de Nomadland de Chloé Zhao (2020). Dans une approche 

comparatiste, je me concentrerai dans les pages suivantes sur les 

modalités de réception de deux films : Ordet de Dreyer, visionné le 

premier jour, et Nomadland de Zhao, visionné le dernier jour.  

Dans l’organisation même de la retraite, ces deux jours ont un 

caractère particulier. Les retraites ignatiennes sont construites sur 

une montée en intensité émotionnelle et spirituelle, qui se reflète 

dans la programmation des films. Cette progression suit une 

logique inspirée des Exercices spirituels. Exprimée clairement par 

les organisatrices, elle pourrait se résumer ainsi : le premier jour est 

un état des lieux général sur la question explorée ; le second tente 

d’approfondir la question, en intégrant notamment la notion du 

péché dans les réflexions individuelles et collectives ; le troisième 

est consacré à l’accueil de « quelque chose du salut » ; le quatrième, 

à l’identification des exigences de conduite morale liée à la 

question spirituelle traitée. Le dernier jour est pensé comme le 

moment de « l’envol », avec un repositionnement des réflexions de 

la semaine dans le cadre concret de la vie quotidienne.  

A. résuma cette structure en présentant Nomadland, dernier film 

de la semaine : « il y a eu la Passion, la Résurrection, puis 

l’Ascension, enfin la Pentecôte ». Dans cette dynamique, Ordet fut 

choisi comme point d’entrée dans la thématique des « visages du 

Christ », alors que Nomadland servait de support à l’intégration des 

enseignements de la semaine dans la vie quotidienne des retraitants. 

 

De la réception individuelle à l’appréciation collective  

L’analyse ethnographique des moments de réception 

confessionnelle des films dans le cadre de la retraite spirituelle 

cinéma permet de mettre en évidence une dynamique centrale des 



Les visages du Christ sur grand écran 

119 

études de réception : la tension entre l’expérience individuelle et la 

négociation collective du sens. 

Christine Geraghty relevait déjà en 1998 (155) que l’un des 

enjeux majeurs des études de réception était d’aller au-delà d’une 

vision individualisée du spectateur : 

Les travaux sur les audiences télévisuelles ont permis de 

reconnaître que « regarder la télévision » ne se résume pas 

simplement à regarder (ou ne pas regarder) un écran. Ils 

ont montré qu’il n’existe pas une seule manière de 

regarder, déterminée par le poste de télévision lui-même ; 

le fait de regarder la télévision s’inscrit dans une pluralité 

de configurations sociales, qui lui donnent sens et peuvent 

l’articuler à des cadres relationnels (regarder en famille, les 

discussions au sein d’un groupe de travail) ou à d’autres 

formes de communication et de loisirs (cinéma, 

ordinateurs). […] De façon plus générale, les études sur la 

réception doivent trouver des moyens permettant non 

seulement d’enregistrer ce que les spectateurs disent, mais 

aussi de leur donner une voix publique dans les discussions 

sur la télévision elle-même.  

Si les études de la réception ont longtemps été centrées sur des 

catégories démographiques ou socioculturelles, l’un des apports des 

études culturelles, les « cultural studies », a été d’intégrer le 

contexte collectif de visionnage comme un élément structurant du 

sens attribué aux films. Dans le cadre des retraites spirituelles 

cinéma, ce travail de réception collective se matérialise lors des 

débats qui suivent les projections. Chaque retraitant est invité à 

exprimer son avis sur le film, à partager ses impressions et à 

souligner les scènes marquantes. Cependant, ce qui pourrait 

apparaître comme une simple juxtaposition de témoignages 

individuels s’inscrit en réalité dans une dynamique d’ajustement 

collectif. L’organisation des prises de parole, régulée par les 

organisatrices, structure ainsi la réception du film selon des 

modalités d’échange déterminées. 

Dès le premier jour, la discussion post-projection est marquée 

par une effervescence immédiate, avec des échanges spontanés et 

un mode conversationnel proche du dialogue ordinaire. Cette 

spontanéité est toutefois rapidement encadrée par Irène, l’une des 

organisatrices, qui intervient pour structurer les échanges : « Là 

[on] ne s’entend plus, on va parler les uns après les autres ». Ce 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

120 

rappel à l’ordre souligne que le débat d’après visionnage n’est pas 

seulement un espace de libre expression, mais aussi un moment de 

mise en cohérence collective. Il permet une confrontation des 

compréhensions individuelles et une correction des éventuelles 

erreurs d’interprétation. Ainsi, lorsqu’un participant évoque une 

scène d’Ordet en disant : « les deux pasteurs parlaient de la foi », 

plusieurs retraitants interviennent pour rectifier : « Il n’est pas 

pasteur, le père », « aucun des deux n’est pasteur », « même pas le 

père ? », « Non, ils sont juste croyants », « mais il y en a un 

catholique ? », « Non, ils sont tous protestants, mais pas des mêmes 

croyances ». Cette interaction illustre la manière dont le groupe 

construit un savoir partagé sur le film, tout en reformulant les 

perceptions individuelles dans un cadre interprétatif commun. 

Là réside la difficulté d’une telle ethnographie : la mise en 

collectif de la réception du film implique parfois que les paroles 

individuelles se fondent dans un discours modulé par le collectif. 

Les échanges modèlent une forme de discours collectif sur le film 

et ses répercussions dans la vie spirituelle des retraitants qui se 

négocie au fil de leurs interventions. Nous sommes ainsi sans cesse 

dans un entre-deux entre réception personnelle et réception 

collective des films. Le débat post-projection est aussi le lieu où 

s’expriment des stratégies d’appropriation ou de distanciation face 

aux films. Dans le cas d’Ordet, David exprime par exemple une 

forte résistance face au discours du film : 

J’avais commencé à prendre des notes et puis je me suis 

arrêté parce que c’était très agaçant de voir Morten accuser 

son fils de ne pas prier mieux quand le fils lui annonce que 

son enfant est mort. Tu ne pries pas assez bien et le 

résultat, c’est que quelqu’un meurt. 

De son côté, Patricia adopte une posture d’appréciation 

esthétique, mais marque une forte distance vis-à-vis du contenu 

religieux :  

[…] moi, j’étais émue par le noir et blanc, à l’époque il n’y 

avait pas beaucoup de moyens et avec ce peu de moyens ils 

arrivaient à tirer parti de ce noir et blanc, ils arrivaient à 

faire des trucs très chouettes et très beaux, mais sinon 

c’était insupportable. Heureusement que je ne suis pas dans 

cette religion ! Mais les deux façons de croire sont 

insupportables. Ça rentre en résonance avec la tendance 



Les visages du Christ sur grand écran 

121 

« tradi » [traditionnelle] de mon diocèse, mais comment 

trouver de la vie là-dedans [rires].  

Patricia vient de la région Provence-Alpes-Côte d’Azur 

(PACA), elle est venue dans le Nord la semaine précédant la 

retraite pour s’occuper de ses parents âgés et en profite pour voir 

David, son beau-frère, qu’elle amène pour la deuxième année dans 

la retraite.  

À l’inverse, dans le débat autour de Nomadland, Michèle 

exprime une distance critique, en mettant en place une stratégie 

d’analyse pour éviter une immersion trop forte dans le film :  

[…] la scène dans Amazon ne donne toujours pas envie 

d’acheter chez eux. Je me suis sentie tirée dans le film, je 

me suis sentie trop fusionner donc je me suis mise à faire 

une analyse filmique pour ne pas trop fusionner avec le 

film, c’était un peu trop dur pour moi, donc je n’ai pas trop 

fusionné.  

À l’opposé, Fanny assume une immersion totale dans l’univers 

du film :  

[…] moi, au contraire, j’ai beaucoup fusionné ! On suit une 

vie alors que nous, on est en fin de vie. Enfin je parle pour 

moi, moi, j’ai 80 ans et c’est un souffle de vie là.  

Ici réside une autre difficulté de ce type d’ethnographie : à la 

pluralité des modes de réception s’ajoute la manière dont les 

spectateurs négocient leur engagement émotionnel avec le film. 

Cette situation implique parfois la réutilisation d’un vocabulaire qui 

n’est jamais défini et dont le sens semble à la fois compris de tous 

et tout autant particularisé à chaque intervention. Ici, « fusionner 

avec le film » me semble correspondre à une pratique de réception 

très empathique de la vie du personnage.  

  

L’analyse esthétique comme médiation du spirituel 

Un autre aspect fondamental du travail de réception dans la 

retraite est la manière dont l’analyse esthétique des films précède et 

conditionne l’interprétation spirituelle des participants. Lors des 

discussions qui suivent le film, la première phase d’analyse se 

concentre systématiquement sur des éléments formels et 

esthétiques : dans le cas d’Ordet, les retraitants soulignent 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

122 

l’utilisation du noir et blanc qui « donne de la profondeur », le style 

pictural particulier du film (« la façon dont c’est filmé est 

étonnante ; ils sont souvent de face ; on dirait des portraits 

expressionnistes ; ça fait penser à Bergman ») ou encore l’ambiance 

sonore avec « le bruit des vaches » dès le début du film.  

Dans Nomadland, l’appréciation des paysages précède 

également toute réflexion spirituelle dans les discours : les 

premières prises de parole relèvent notamment l’immensité et la 

beauté des espaces filmés. Karine mentionne :  

J’ai été très emportée par la musique, par les décors, les 

scènes de lever et coucher du soleil. C’est ce genre de 

décors que j’attendais tout au long de la semaine.  

La négociation de l’intérêt du film pour le travail spirituel que 

les retraitants entamaient cette semaine-là commence ainsi par une 

identification des particularités esthétiques du film, avant 

d’extrapoler sur la question des particularités des personnages. 

Cette séquence d’analyse esthétique sert donc de passage vers une 

appropriation plus subjective et spirituelle du film. Ce n’est 

qu’après cette première phase que les organisatrices réorientent les 

discussions vers des questions de sens et de foi, en demandant aux 

retraitants d’identifier les figures christiques potentielles ou les 

résonances spirituelles du film. 

Ce processus souligne une articulation entre formel et spirituel, 

entre image et foi, qui structure l’expérience cinématographique en 

contexte confessionnel. 

 

Identification d’une figure christique 

Avant même la projection d’Ordet de Carl Dreyer, les 

organisatrices encadrent la réception du film en orientant la 

réflexion des retraitants vers une thématique spirituelle précise. 

Aline introduit ainsi la séance en la rattachant directement à une 

interrogation sur la foi contemporaine :  

Pour ce premier jour, nous vous invitons à démarrer la 

retraite à partir de notre réalité d’aujourd’hui et à nous 

questionner sur notre foi en Jésus-Christ. Quelle est ma foi 

en Jésus : un personnage du passé ou présent dans ma vie ? 



Les visages du Christ sur grand écran 

123 

Cet ancrage initial inscrit la projection dans une dynamique où 

l’expérience cinématographique est pensée comme un espace de 

questionnement spirituel. Les organisatrices prennent ensuite soin 

de contextualiser le film, tant sur le plan historique que 

cinématographique. 

Installée dans des fauteuils ou sur des chaises rembourrées, la 

petite vingtaine de personnes présentes venait de terminer le tour de 

présentation formel. Aline prend alors la parole pour présenter le 

premier film de la semaine :  

Le film est tiré d’une pièce écrite par Kaj Munk, un auteur 

danois et pasteur luthérien, jouée pour la première fois en 

1932. La pièce avait déjà été adaptée au cinéma par Gustav 

Malder en 1943. Carl Théodore Dreyer, frappé par la façon 

dont Kaj Munk pose le « problème de la foi », va mettre 

20 ans à réaliser son film. Il sortira en 1955. Le titre, 

Ordet, signifie « la parole » ou plus exactement « le Verbe 

de la Bible », c’est-à-dire la « parole agissante ». Et c’est 

bien la force de la parole que Dreyer questionne ici.  

Ce film soulève la question : Qu’est-ce qui rend 

possible de voir le Christ vivant aujourd’hui ?  

Pour vous présenter rapidement le sujet du film, c’est 

l’histoire de Johannes – d’ailleurs le prénom est très 

symbolique parce que ça fait référence à l’apôtre Jean, le 

préféré de Jésus –, qui est le fils d’une famille de fermiers. 

Tous les membres de la famille vivent dans la grande 

maison : le père Morten Borgen, Mikkel, le fils aîné, avec 

sa femme Inger et leurs deux filles et bientôt un troisième 

enfant, Johannes, second fils, et Anders, le dernier. 

Johannes proclame qu’il est le Christ revenu parmi les 

hommes et même la famille bienveillante considère qu’il y 

a quelque chose qui ne va pas très bien [quelques rires se 

font entendre dans l’assistance] […]. Le film est d’une 

grande sobriété, l’image en noir et blanc, le rythme celui 

du cinéma de cette époque. Il a reçu le Lion d’Or au 

Festival de Venise en 1955 [quelques personnes dans 

l’assemblée prennent des notes sur des carnets].  

Ce type de présentation structure le regard des retraitants en 

amont de la projection, en posant les grandes lignes d’interprétation 

attendues. À travers une question directrice – « Qu’est-ce qui rend 

possible de voir le Christ vivant aujourd’hui ? » –, les organisatrices 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

124 

amorcent un cadre herméneutique qui influencera les discussions 

après la projection. 

Dans le cas d’Ordet, « classique » de la cinématographie 

religieuse, la figure christique est bien identifiée dès le début du 

film par le réalisateur lui-même. Sur fond de divergences 

religieuses, Johannes apparaît en crise mystique et déambule en se 

prenant pour Jésus. Considéré comme fou par son entourage, il 

accomplit finalement un miracle de résurrection, qui constitue le 

point de dénouement de l’intrigue du film. Éric Rohmer (1956 : 26) 

disait du film que :  

[…] le débat qui s’y livre n’a point pour thème quelque 

question de théologie abstraite, mais bien les rapports 

concrets, physiques, de Dieu et de la créature : la prière, la 

parole de l’homme [Ordet signifie parole] parvient-elle à 

Dieu et Dieu lui répond-il ? 

Cette représentation christique suscita des réactions contrastées 

parmi les retraitants. Un motif récurrent des discussions est 

notamment l’association entre mysticisme et folie :  

[…] à l’aumônerie de santé, il y a quelqu’un qui est 

considéré comme folle, moi, je l’écoutais et ça la calmait, 

alors l’entrée de Johannes dès le début ça m’a fait un coup.  

Le débat s’élargit alors à une réflexion plus vaste sur les figures 

christiques ordinaires. Le dernier jour, peu avant la projection de 

Nomadland, toute l’assemblée se lança ainsi dans une discussion 

sur les « Jésus quotidiens », alimentée par la lecture d’un extrait 

d’une chronique parue dans La Croix, le mercredi 5 octobre 2022, 

signée d’Emmanuel Godo. Aline précisa qu’elle s’intitulait 

« Gardiens de la bonté » :  

Il y a des années, à la piscine de Lille, quand on arrivait 

près du garage à vélos, on était accueillis par un employé 

qui vous saluait avec une affabilité réjouissante. On ne 

savait jamais d’où il allait sortir, avec sa dégaine de grand 

« duduche », ses cheveux et son accent du nord en bataille. 

On aurait pu l’imaginer sur une scène chanter avec 

Antoine, ou dans un film donner la réplique aux Charlots. 

Il jaillissait de sa guérite comme un bon diable de sa boîte. 

Ou il revenait d’un tour sur le parking où il avait 

raccompagné un usager aux yeux rougis par le chlore, 

histoire de bavarder encore un peu. Et c’était toujours le 



Les visages du Christ sur grand écran 

125 

mot gentil, la remarque pour vous faire venir le sourire, la 

phrase qui semblait inventée là, maintenant, pour vous 

délivrer du sérieux où on se noie. 

Je ne sais pas s’il exerce encore ni quelle était sa 

fonction exacte dans l’organigramme de la Ville. Préposé 

aux gentillesses ou gardien de la bonté, est-ce que cela 

existe ? Ses collègues l’avaient surnommé « Jésus », et les 

habitués ne trouvaient pas mauvais de l’appeler ainsi. On 

disait « Tiens, voilà Jésus » ou « Aujourd’hui c’est bizarre, 

je n’ai pas vu Jésus ». Sans un iota d’ironie. 

J’ignore ce qu’il est devenu à l’heure de la 

rationalisation des tâches et des coupes sombres dans les 

budgets. Dans quel placard a-t-on mis Jésus ? Dans la ligne 

de mire des tueurs de coûts inutiles, à quoi peuvent servir 

le distributeur de petits grains de lumière et son magistère 

improbable6 ?  

Cette anecdote a fait écho chez plusieurs participants : l’une 

d’entre eux indiqua connaître également le « Jésus de la piscine » : 

« j’ai un sourire à chaque fois que je vais à la piscine et que je dis 

que j’ai croisé Jésus en rentrant ». Un autre renchérit : « sur le 

parking du CHR [Centre hospitalier régional universitaire de Lille], 

il y en avait un qu’on a aussi appelé Jésus ! ». Aline s’amuse de la 

discussion et conclut : « il y a plein de Jésus partout ! ». Cet 

échange illustre la tension entre une figure christique transcendante 

et une incarnation diffuse du Christ dans le quotidien, qui sera au 

cœur du débat suivant la projection de Nomadland : 

Marie-Claire : Moi, mon questionnement c’était : si le 

Christ aujourd’hui réapparaissait, qu’est-ce qu’on ferait ? 

Est-ce que notre foi aujourd’hui est suffisamment grande 

encore pour être capable de voir le Christ ? Mais du coup, 

il a osé une scène de résurrection. 

Jacques : Moi, je trouve que le Christ, on le voit dans la 

résurrection, mais pas tellement dans le personnage.  

Marie-Claire : C’est finalement l’idée réveillez votre 

foi, hop tout le monde-là, on se réveille. On sent que 

Johannes est exaspéré que les gens ne le croient pas, ne 

croient pas tout court.  

Henri : Je ne vois pas comment on peut réveiller la foi 

de quelqu’un de cette manière-là [rires]. Enfin, moi, je 

 
6  Le texte de la chronique m’a été fourni par les organisatrices de la retraite.  



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

126 

n’en veux pas d’un Christ comme ça. Enfin, dans la 

théologie chrétienne, le sauveur, il est venu un jour sur 

terre et moi, si quelqu’un vient comme ça, ça ne me 

dérange pas qu’on l’écoute et il ne va pas déranger grand 

monde, surtout à l’heure actuelle, mais ce n’est quand 

même pas le Jésus qui est venu un jour du temps. On m’a 

souvent dit justement, de manière rassurante : « Il est venu 

un jour du temps et puis il ne va pas revenir… ». Enfin, il 

ne va pas revenir… En tous cas nous, on n’a pas à être les 

sauveurs du monde et ça ne nous empêche pas… Enfin, la 

foi, c’est pas… Enfin, il y a autre chose à faire que de faire 

revenir les morts, il y a d’autres choses, les migrants, les 

SDF7 dehors, s’écouter les uns les autres.  

Lucile : Moi, j’y vois autre chose, quand le Christ est 

venu, il a eu des paroles. 

Henri : Oui, mais enfin il est venu, mais il reviendra 

plus. Enfin il reviendra plus […].  

Lucile : Il a dit de croire en un père et c’était fou.  

Patricia : Oui, mais là on est d’accord, mais il est venu 

et stop.  

Ophélie : Oui, mais même s’il est « borderline » 

[limite], c’est intéressant que ses paroles prolongent celles 

du Christ, c’est des paroles de l’Évangile [mouvement dans 

la salle, brouhaha] pour moi ça me caricature dans la 

société parce qu’il est dérangé, mais bon. 

Henri : Oui, mais c’est pour ça que ça me dérange pas 

de l’écouter et même aujourd’hui les délires mystiques 

bon.  

Lucile : Oui, mais là je parle du Christ.  

Henri : Ah oui.  

Marie-Claire : Non et sans parler du Christ, il y a des 

gens avec des attitudes étonnantes, totalement dévouées à 

l’autre. 

Lucile : Comme l’abbé Pierre.  

Marie-Claire : On va dire il est un peu illuminé celui-là, 

et on a envie de dire il est dingue, il faut faire de l’argent, 

etc. Mais on s’aperçoit à un moment que ce n’est pas que 

folie et si on creusait nous aussi, ah, ah, ah [série 

d’onomatopées associée à un doigt secoué]. Et il y a des 

 
7  Les sans domicile fixe. 



Les visages du Christ sur grand écran 

127 

personnes qui nous font bouger. Et là, il a fait bouger les 

gens, Johannes. 

L’un des enjeux majeurs du débat est l’acceptabilité de la figure 

christique incarnée par Johannes. Les discussions révèlent un 

processus de hiérarchisation des « miracles acceptables » : Henri 

fut ainsi celle qui marqua le plus de réticences face à la 

représentation de la figure christique dans le personnage de 

Johannes dans Ordet, quitte à s’éloigner du dogme de la parousie 

chrétienne :  

Moi, j’en veux pas d’un Christ comme ça […]. Enfin je 

veux dire… il ne va pas revenir. Et même s’il revenait, il a 

autre chose à faire que de réveiller les morts : il y a les 

migrants et les SDF à aider.  

La sœur rebondit immédiatement en signalant : « même si 

c’est “borderline” [limite], c’est une parole dans le prolongement 

du Christ. À l’époque, le Christ devait être vu de la même façon ».  

Cette interaction met en évidence une divergence 

d’interprétation sur le rôle du Christ : la représentation d’un Jésus 

mystique, déconnecté du monde, ne correspondait pas à la 

représentation « du Jésus de Henri ». Cette individualisation de 

Jésus comme une figure qui accompagne chaque retraitant fut 

l’occasion d’un certain nombre de discussions tout au long de la 

semaine. L’une des retraitantes indiquait ainsi « sentir Jésus avec 

[elle] dans tous les moments difficiles de [sa] vie. Il est là, [elle] le 

sen[t] et [elle] lui parle ».  

Cette dualité se retrouve dans la discussion sur Nomadland, où 

le débat porte cette fois sur une incarnation indirecte du Christ. 

Contrairement à Ordet, Nomadland ne met pas en scène une figure 

christique explicite. Pourtant, dès l’accueil des retraitants le matin, 

A. souligne l’existence de figures christiques dans ce film où le 

spectateur est invité à suivre le parcours d’une veuve américaine 

d’une cinquantaine d’années, Fern, ruinée à la suite de la crise des 

subprimes et contrainte de vivre dans un van, au volant duquel elle 

sillonne les États-Unis pour répondre à la demande des courts 

emplois saisonniers. C’est par la discussion collective et le topo que 

s’exprime alors l’identification de figures christiques ou 

d’enseignements spirituels. Dans cette situation, le film fut présenté 

par Aline ainsi en amont de la projection : 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

128 

 

Au départ, Nomadland est une enquête menée pendant trois 

ans par la journaliste Jessica Bruder, auprès de personnes 

ayant tout perdu avec la crise des subprimes et devenues 

des migrants dans leur propre pays. Voyant leur retraite 

(par capitalisation) fondre, renonçant au poste de dépense 

le plus élevé, le logement, elles ont investi leurs derniers 

dollars dans l’aménagement d’un véhicule (van, camping-

car ou simple voiture) et ont pris la route. « Ils sont à la 

fois libres d’aller où ils le désirent et victimes désignées de 

ceux qui veulent profiter d’une main-d’œuvre docile et bon 

marché : entrepôts d’Amazon, parcs d’attractions, 

campings… » [quelques réactions étonnées de Marie-

Claire et de Lucile] « ah bon ? ».  

La comédienne Frances McDormand, déjà auréolée de 

deux Oscars [Fargo des frères Coen, 1997 ; puis Three 

Billboards de Martin McDonagh, 2017], s’est passionnée 

pour le livre de Jessica Bruder. Elle est à l’origine du projet 

de film, qu’elle a souhaité confier à Chloé Zhao. Il s’agit 

vraiment d’une fiction, même si cette fiction est nourrie de 

témoignages réels. Le scénario suit les pas – les km au 

volant – d’une femme incarnée par Frances McDormand. 

Son parcours la confronte à des personnalités issues de la 

vie réelle qui tiennent leur propre rôle. Il y a peu d’acteurs 

(3 ou 4), tous les autres ont été croisés sur la route. 

On peut reprendre la question de Milo Rau [le film 

présenté la veille] : si Jésus revenait sur terre, mais aux 

USA cette fois, c’est peut-être parmi ces gens-là qu’il 

trouverait des frères […]. 

Le film est conçu comme un road movie dans lequel Fern 

rencontre un certain nombre de personnages. Parmi eux, Bob 

Wells, un ancien magasinier de supermarché. Dans le film, il 

déclare avoir décidé, pour donner du sens à sa vie dévastée par le 

suicide de son fils, « d’honorer sa mémoire en aidant les autres, en 

étant à leur service ». En 2011, il organise le premier Rubber 

Tramp Rendez-vous, un festival de nomades en plein cœur du 

désert de l’Arizona lors duquel les nomades se forment à des 

techniques de réparation, s’entraident et discutent autour du feu. 

Quelques scènes de ce festival dans le film laissent voir l’existence 

d’une communauté unique et une prise de parole particulière de 

Bob, qui explique avoir lancé ce projet à la suite du décès de son 

fils. Le personnage de Bob est largement évoqué dans le moment 



Les visages du Christ sur grand écran 

129 

d’échange du film. Aline indique ainsi percevoir en lui une figure 

christique : 

Il est au service d’une communauté, il a une manière 

d’aider la communauté et pour lui, ça a du sens parce qu’il 

est au service. Le soutien moral de cette communauté est 

impressionnant : ils font réellement communauté. C’est 

assez marquant. 

De même, Lucile relève que : 

[…] on fait un pas supplémentaire sur la vie de Jésus ; si 

Jésus était en Nevada. Ça fait du bien ! La vie en 

communauté où on ne parle pas de religion et où on vit la 

gratuité de la nature, c’est beau… Merci de nous avoir 

emmenés aussi loin. 

Pour autant l’identification de la figure christique est loin d’être 

unanime et se négocie dans la discussion collective. Jacques 

exprime ainsi une résistance forte :  

Je me suis demandé ce qui s’était passé par la tête de votre 

responsable pour choisir ce film [rires] […] Je ne vois pas 

le visage du Christ, je ne vois pas le Christ là-dedans. Ça 

n’enlève rien à la valeur du film, mais je me demande ce 

qu’il fait là. 

 

Inscrire le film dans l’actualité du monde  

Une partie des interventions met en relation les paroles ou 

situations des personnages avec l’expérience personnelle des 

retraitants : David exprime ainsi avoir trouvé « insupportable quand 

le père dit à son fils qui annonce la mort de son bébé que c’est 

parce qu’il a mal prié ». De son côté, Patricia, qui vit en région 

PACA, fait un parallèle entre les pratiques religieuses du film et sa 

propre expérience paroissiale : 

Heureusement que je ne suis pas dans cette religion ! Mais 

les deux façons de croire sont insupportables. Ça rentre en 

résonance avec la tendance tradi de mon diocèse, mais 

comment trouver de la vie là-dedans [rires].  

Les figures des pères dans Ordet sont en effet identifiées comme 

protestants progressistes et protestants conservateurs, lesquels 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

130 

pratiquent deux formes de vie religieuse particulières. Ce type de 

réaction illustre la manière dont les films suscitent un travail de 

réappropriation individuelle, où chaque retraitant projette son 

propre vécu religieux et sa sensibilité spirituelle sur les figures 

représentées à l’écran. 

Contrairement à Ordet, Nomadland, se distingue par une 

représentation. Il s’inscrit dans un registre que l’on pourrait 

qualifier de réalisme social, où les problématiques socio-

économiques sont mises en scène à travers des personnages inspirés 

de situations réelles. Dès les premières réactions, les retraitants 

mettent en relation le film avec les conséquences du système 

néolibéral. Le film donne notamment à voir une scène dans un 

entrepôt Amazon, scène mentionnée à plusieurs reprises dans le 

débat pour identifier l’inhumanité de l’espace et du travail 

demandé. Le propos général peut être résumé dans cette 

intervention de Jacques : 

Moi, je trouve ce film très triste et ça ne donne pas envie 

de vivre aux États-Unis. La dureté du capitalisme là-bas 

[…] On n’a quand même pas ça en France, là-bas s’il y a 

des plans sociaux ils se démerdent. […] Pour moi toute la 

question du film, c’est la question des racines et pour elle, 

c’est la fidélité à son mari, mais c’est aussi peut-être ce qui 

la bloque dans son affaire. Elle refuse toute relation et je 

trouve ça très triste. Oui, c’est vrai que c’est peut-être le 

choix qu’a fait le Christ et c’est là que je suis d’accord – et 

c’est peut-être un peu osé – avec le fait que la relation avec 

son père, elle l’a avec son mari. C’est beau, mais j’ai 

l’impression que ça la bloque.  

Si un certain nombre d’interventions condamnent le système 

néolibéral américain, l’ubérisation de l’économie et l’absence de 

protection sociale aux États-Unis, il me semble que ces 

interventions appartiennent moins au registre de l’analyse politique 

que de l’analyse sotériologique. En effet, au moment de la retraite, 

la France était traversée par une importante vague de grèves et de 

mobilisations contre la réforme des retraites, un sujet qui aurait pu 

nourrir un débat explicitement politique. Pourtant, seules les 

organisatrices y firent allusion lors d’échanges informels. Ce 

silence sur le contexte politique contemporain souligne que 

l’analyse collective du film repose davantage sur une réflexion 

spirituelle que sur une critique socio-économique directe. La 



Les visages du Christ sur grand écran 

131 

réception du film s’articule ainsi autour de deux axes principaux : 

une critique des dérives du monde contemporain (précarisation, 

solitude, perte des liens communautaires) et une mise en avant des 

valeurs de solidarité et de résilience comme voies de salut.  

Parce que Nomadland représente le monde contemporain avec 

un réalisme exacerbé, l’analyse collective oscille entre un constat 

des maux de la société et une valorisation des modes de vie 

alternatifs. Ici, l’organisation sociale des nomades est valorisée 

comme une « communauté en communion » : dans les interventions 

individuelles, Michèle relève par exemple qu’il y a une : 

[…] grande bienveillance les uns vis-à-vis des autres. C’est 

très beau, il y a quelque chose de la bienveillance, de 

l’acceptation. Dans notre société, si on pouvait mieux 

accepter les gens différents, ce serait une bonne chose. 

Fern est peut-être démunie financièrement, mais riche de 

beaucoup.  

Cette valorisation du mode de vie des nomades en fait 

finalement une utopie alternative, perçue comme une communauté 

en communion. Cette idéalisation de la communauté nomade peut 

être analysée à travers le prisme des travaux de Daniel Fabre sur les 

représentations symboliques et les traditions populaires. Dans le cas 

de Nomadland, cette idéalisation peut être rapprochée de 

représentations traditionnelles de communautés solidaires et 

autonomes, que l’on retrouve dans certains courants religieux ou 

dans des utopies sociales plus anciennes. En soulignant une forme 

de « retour à la nature » et une entraide constante entre les 

nomades, la réception encadrée du film réactive un imaginaire qui 

valorise la simplicité, l’authenticité et le lien social face aux excès 

de la société moderne. Cette réactivation permet aux retraitants de 

projeter sur ce mode de vie nomade des aspirations et des valeurs 

qui peuvent être perçues comme des alternatives au monde 

contemporain. 

 

Lecture théologique du film  

Cette « lecture » du film atteint son paroxysme lors du moment 

du topo, qui consiste en une lecture guidée du film à travers des 

références bibliques et doctrinales.  



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

132 

Dans le cas de Nomadland, les organisatrices invitent les 

retraitants à relire le film à la lumière des Béatitudes (Mt 5, 1-12), 

considérées comme un modèle de vie chrétienne :  

Comme Jésus, ces gens n’ont pas d’endroit où reposer la 

tête [Mt 8, 20]. D’une certaine façon, ils vivent à leur 

manière les Béatitudes. Et pourtant, malgré les difficultés 

et les souffrances qu’ils traversent, ils vivent déjà dans le 

Royaume de Dieu. Voyons cela de plus près. 

Ce processus de relecture spirituelle permet d’ancrer les figures 

du film dans une tradition chrétienne précise. Les Béatitudes 

énoncent huit « bienheureux », dont la lecture dans l’Évangile selon 

Matthieu (Mt 5, 1-12) est ici mobilisée comme une grille 

d’interprétation du film :  

Heureux les pauvres de cœur, car le royaume des Cieux est 

à eux. Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés. 

Heureux les doux, car ils recevront la terre en héritage. 

Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice, car ils 

seront rassasiés. Heureux les miséricordieux, car ils 

obtiendront miséricorde. Heureux les cœurs purs, car ils 

verront Dieu. Heureux les artisans de paix, car ils seront 

appelés fils de Dieu. 

Chacune des béatitudes est associée à un trait de caractère d’un 

ou de plusieurs personnages du film : « Heureux les pauvres de 

cœur, car le royaume des Cieux est à eux » est ici associé aux 

nomades, dépossédés de leurs biens matériels, mais riches de leur 

mode de vie. « Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés » 

est associé à la solidarité qui unit les membres de la communauté 

nomade. « Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice » est 

associé au personnage de Bob Wells, qui consacre sa vie à aider les 

autres. Dans cette analyse, les personnages sont « des cœurs purs, 

décapés par les épreuves, mais qui se sont recentrés sur ce qui leur 

semble l’essentiel ». Cette lecture croisée des Béatitudes et de 

Nomadland fait du topo un moment de réinterprétation du film en 

termes de valeurs chrétiennes.  

Cependant, cette pratique ne se limite pas à une simple 

identification de correspondances entre personnages et préceptes 

évangéliques. Elle participe d’un processus plus large de 

construction du sens religieux à travers la culture visuelle. En cela, 

cette particularité de la lecture croisée du film et des textes 



Les visages du Christ sur grand écran 

133 

canoniques paraît s’intégrer dans une pratique renouvelée de la 

casuistique jésuite, où l’analyse d’un cas exemplaire sert de support 

à une réflexion éthique et spirituelle. Florian Michel et Yann 

Raison du Cleuziou (2022) soulignent également que les 

catholiques contemporains oscillent entre un modèle de foi incarné 

dans des pratiques sociales et un modèle plus mystique, tourné vers 

la transcendance. Cette tension est visible dans la manière dont 

certains retraitants perçoivent Nomadland. Certains y voient en 

effet une expérience humaine et sociale qui incarne une forme de 

vie « au service des autres » ; là où d’autres cherchent une présence 

explicite du Christ et expriment des réticences à identifier un 

personnage comme figure christique.  

Le topo ne s’arrête pas à une lecture sotériologique du film. La 

discussion a en effet été élargie aux questions écologique et sociale, 

avec une lecture du film en lien avec l’encyclique Laudato Si 
8 :  

Aline : La nature, ils en prennent soin : les terrains restent 

propres derrière eux. Le rêve de Linda May est de se 

construire une « géonef » [que Linday May] décrit ainsi : 

« une maison autonome, faite de pneus, de bouteilles et de 

canettes. Zéro gaspillage. Ça ne fait aucun mal à la planète. 

Énergiquement indépendante. Une œuvre vivante fabriquée 

de tes mains. » Dans le livre, la même Linda May est 

écœurée par la quantité de gadgets inutiles achetés par les 

clients Amazon. Cette fois, c’est avec Laudato Si que 

résonne avec notre film : prendre soin des personnes et de 

la Terre sont liés.  

Laudato Si insiste sur l’importance de la « conversion 

écologique », qui relie respect de la nature et justice sociale. Cette 

relecture du film par les organisatrices s’inscrit ainsi dans une 

approche éthique et spirituelle du salut, où la préservation de 

l’environnement devient un acte chrétien. 

Cette double lecture du film, à la fois sotériologique et 

écologique, montre comment la retraite spirituelle cinéma 

fonctionne comme un dispositif d’interprétation collective, où le 

religieux s’articule avec des préoccupations contemporaines.  

 

 
8  La lettre encyclique Laudato Si du pape François (2015) est consacrée à 

l’intégration de « l’écologie intégrale » dans la doctrine sociale de l’Église 

catholique.  



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

134 

En guise de conclusion  

L’analyse de la réception des films Ordet et Nomadland dans le 

cadre de cette retraite spirituelle cinéma met en évidence qu’il 

s’agit de deux moments d’échanges et de débats qui s’inscrivent 

dans un processus collectif de construction du sens, où les films 

deviennent des supports de réflexion théologique, spirituelle et 

sociale. La réception collective des films débute par une réception 

encadrée, où les organisatrices structurent le premier niveau 

d’interprétation. Ces cadrages sont ensuite renégociés dans l’espace 

du débat après visionnage, où s’articulent expériences personnelles, 

réflexions religieuses et lectures esthétiques du film. Ce travail 

discursif repose sur une réception du film qui oscille entre analyse 

esthétique, réflexion théologique et intégration du film aux 

préoccupations personnelles des retraitants. L’identification des 

figures christiques répond dans les deux cas à deux logiques 

différentes : d’un côté, la figure christique est pensée explicitement 

par le réalisateur. De l’autre, l’identification d’un ou plusieurs 

personnages à une figure christique émerge progressivement au fil 

des échanges, à travers une relecture collective du film. Le rôle des 

organisatrices est ici fondamental : en intégrant des références aux 

Béatitudes ou à Laudato Si, elles réorientent l’interprétation des 

films vers des enjeux de foi et de morale chrétienne. Cette 

dynamique est particulièrement visible dans la réception de 

Nomadland, où la figure du Christ ne va pas de soi, mais est 

progressivement construite dans le cadre d’un dialogue entre 

imaginaire cinématographique et répertoire religieux. L’analyse de 

cette retraite montre également que le cinéma fonctionne ici comme 

un prolongement contemporain des pratiques méditatives 

ignatiennes. La tradition jésuite accorde une place essentielle à la 

composition de lieu, une technique développée par Ignace de 

Loyola dans ses Exercices spirituels, qui consiste à se représenter 

mentalement une scène biblique pour mieux l’intégrer 

spirituellement. 

Dans le cadre des retraites cinéma, cette mise en image ne 

relève plus seulement de l’imaginaire individuel, mais est 

médiatisée par le film. Les retraitants sont ainsi invités à « entrer » 

dans l’univers filmique, à le contempler, mais aussi à le relire 

activement en fonction de leur propre spiritualité. L’expérience 

cinématographique prend alors la forme d’un exercice de 



Les visages du Christ sur grand écran 

135 

discernement, où les retraitants ne se contentent pas de regarder un 

film, mais le mobilisent comme un espace de réflexion sur le divin 

et le salut. 

Cette ethnographie révèle que les retraites spirituelles cinéma 

s’inscrivent dans une reconfiguration contemporaine du croire, où 

la médiation religieuse ne passe plus uniquement par les cadres 

institutionnels classiques, mais intègre des supports culturels, 

esthétiques et narratifs. Si l’ethnographie en retraite spirituelle 

cinéma oblige à repousser les cadres méthodologiques classiques, 

elle révèle finalement aussi comment la réception du cinéma peut 

être perçue comme un espace de transmission et de recomposition 

de la foi. 

 



Nolwenn BRIAND-DELACHE 

136 

Bibliographie 

ANG, Ien. 1996. Living Room Wars : Rethinking Media Audiences for a Postmodern 

World. Londres : Routledge. 

BÉRAUD, Céline. 2007. Prêtres, diacres, laïcs : révolution silencieuse dans le 

catholicisme français. Paris : Presses universitaires de France. 

—. 2021. Le catholicisme français à l’épreuve des scandales sexuels. Paris : Le 

Seuil.  

DREYER, Carl (réal.). 1955. Ordet. Danemark, Victor Sjöström. 124 min. 

FABRE, Pierre-Antoine. 1992. Ignace de Loyola. Le lieu de l’image. Le problème de 

la composition de lieu dans les pratiques spirituelles et artistiques jésuites de la 
seconde moitié du XVIe siècle. Paris : Éditions de l’École des hautes études en 

sciences sociales. 

GERAGHTY, Christine. 1998. « Audiences and “Ethnography” : Questions of 

Practice ». Dans The Television Studies Book, sous la dir. de David LUSTED, et 

Christine GERAGHTY, p. 141–157. Londres : Hodder Arnold. 

GODO, Emmanuel. 2022. « Gardiens de la bonté ». La Croix (5 octobre). 

https://www.la-croix.com/Debats/Gardiens-bonte-2022-10-05-1201236304  

HERVIEU-LÉGER, Danièle et Françoise CHAMPION. 1986. Vers un nouveau 
christianisme ? Introduction à la sociologie du christianisme occidental. 

Paris : Cerf. 

JENKINS, Dallas (réal.). 2017. The Chosen (série ; en production). États-Unis. 

LAGRÉE, Michel. 2003 [1986]. Religion et modernité : France, XIXe–XXe siècles. 

Rennes : Presses universitaires de Rennes.  

LAMBERT, Yves. 1985. Dieu change en Bretagne. La religion à Limerzel de 1900 à 

nos jours. Paris : Éditions du Cerf.  

LEVENTOPOULOS, Mélisande. 2014. Les catholiques et le cinéma : la construction 

d’un regard critique, France, 1895–1958. Rennes : Presses universitaires de 

Rennes. 

MICHEL, Florian et Yann RAISON DU CLEUZIOU (dir.). 2022. À La droite du Père. 

Les catholiques et les droites : de 1945 à nos jours. Paris : Seuil.  

MOTTIER, Damien. 2016. « Filmer : une question d’ethnographie ». Entrelacs 

(hors série), no 2, p. 19–33. 

MOATI, Serge (réal.). 1999. Jésus. TF1 (France). Productions Images et Co. et Ego. 

105 min. 

MOURTAZINA, Ellina. 2020. « Beyond the Horizon of Words : Silent Landscape 

Experience within Spiritual Retreat Tourism ». International Journal of Culture, 

Tourism and Hospitality Research, vol. 14, no 3 (15 juin), p. 349–360. 

PAPE FRANÇOIS. 2015. Lettre encyclique Laudato Si. Édition présentée et annotée 

par l’équipe du CERAS avec un guide de lecture en partenariat avec la 

Conférence épiscopale de France, Namur. Paris : Éditions Jésuites. 



Les visages du Christ sur grand écran 

137 

PAUGAM, Serge. 2009. Le lien social. Paris : Presses universitaires de France.  

PIETTE, Albert. 2005. « Ethnographie de l’activité religieuse : réflexions sur les 

“déplacements” du prêtre ». Ethnologie française, vol. 35, no 2, p. 335–345. 

POULIN, Marcel et al. (réal.). 2001. Kailash, la route du ciel. Documentaire. 
Montréal : Intelec Productions (Canada) en coll. avec Club Aventure Voyages. 

51 min. 

PASOLINI, Pier Paolo (réal.). 1964, L’évangile selon Saint-Mathieu. Arco Film 

Lux Compagnie (Italie). 137 min. 

RAU, Milau (réal.). 2020. Nouvel évangile. Lang Film, Fruitmarket Kultur und 

Medien. 157 min. 

ROHMER, Éric. 1956. « “Une alceste chrétienne”. Critique de Ordet par Éric 

Rohmer ». Cahiers du cinéma, no 55 (janvier), p. 26. 

SYKES, Peter et John KRISH (réal.). 1979. Jesus. Inspirational Films. The Genesis 

Project. 115 min. 

ZEPHIRELI, Franco (réal.). 1977. Jésus de Nazareth (série). Rai (Italie), ITC 

Entertainment (Royaume-Uni). 382 min. 

ZHAO, Chloé (réal.). 2020. Nomadland. Searchlight Pictures (États-Unis). 108 min. 

 

 

 

 

 

 

____________________________________________________________  

Abstract :  This article provides a review and an analysis of an 

ethnographic study undertaken during a Catholic cinema spiritual retreat. 

The aim was to compare two specific moments of film reception involving 

the theme of “Christ’s face”. This ethnography can assess the influence of 

those cinematographic works on the spirituality of the retreaters and their 

impact on the elaboration of a collective religious identity. It includes a 

methodological reflection on the conditions of carrying out a survey, at the 

crossroads of religious anthropology and film studies. 

Keywords : contemporary Catholicism, spiritual retreat, ethnography, 

religious anthropology, film reception 
____________________________________________________________  

 


