RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 111-137

Les visages du Christ sur grand écran :
ethnographie d'une retraite
spirifuelle cinéma

Nolwenn BRIAND-DELACHE *

Résumé : Cet article propose un compte rendu et une analyse d’un
travail ethnographique mené en retraite spirituelle cinéma catholique. Il
s’agit d’opérer une comparaison entre deux moments précis de réception de
films autour de la thématique du « visage du Christ ». Cette ethnographie
permet d’évaluer ’influence de ces ceuvres cinématographiques sur la
spiritualité des retraitants et leur impact dans la construction d’une identité
religieuse collective. Cet article propose ¢également une réflexion
méthodologique sur les conditions de réalisation d’une enquéte, au
croisement de 1’anthropologie religieuse et des études cinématographiques.

Mots clés : catholicisme contemporain, retraite spirituelle, ethnographie,
anthropologie religieuse, réception du cinéma

Cet article trouve son point de départ dans 1’étonnement suscité
par la découverte en 2019 de I’existence de retraites spirituelles
cinéma. Dans le cadre d’une recherche sur les festivals chrétiens de
cinéma en France, j’ai accompagné certains interlocuteurs a une
journée de rencontre nationale des catholiques cinéphiles francais,
organisée par 1’Association catholique mondiale pour la
communication (SIGNIS)!. Cette rencontre a réuni organisateurs de

Nolwenn Briand-Delache est doctorante en histoire contemporaine au Cerhic
de ’Université de Reims Champagne-Ardenne. Elle est également chargée
d’enseignement en ethnologie a I’Université de Lille.

L’ Association catholique mondiale pour la communication (SIGNIS) témoigne
de ’engagement des catholiques dans le domaine du cinéma. La SIGNIS est

111



Nolwenn BRIAND-DELACHE

ciné-clubs chrétiens, de festivals chrétiens de cinéma, membres du
jury cecuménique du Festival de Cannes et animateurs de retraites
spirituelles cinéma.

Lors de cette journée, une sceur Xaviere expliqua a la petite
centaine de personnes rassemblées dans 1’amphithéatre de la
Conférence des Evéques de France avoir mis en place ces retraites
en octobre 2010, a la demande initiale d’un Foyer de charité dans
les Alpes maritimes?. Elle indiquait alors :

[...]si la dimension spirituelle est constitutive de toute
personne humaine, la somme de ses inspirations et
aspirations, et si le cinéma est a la fois une fenétre ouverte
sur le monde et un miroir du cceur humain, tous deux
doivent pouvoir se rencontrer. [...] Si le cinéma est cette
invitation au courage du questionnement, de I’ouverture a
I’autre et de la conversion alors, il y a évidemment matiére
a entrer en retraite?.

Paradoxalement, ces retraites cinéma ont été congues par une
représentante d’un ordre ignatien, traditionnellement associé aux
retraites spirituelles silencieuses*. L’apparente contradiction entre
la présence du cinéma parlant et le climat de recucillement a
conduit a une organisation qui s’est imposée comme la norme des
retraites cinématographiques aujourd’hui proposées en France. Le
mode¢le adopté repose sur cing jours de retraite. Les matinées sont
consacrées a la projection des films et a des débats, tandis que les

connue pour 1’organisation de « jury cecuménique » et de jury inter-religieux
dans les plus grands festivals de cinéma européens. Sa filiale frangaise soutient
également les multiples projets qui se développent depuis la fin des années 2000
et qui visent I’exploitation du cinéma par les catholiques frangais. Elle constitue
depuis une dizaine d’années un réseau de chrétiens cinéphiles, dont elle permet
la rencontre au niveau national et international.

Un foyer de charité est une institution de I’Eglise catholique qui vise a
promouvoir la vie spirituelle et la croissance dans la foi chrétienne. Ils offrent
des retraites spirituelles, des moments de formation spirituelle et les sacrements.
Le 14 novembre 2019, journée de rencontre SIGNIS, Conférence des évéques de
France, Paris.

La « spiritualité ignatienne » fait référence a la spiritualité qui se développe a
partir des lettres de direction spirituelle du fondateur de la Compagnie de Jésus
(les Jésuites), Ignace de Loyola (1491-1556). Les ordres d’inspiration
ignatienne mettent I’accent sur la rencontre personnelle avec Dieu a travers la
priére, la méditation, 1’examen de conscience, et encouragent la « transformation
intérieure » a travers I’expérience spirituelle.

112



Les visages du Christ sur grand écran

aprés-midis alternent « topos » animés par les organisatrices et
temps de recueillement personnel a partir de textes religieux. Cet
article présente une ethnographie menée en février 2023 dans une
de ces retraites, organisée dans un centre spirituel situé dans le
diocese de Lille, un diocése qui accueille par ailleurs un festival
chrétien de cinéma depuis plus de dix ans.

Construit a la fin du XIX® si¢cle sous I’impulsion d’un groupe
de sensibilité ignatienne, le centre est composé d’une maison de
1 300 m?, aux vitraux quelque peu félés, logé dans un parc de prés
de 8 hectares. La « maison », comme [’appellent ses habitués, est
pensée dés sa création pour devenir une « maison de retraite » au
sens ou elle accueille depuis la fin du XIX®siécle des retraites
spirituelles. Le Centre a été confié par 1’évéque de Lille a la
Communaut¢ de Vie Chrétienne d’orientation moniale et
ignatienne. Pendant 1’année, bénévoles laics et consacrés y
proposent diverses activités et retraites.

Les origines des retraites spirituelles cinéma

Si I’histoire des relations entre catholicisme et cinéma remonte
aux débuts du cinématographe (Leventopoulos, 2014), les retraites
spirituelles cinématographiques s’inscrivent dans un renouveau des
pratiques confessionnelles de réception cinématographique. Leur
apparition coincide avec la sortie de Des hommes et des dieux,
réalisé par Xavier Beauvois (2010), qui marque un tournant dans la
réappropriation du cinéma par le monde catholique francais.

Si les ciné-clubs catholiques avaient prospéré durant les années
1940-1950, la fin du XX°si¢cle a marqué une désaffiliation
progressive de I’Eglise catholique vis-a-vis du cinéma. Michel
Lagrée constatait en 1986 que :

[...] le désenchantement du monde cinématographique
semble maintenant parvenu a son terme, sans que
s’annonce la reléve (contrairement a I’ Amérique du Nord)
de grands réseaux de télévision confessionnelle. (Repris
dans Lagrée, 2003 : 202.)

Il soulignait également que 1’Eglise peinait a renouveler ses
modes de présence dans 1’espace public et culturel. En 2014,
M¢élisande Leventopoulos (2014 : 279) confirmait cette tendance en
notant que :

113



Nolwenn BRIAND-DELACHE

[...]le rapport frontal du spectateur confessionnel a 1’écran
familial est par 1a méme en partie périmé, tandis que
Iinfrastructure de la salle catholique, & ’heure de son
apogée, a perdu de son importance apostolique.

Les travaux en sociologie des religions confirment cette
transformation, en mettant également en évidence une baisse du
sentiment d’appartenance a la foi catholique en France. Si
7 personnes sur 10 se déclaraient catholiques en 1981, elles ne sont

plus que 32 % en 2018, avec un fort effet générationnel :

Les générations agées, plus catholiques, sont remplacées
par des générations dont la grande majorité ne connait plus
de socialisation au catholicisme, méme bréve et
superficielle. (Béraud, 2021 : 25.)

Dans ce contexte, Dani¢le Hervieu-Léger a profondément
renouvelé 1’analyse de la sécularisation en montrant qu’elle ne
signifie pas tant une disparition du religieux qu’une reconfiguration
des formes de croyance et d’appartenance. Selon elle, la
sécularisation est un :

[...] processus de réorganisation permanente du travail de
la religion dans une société structurellement impuissante a
combler les attentes qu’il lui faut susciter pour exister
comme telle. (Hervieu-Léger et Champion, 1986 : 227.)

Elle souligne que le religieux ne disparait pas, mais se
recompose en dehors des institutions traditionnelles, en intégrant de
nouvelles médiations culturelles et sociales. Dans cette méme idée,
Yves Lambert (1985) a mis en évidence que les actes tournés vers
le salut extramondain s’accompagnent souvent de gratifications
sociales immédiates, inscrivant ainsi la quéte spirituelle dans une
logique de reconnaissance collective. Cette idée rejoint les travaux
des sociologues du lien social sur les formes du lien social électif
(Paugam, 2009), et vient souligner combien 1’adhésion a une
communauté religieuse ou spirituelle peut étre un moyen de
renforcer une appartenance sociale et symbolique.

Ainsi, la sécularisation ne signifie pas seulement une
individualisation de la foi, mais également une recomposition des
dynamiques collectives du croire. L’espace des retraites spirituelles,
ou se jouent des négociations entre expérience individuelle et mise
en commun du sens, apparait alors comme un laboratoire privilégié

114



Les visages du Christ sur grand écran

pour observer cette co-construction du religieux. A travers les
débats post-projection et les discussions collectives, les retraitants
participent a une relecture collective des ceuvres filmiques, ou se
reformule en permanence le rapport entre foi personnelle et
tradition spirituelle partagée.

Cette perspective éclaire la maniére dont le monde catholique
francais a réinvesti le cinéma comme espace de transmission et de
réflexion. La fin du monopole institutionnel sur la production de
récits religieux a ouvert la voie a une pluralisation des médiations
du sacré, notamment a travers des formes culturelles comme les
festivals de cinéma chrétiens ou les retraites spirituelles
cinématographiques. Celles-ci  s’inscrivent ainsi dans un
mouvement plus large ou les laics jouent un réle central dans la
gestion des «biens de salut» (Béraud, 2007), participant a la
redéfinition du rapport entre engagement religieux et
consommation culturelle.

Les années 2010 marquent ainsi un tournant avec la
redynamisation des ciné-clubs chrétiens, la constitution
d’associations de cinéphiles catholiques et I’essor de festivals et de
retraites spirituelles cinéma. Ces événements, souvent portés par
des acteurs laics, t¢émoignent d’une transformation des modalités de
la pratique religieuse, ou la réception cinématographique devient un
vecteur de quéte spirituelle et d’identification collective. L’étude de
ces retraites permet ainsi d’interroger I’influence des ceuvres
cinématographiques sur la spiritualité des retraitants et leur role
dans la construction d’une identité religieuse renouvelée.

Enquéter en retraite spirituelle

Réaliser une ethnographie en retraite spirituelle pose des défis
méthodologiques particuliers, notamment en raison du cadre de
recueillement et de semi-silence qui structure ces retraites. La
politique de silence partiel impose aux chercheurs d’adopter des
modes d’enquéte adaptés, privilégiant I’observation participante et
les entretiens informels, réalisés avant et aprés les temps de
«réflexion personnelle » (Mourtazina, 2020). Dans le cadre d’une
retraite spirituelle cinéma, ’attention ethnographique doit porter de
maniére encore plus fine sur les discours produits autour des films,
a différents moments de la semaine. L’analyse des modalités de

115



Nolwenn BRIAND-DELACHE

réception cinématographique dans un contexte religieux nécessite
ainsi un croisement entre les outils de I’anthropologie du religieux
et ceux des études de réception. Christine Geraghty soulignait en
1998 (144—155) que :

Le genre, et dans une moindre mesure la race et 1’age, ont
constitué des moyens essentiels d’identifier le type
particulier de spectateur étudié¢ par les chercheurs. [...]
L’une des tendances récentes des recherches sur le public a
été de mettre 1’accent sur le contexte de visionnage plutot
que sur I’activité des individus pris isolément.

L’appartenance religieuse, souvent absente des variables
analysées dans les études de réception, se révéle pourtant cruciale
pour comprendre les enjeux des retraites spirituelles cinéma.
L’étude du contexte de visionnage est ainsi essentielle pour éviter
les écueils d’une ethnographie qui ne tiendrait pas compte de la
singularité de ce cadre rituel. Dans cette perspective, les travaux
d’len Ang (1996) sur la réception télévisuelle et le « plaisir
ordinaire » permettent de penser les modalités d’appropriation des
films dans ces retraites. Son approche du « contextualisme radical »
(radical contextualism) invite a analyser la réception des films en
tenant compte de I’ensemble des dimensions qui structurent
I’expérience des spectateurs.

L’apport des études culturelles, les « cultural studies » anglo-
saxonnes, éclaire ainsi mon approche ethnographique, qui articule
étude du religieux et analyse des discours de réception. Toutefois,
dans le contexte spécifique des retraites ignatiennes, la réception
des films ne peut étre dissociée d’une logique de méditation
visuelle, qui s’inscrit dans une tradition ancienne des Exercices
spirituels. La spiritualité jésuite repose sur un usage particulier de
I’image mentale, défini par la notion de composition de lieu (Fabre,
1992). Dans les Exercices spirituels d’Ignace de Loyola, cette
technique invite le pratiquant a se représenter mentalement une
scéne biblique, afin de favoriser une contemplation active.
Le cinéma, en tant que médium visuel et narratif, peut ainsi étre
per¢gu comme un prolongement contemporain de cette pratique
méditative, ou le cadre filmique remplace la scéne mentale
traditionnellement construite par le retraitant. Dans cette
perspective, les films projetés ne sont pas seulement des supports
de discussion, mais deviennent des espaces de contemplation, ou

116



Les visages du Christ sur grand écran

les retraitants sont invités a « entrer » comme ils le feraient dans
une sceéne des Evangiles.

Afin de documenter au mieux ces phénomenes, j’ai privilégié
une combinaison d’observation participante, d’entretiens informels,
et d’analyse détaillée des interactions verbales et non verbales
pendant les projections et débats. Un soin particulier a été apporté a
I’observation des réactions corporelles des retraitants, ainsi qu’aux
transactions silencieuses qui se jouent lors des moments de
méditation collective (Piette, 2005 : 335-345). Cette ethnographie
repose ainsi sur une immersion de cing jours, au cours desquels j’ai
suivi les retraitants dans leurs différentes activités : temps de pricre,
échanges collectifs, réflexions personnelles et visionnage de films.
La thématique de cette retraite était les « visages du Christ », et les
films sélectionnés servaient de support a cette exploration
spirituelle. Le groupe de la retraite était composé de quinze
retraitants et de deux organisatrices accompagnées d’une sceur
gnatienne de Saint-André. Sur les quinze retraitants, huit revenaient
pour la deuxiéme fois au moins dans la retraite. Ma présence
intriguait quelque peu : la plupart des retraitants sont a 1’age de la
retraite. La présence d’une jeune adulte étonnait donc. Ma présence
était conditionnée par I’accueil que m’avait réservé Aline, 'une des
organisatrices de la retraite, qui participe également au festival
chrétien de cinéma de la région>. Mon rdle d’ethnographe ne lui
était pas inconnu, puisque je ’endosse depuis plusieurs années dans
un certain nombre d’événements qu’elle organise ou auxquels elle
participe. Pourtant, celle-ci m’invita a plusieurs reprises a
«dépasser 1’observation pour faire retraite avec les autres ». Mon
role a ainsi constamment oscillé entre celui d’une observatrice
extérieure et celui d’une participante intégrée. Ici se retrouve la
délicate tentation des interlocuteurs a envisager 1’ethnographe
comme un sujet en conversion (Mottier, 2016 : 3). Toute la
semaine, le groupe oscilla entre ’acceptation de ma présence
muette et la curiosit¢ de comprendre ce que je retirais
personnellement de cette retraite. Ma posture fut chaque jour
renégociée aupres des retraitants, qui souhaitaient que j’intégre les
cercles de parole, et des organisatrices, qui finirent par me

5 Dans un souci d’anonymiser mes interlocuteurs, les retraitants et les

organisatrices seront désignées par des pseudonymes.

117



Nolwenn BRIAND-DELACHE

demander d’évoquer, le dernier jour, « les enseignements que la
semaine m’avait permis d’acquérir pour mes recherches ».

La semaine fut rythmée par la projection le lundi d’Ordet de
Carl Dreyer (1955), le mardi de Jésus de Serge Moati (1999), le
mercredi, des extraits de L ’évangile selon Saint-Mathieu de Pier
Paolo Pasolini (1964), de la série Jésus de Nazareth de Franco
Zephireli (1977), de Jesus de Peter Sykes et John Krish (1979), de
la série The Chosen de Dallas Jenkins (2017, en production), le
jeudi du Nouvel Evangile de Milau Rau (2020) et, enfin, le
vendredi, de Nomadland de Chloé Zhao (2020). Dans une approche
comparatiste, je me concentrerai dans les pages suivantes sur les
modalités de réception de deux films : Ordet de Dreyer, visionné le
premier jour, et Nomadland de Zhao, visionné le dernier jour.

Dans I’organisation méme de la retraite, ces deux jours ont un
caractére particulier. Les retraites ignatiennes sont construites sur
une montée en intensité émotionnelle et spirituelle, qui se refléte
dans la programmation des films. Cette progression suit une
logique inspirée des Exercices spirituels. Exprimée clairement par
les organisatrices, elle pourrait se résumer ainsi : le premier jour est
un état des lieux général sur la question explorée ; le second tente
d’approfondir la question, en intégrant notamment la notion du
péché dans les réflexions individuelles et collectives ; le troisiéme
est consacré a I’accueil de « quelque chose du salut » ; le quatrieéme,
a Il’identification des exigences de conduite morale liée a la
question spirituelle traitée. Le dernier jour est pensé comme le
moment de « 1’envol », avec un repositionnement des réflexions de
la semaine dans le cadre concret de la vie quotidienne.

A. résuma cette structure en présentant Nomadland, dernier film
de la semaine: «il y a eu la Passion, la Résurrection, puis
I’ Ascension, enfin la Pentecéte ». Dans cette dynamique, Ordet fut
choisi comme point d’entrée dans la thématique des « visages du
Christ », alors que Nomadland servait de support a I’intégration des
enseignements de la semaine dans la vie quotidienne des retraitants.

De la réception individuelle a ’appréciation collective

L’analyse ethnographique des moments de réception
confessionnelle des films dans le cadre de la retraite spirituelle
cinéma permet de mettre en évidence une dynamique centrale des

118



Les visages du Christ sur grand écran

études de réception : la tension entre I’expérience individuelle et la
négociation collective du sens.

Christine Geraghty relevait déja en 1998 (155) que I'un des
enjeux majeurs des études de réception était d’aller au-dela d’une
vision individualisée du spectateur :

Les travaux sur les audiences télévisuelles ont permis de
reconnaitre que « regarder la télévision » ne se résume pas
simplement a regarder (ou ne pas regarder) un écran. Ils
ont montré qu’il n’existe pas une seule maniére de
regarder, déterminée par le poste de télévision lui-méme ;
le fait de regarder la télévision s’inscrit dans une pluralité
de configurations sociales, qui lui donnent sens et peuvent
I’articuler a des cadres relationnels (regarder en famille, les
discussions au sein d’un groupe de travail) ou a d’autres
formes de communication et de loisirs (cinéma,
ordinateurs). [...] De facon plus générale, les études sur la
réception doivent trouver des moyens permettant non
seulement d’enregistrer ce que les spectateurs disent, mais
aussi de leur donner une voix publique dans les discussions
sur la télévision elle-méme.

Si les études de la réception ont longtemps été centrées sur des
catégories démographiques ou socioculturelles, I’un des apports des
études culturelles, les « cultural studies», a été d’intégrer le
contexte collectif de visionnage comme un élément structurant du
sens attribué aux films. Dans le cadre des retraites spirituelles
cinéma, ce travail de réception collective se matérialise lors des
débats qui suivent les projections. Chaque retraitant est invité a
exprimer son avis sur le film, a partager ses impressions et a
souligner les scénes marquantes. Cependant, ce qui pourrait
apparaitre comme une simple juxtaposition de témoignages
individuels s’inscrit en réalité dans une dynamique d’ajustement
collectif. L’organisation des prises de parole, régulée par les
organisatrices, structure ainsi la réception du film selon des
modalités d’échange déterminées.

Dés le premier jour, la discussion post-projection est marquée
par une effervescence immédiate, avec des échanges spontanés et
un mode conversationnel proche du dialogue ordinaire. Cette
spontanéité est toutefois rapidement encadrée par Iréne, I’'une des
organisatrices, qui intervient pour structurer les échanges : « La
[on] ne s’entend plus, on va parler les uns aprés les autres ». Ce

119



Nolwenn BRIAND-DELACHE

rappel a I’ordre souligne que le débat d’aprés visionnage n’est pas
seulement un espace de libre expression, mais aussi un moment de
mise en cohérence collective. Il permet une confrontation des
compréhensions individuelles et une correction des éventuelles
erreurs d’interprétation. Ainsi, lorsqu’un participant évoque une
scéne d’Ordet en disant : « les deux pasteurs parlaient de la foi »,
plusieurs retraitants interviennent pour rectifier : « Il n’est pas
pasteur, le pére », « aucun des deux n’est pasteur », « méme pas le
pere ? », « Non, ils sont juste croyants», «mais il y en a un
catholique ? », « Non, ils sont tous protestants, mais pas des mémes
croyances ». Cette interaction illustre la maniére dont le groupe
construit un savoir partagé sur le film, tout en reformulant les
perceptions individuelles dans un cadre interprétatif commun.

La réside la difficulté d’une telle ethnographie: la mise en
collectif de la réception du film implique parfois que les paroles
individuelles se fondent dans un discours modulé par le collectif.
Les échanges modelent une forme de discours collectif sur le film
et ses répercussions dans la vie spirituelle des retraitants qui se
négocie au fil de leurs interventions. Nous sommes ainsi sans cesse
dans un entre-deux entre réception personnelle et réception
collective des films. Le débat post-projection est aussi le lieu ou
s’expriment des stratégies d’appropriation ou de distanciation face
aux films. Dans le cas d’Ordet, David exprime par exemple une
forte résistance face au discours du film :

J’avais commencé a prendre des notes et puis je me suis
arrété parce que c’était trés agagant de voir Morten accuser
son fils de ne pas prier mieux quand le fils Iui annonce que
son enfant est mort. Tu ne pries pas assez bien et le
résultat, ¢’est que quelqu’un meurt.

De son co6té, Patricia adopte une posture d’appréciation
esthétique, mais marque une forte distance vis-a-vis du contenu
religieux :

[...] moi, j’étais émue par le noir et blanc, a I’époque il n’y
avait pas beaucoup de moyens et avec ce peu de moyens ils
arrivaient a tirer parti de ce noir et blanc, ils arrivaient a
faire des trucs trés chouettes et trés beaux, mais sinon
¢’était insupportable. Heureusement que je ne suis pas dans
cette religion! Mais les deux fagons de croire sont
insupportables. Ca rentre en résonance avec la tendance

120



Les visages du Christ sur grand écran

« tradi » [traditionnelle] de mon diocése, mais comment
trouver de la vie la-dedans [rires].

Patricia vient de la région Provence-Alpes-Cote d’Azur
(PACA), eclle est venue dans le Nord la semaine précédant la
retraite pour s’occuper de ses parents dgés et en profite pour voir
David, son beau-frére, qu’elle améne pour la deuxiéme année dans
la retraite.

A Tlinverse, dans le débat autour de Nomadland, Michéle
exprime une distance critique, en mettant en place une stratégie
d’analyse pour éviter une immersion trop forte dans le film :

[...] la scéne dans Amazon ne donne toujours pas envie
d’acheter chez eux. Je me suis sentie tirée dans le film, je
me suis sentie trop fusionner donc je me suis mise a faire
une analyse filmique pour ne pas trop fusionner avec le
film, c¢’était un peu trop dur pour moi, donc je n’ai pas trop
fusionné.

A I’opposé, Fanny assume une immersion totale dans I’univers
du film :

[...] moi, au contraire, j’ai beaucoup fusionné ! On suit une
vie alors que nous, on est en fin de vie. Enfin je parle pour
moi, moi, j’ai 80 ans et ¢’est un souffle de vie 1a.

Ici réside une autre difficulté de ce type d’ethnographie : a la
pluralit¢ des modes de réception s’ajoute la manicére dont les
spectateurs négocient leur engagement émotionnel avec le film.
Cette situation implique parfois la réutilisation d’un vocabulaire qui
n’est jamais défini et dont le sens semble a la fois compris de tous
et tout autant particularisé a chaque intervention. Ici, « fusionner
avec le film » me semble correspondre a une pratique de réception

trés empathique de la vie du personnage.

L’analyse esthétique comme médiation du spirituel

Un autre aspect fondamental du travail de réception dans la
retraite est la maniére dont I’analyse esthétique des films précéde et
conditionne I’interprétation spirituelle des participants. Lors des
discussions qui suivent le film, la premiére phase d’analyse se
concentre systématiquement sur des éléments formels et
esthétiques : dans le cas d’Ordet, les retraitants soulignent

121



Nolwenn BRIAND-DELACHE

I’utilisation du noir et blanc qui « donne de la profondeur », le style
pictural particulier du film («la facon dont c’est filmé est
étonnante ; ils sont souvent de face; on dirait des portraits
expressionnistes ; ¢a fait penser & Bergman ») ou encore 1’ambiance
sonore avec « le bruit des vaches » dés le début du film.

Dans Nomadland, Dappréciation des paysages précede
également toute réflexion spirituelle dans les discours: les
premicres prises de parole relévent notamment 1’immensité et la
beauté des espaces filmés. Karine mentionne :

J’ai été tres emportée par la musique, par les décors, les
scenes de lever et coucher du soleil. C’est ce genre de
décors que j’attendais tout au long de la semaine.

La négociation de I’intérét du film pour le travail spirituel que
les retraitants entamaient cette semaine-la commence ainsi par une
identification des particularités esthétiques du film, avant
d’extrapoler sur la question des particularités des personnages.
Cette séquence d’analyse esthétique sert donc de passage vers une
appropriation plus subjective et spirituelle du film. Ce n’est
qu’apres cette premiére phase que les organisatrices réorientent les
discussions vers des questions de sens et de foi, en demandant aux
retraitants d’identifier les figures christiques potentielles ou les
résonances spirituelles du film.

Ce processus souligne une articulation entre formel et spirituel,
entre image et foi, qui structure I’expérience cinématographique en
contexte confessionnel.

Identification d’une figure christique

Avant méme la projection d’Ordet de Carl Dreyer, les
organisatrices encadrent la réception du film en orientant la
réflexion des retraitants vers une thématique spirituelle précise.
Aline introduit ainsi la séance en la rattachant directement a une
interrogation sur la foi contemporaine :

Pour ce premier jour, nous vous invitons & démarrer la
retraite a partir de notre réalit¢ d’aujourd’hui et a nous
questionner sur notre foi en Jésus-Christ. Quelle est ma foi

en Jésus : un personnage du passé ou présent dans ma vie ?

122



Les visages du Christ sur grand écran

Cet ancrage initial inscrit la projection dans une dynamique ou
I’expérience cinématographique est pensée comme un espace de
questionnement spirituel. Les organisatrices prennent ensuite soin
de contextualiser le film, tant sur le plan historique que
cinématographique.

Installée dans des fauteuils ou sur des chaises rembourrées, la
petite vingtaine de personnes présentes venait de terminer le tour de
présentation formel. Aline prend alors la parole pour présenter le
premier film de la semaine :

Le film est tiré d’une picce écrite par Kaj Munk, un auteur
danois et pasteur luthérien, jouée pour la premiére fois en
1932. La picce avait déja ét¢ adaptée au cinéma par Gustav
Malder en 1943. Carl Théodore Dreyer, frappé par la fagon
dont Kaj Munk pose le « probléme de la foi », va mettre
20 ans a réaliser son film. Il sortira en 1955. Le titre,
Ordet, signifie « la parole » ou plus exactement « le Verbe
de la Bible », c’est-a-dire la « parole agissante ». Et c’est
bien la force de la parole que Dreyer questionne ici.

Ce film souléve la question: Qu’est-ce qui rend
possible de voir le Christ vivant aujourd’hui ?

Pour vous présenter rapidement le sujet du film, c’est
I’histoire de Johannes — d’ailleurs le prénom est tres
symbolique parce que ¢a fait référence a 1’apotre Jean, le
préféré de Jésus —, qui est le fils d’une famille de fermiers.
Tous les membres de la famille vivent dans la grande
maison : le pére Morten Borgen, Mikkel, le fils ainé, avec
sa femme Inger et leurs deux filles et bient6t un troisiéme
enfant, Johannes, second fils, et Anders, le dernier.
Johannes proclame qu’il est le Christ revenu parmi les
hommes et méme la famille bienveillante considére qu’il y
a quelque chose qui ne va pas trés bien [quelques rires se
font entendre dans I’assistance] [...]. Le film est d’une
grande sobriété, I’image en noir et blanc, le rythme celui
du cinéma de cette époque. Il a re¢u le Lion d’Or au
Festival de Venise en 1955 [quelques personnes dans
I’assemblée prennent des notes sur des carnets].

Ce type de présentation structure le regard des retraitants en
amont de la projection, en posant les grandes lignes d’interprétation
attendues. A travers une question directrice — « Qu’est-ce qui rend
possible de voir le Christ vivant aujourd’hui ? » —, les organisatrices

123



Nolwenn BRIAND-DELACHE

amorcent un cadre herméneutique qui influencera les discussions
apres la projection.

Dans le cas d’Ordet, «classique» de la cinématographie
religieuse, la figure christique est bien identifiée dés le début du
film par le réalisateur lui-méme. Sur fond de divergences
religieuses, Johannes apparait en crise mystique et déambule en se
prenant pour Jésus. Considéré comme fou par son entourage, il
accomplit finalement un miracle de résurrection, qui constitue le
point de dénouement de I’intrigue du film. Eric Rohmer (1956 : 26)
disait du film que :

[...] le débat qui s’y livre n’a point pour théme quelque
question de théologie abstraite, mais bien les rapports
concrets, physiques, de Dieu et de la créature : la priere, la
parole de I’homme [Ordet signifie parole] parvient-elle a
Dieu et Dieu lui répond-il ?

Cette représentation christique suscita des réactions contrastées
parmi les retraitants. Un motif récurrent des discussions est
notamment 1’association entre mysticisme et folie :

[...] a Paumonerie de santé, il y a quelqu’un qui est
considéré comme folle, moi, je 1’écoutais et ¢a la calmait,
alors I’entrée de Johannes dés le début ¢a m’a fait un coup.

Le débat s’¢largit alors a une réflexion plus vaste sur les figures
christiques ordinaires. Le dernier jour, peu avant la projection de
Nomadland, toute 1’assemblée se langa ainsi dans une discussion
sur les « Jésus quotidiens », alimentée par la lecture d’un extrait
d’une chronique parue dans La Croix, le mercredi 5 octobre 2022,
signée d’Emmanuel Godo. Aline précisa qu’elle s’intitulait
« Gardiens de la bonté » :

Il y a des années, a la piscine de Lille, quand on arrivait
pres du garage a vélos, on était accueillis par un employé
qui vous saluait avec une affabilité¢ réjouissante. On ne
savait jamais d’ou il allait sortir, avec sa dégaine de grand
« duduche », ses cheveux et son accent du nord en bataille.
On aurait pu I’imaginer sur une scéne chanter avec
Antoine, ou dans un film donner la réplique aux Charlots.
11 jaillissait de sa guérite comme un bon diable de sa boite.
Ou il revenait d’un tour sur le parking ou il avait
raccompagné un usager aux yeux rougis par le chlore,
histoire de bavarder encore un peu. Et c’était toujours le

124



Les visages du Christ sur grand écran

mot gentil, la remarque pour vous faire venir le sourire, la
phrase qui semblait inventée la, maintenant, pour vous
délivrer du sérieux ou on se noie.

Je ne sais pas s’il exerce encore ni quelle était sa
fonction exacte dans 1’organigramme de la Ville. Préposé
aux gentillesses ou gardien de la bonté, est-ce que cela
existe ? Ses colléegues 1’avaient surnommé « Jésus », et les
habitués ne trouvaient pas mauvais de 1’appeler ainsi. On
disait « Tiens, voila Jésus » ou « Aujourd’hui c’est bizarre,
jen’ai pas vu Jésus ». Sans un iota d’ironie.

Jignore ce qu’il est devenu a I’heure de la
rationalisation des taches et des coupes sombres dans les
budgets. Dans quel placard a-t-on mis Jésus ? Dans la ligne
de mire des tueurs de colts inutiles, a quoi peuvent servir
le distributeur de petits grains de lumicre et son magistére
improbable® ?

Cette anecdote a fait écho chez plusieurs participants : 1’'une

d’entre eux indiqua connaitre également le « Jésus de la piscine » :
«j’ai un sourire a chaque fois que je vais a la piscine et que je dis
que j’ai croisé Jésus en rentrant». Un autre renchérit: « sur le
parking du CHR [Centre hospitalier régional universitaire de Lille],
il y en avait un qu’on a aussi appelé Jésus ! ». Aline s’amuse de la
discussion et conclut: «il y a plein de Jésus partout ! ». Cet
échange illustre la tension entre une figure christique transcendante
et une incarnation diffuse du Christ dans le quotidien, qui sera au
cceur du débat suivant la projection de Nomadland :

Marie-Claire : Moi, mon questionnement c’était : si le
Christ aujourd’hui réapparaissait, qu’est-ce qu’on ferait ?
Est-ce que notre foi aujourd’hui est suffisamment grande
encore pour étre capable de voir le Christ ? Mais du coup,
il a os€ une scéne de résurrection.

Jacques : Moi, je trouve que le Christ, on le voit dans la
résurrection, mais pas tellement dans le personnage.

Marie-Claire : C’est finalement 1’idée réveillez votre
foi, hop tout le monde-la, on se réveille. On sent que
Johannes est exaspéré que les gens ne le croient pas, ne
croient pas tout court.

Henri : Je ne vois pas comment on peut réveiller la foi
de quelqu’un de cette maniére-1a [rires]. Enfin, moi, je

6

Le texte de la chronique m’a été fourni par les organisatrices de la retraite.

125



Nolwenn BRIAND-DELACHE

n’en veux pas d’un Christ comme ¢a. Enfin, dans la
théologie chrétienne, le sauveur, il est venu un jour sur
terre et moi, si quelqu’un vient comme ¢a, ¢a ne me
dérange pas qu’on 1’écoute et il ne va pas déranger grand
monde, surtout a I’heure actuelle, mais ce n’est quand
méme pas le Jésus qui est venu un jour du temps. On m’a
souvent dit justement, de maniére rassurante : « Il est venu
un jour du temps et puis il ne va pas revenir... ». Enfin, il
ne va pas revenir... En tous cas nous, on n’a pas a étre les
sauveurs du monde et ¢ca ne nous empéche pas... Enfin, la
foi, c’est pas... Enfin, il y a autre chose a faire que de faire
revenir les morts, il y a d’autres choses, les migrants, les
SDF’ dehors, s’écouter les uns les autres.

Lucile : Moi, j’y vois autre chose, quand le Christ est
venu, il a eu des paroles.

Henri : Oui, mais enfin il est venu, mais il reviendra
plus. Enfin il reviendra plus [...].

Lucile : I1 a dit de croire en un pére et ¢’¢était fou.

Patricia : Oui, mais 1a on est d’accord, mais il est venu
et stop.

Ophélie : Oui, mais méme s’il est « borderline»
[limite], c’est intéressant que ses paroles prolongent celles
du Christ, ¢’est des paroles de I’Evangile [mouvement dans
la salle, brouhaha] pour moi ¢a me caricature dans la
société parce qu’il est dérangé, mais bon.

Henri : Oui, mais c’est pour ¢a que ¢a me dérange pas
de I’écouter et méme aujourd’hui les délires mystiques
bon.

Lucile : Oui, mais 1a je parle du Christ.

Henri : Ah oui.

Marie-Claire : Non et sans parler du Christ, il y a des
gens avec des attitudes étonnantes, totalement dévouées a
I’autre.

Lucile : Comme ’abbé Pierre.

Marie-Claire : On va dire il est un peu illuminé celui-la,
et on a envie de dire il est dingue, il faut faire de 1’argent,
etc. Mais on s’apercoit & un moment que ce n’est pas que
folie et si on creusait nous aussi, ah, ah, ah [série
d’onomatopées associ¢e a un doigt secoué]. Et il y a des

7

126

Les sans domicile fixe.



Les visages du Christ sur grand écran

personnes qui nous font bouger. Et 1a, il a fait bouger les
gens, Johannes.

L’un des enjeux majeurs du débat est I’acceptabilité de la figure
christique incarnée par Johannes. Les discussions révelent un
processus de hiérarchisation des « miracles acceptables » : Henri
fut ainsi celle qui marqua le plus de réticences face a la
représentation de la figure christique dans le personnage de
Johannes dans Ordet, quitte a s’éloigner du dogme de la parousie
chrétienne :

Moi, j’en veux pas d’un Christ comme ¢a [...]. Enfin je
veux dire... il ne va pas revenir. Et méme s’il revenait, il a
autre chose a faire que de réveiller les morts: il y a les
migrants et les SDF a aider.

La sceur rebondit immédiatement en signalant: « méme si
c’est “borderline” [limite], c’est une parole dans le prolongement
du Christ. A 1’époque, le Christ devait étre vu de la méme fagon ».

Cette interaction met en évidence wune divergence
d’interprétation sur le role du Christ : la représentation d’un Jésus
mystique, déconnect¢é du monde, ne correspondait pas a la
représentation « du Jésus de Henri ». Cette individualisation de
Jésus comme une figure qui accompagne chaque retraitant fut
I’occasion d’un certain nombre de discussions tout au long de la
semaine. L’une des retraitantes indiquait ainsi « sentir Jésus avec
[elle] dans tous les moments difficiles de [sa] vie. Il est 13, [elle] le
sen[t] et [elle] lui parle ».

Cette dualité se retrouve dans la discussion sur Nomadland, ou
le débat porte cette fois sur une incarnation indirecte du Christ.
Contrairement a Ordet, Nomadland ne met pas en scéne une figure
christique explicite. Pourtant, dés I’accueil des retraitants le matin,
A. souligne I’existence de figures christiques dans ce film ou le
spectateur est invité a suivre le parcours d’une veuve américaine
d’une cinquantaine d’années, Fern, ruinée a la suite de la crise des
subprimes et contrainte de vivre dans un van, au volant duquel elle
sillonne les Etats-Unis pour répondre & la demande des courts
emplois saisonniers. C’est par la discussion collective et le topo que
s’exprime alors [D’identification de figures christiques ou
d’enseignements spirituels. Dans cette situation, le film fut présenté
par Aline ainsi en amont de la projection :

127



Nolwenn BRIAND-DELACHE

Au départ, Nomadland est une enquéte menée pendant trois
ans par la journaliste Jessica Bruder, aupres de personnes
ayant tout perdu avec la crise des subprimes et devenues
des migrants dans leur propre pays. Voyant leur retraite
(par capitalisation) fondre, renongant au poste de dépense
le plus élevé, le logement, elles ont investi leurs derniers
dollars dans I’aménagement d’un véhicule (van, camping-
car ou simple voiture) et ont pris la route. « Ils sont a la
fois libres d’aller ou ils le désirent et victimes désignées de
ceux qui veulent profiter d’une main-d’ceuvre docile et bon
marché : entrepdts d’Amazon, parcs d’attractions,
campings... » [quelques réactions étonnées de Marie-
Claire et de Lucile] « ah bon ? ».

La comédienne Frances McDormand, déja auréolée de
deux Oscars [Fargo des fréres Coen, 1997 ; puis Three
Billboards de Martin McDonagh, 2017], s’est passionnée
pour le livre de Jessica Bruder. Elle est a 1’origine du projet
de film, qu’elle a souhaité confier & Chloé Zhao. Il s’agit
vraiment d’une fiction, méme si cette fiction est nourrie de
témoignages réels. Le scénario suit les pas — les km au
volant — d’une femme incarnée par Frances McDormand.
Son parcours la confronte & des personnalités issues de la
vie réelle qui tiennent leur propre role. Il y a peu d’acteurs
(3 ou 4), tous les autres ont été croisés sur la route.

On peut reprendre la question de Milo Rau [le film
présenté la veille] : si Jésus revenait sur terre, mais aux
USA cette fois, c’est peut-étre parmi ces gens-la qu’il
trouverait des fréres [...].

Le film est congu comme un road movie dans lequel Fern
rencontre un certain nombre de personnages. Parmi eux, Bob
Wells, un ancien magasinier de supermarché. Dans le film, il
déclare avoir décidé, pour donner du sens a sa vie dévastée par le
suicide de son fils, « d’honorer sa mémoire en aidant les autres, en
étant a leur service ». En 2011, il organise le premier Rubber
Tramp Rendez-vous, un festival de nomades en plein cceur du
désert de 1’Arizona lors duquel les nomades se forment a des
techniques de réparation, s’entraident et discutent autour du feu.
Quelques scénes de ce festival dans le film laissent voir I’existence
d’une communauté unique et une prise de parole particuliére de
Bob, qui explique avoir lancé ce projet a la suite du décés de son
fils. Le personnage de Bob est largement évoqué dans le moment

128



Les visages du Christ sur grand écran

d’échange du film. Aline indique ainsi percevoir en lui une figure
christique :

Il est au service d’une communauté, il a une maniére
d’aider la communauté et pour lui, ¢ca a du sens parce qu’il
est au service. Le soutien moral de cette communauté est
impressionnant : ils font réellement communauté. C’est
assez marquant.

De méme, Lucile reléve que :

[...] on fait un pas supplémentaire sur la vie de Jésus ; si
Jésus était en Nevada. Ca fait du bien! La vie en
communauté ou on ne parle pas de religion et ou on vit la
gratuité de la nature, c’est beau... Merci de nous avoir
emmenés aussi loin.

Pour autant I’identification de la figure christique est loin d’étre
unanime et se négocie dans la discussion collective. Jacques
exprime ainsi une résistance forte :

Je me suis demandé ce qui s’était passé par la téte de votre
responsable pour choisir ce film [rires] [...] Je ne vois pas
le visage du Christ, je ne vois pas le Christ 1a-dedans. Ca
n’enléve rien a la valeur du film, mais je me demande ce
qu’il fait 1a.

Inscrire le film dans I’actualité du monde

Une partie des interventions met en relation les paroles ou
situations des personnages avec I’expérience personnelle des
retraitants : David exprime ainsi avoir trouvé « insupportable quand
le pére dit a son fils qui annonce la mort de son bébé que c’est
parce qu’il a mal prié ». De son co6té, Patricia, qui vit en région
PACA, fait un paralléle entre les pratiques religieuses du film et sa
propre expérience paroissiale :

Heureusement que je ne suis pas dans cette religion ! Mais
les deux fagons de croire sont insupportables. Ca rentre en
résonance avec la tendance tradi de mon diocése, mais
comment trouver de la vie la-dedans [rires].

Les figures des péres dans Ordet sont en effet identifiées comme
protestants progressistes et protestants conservateurs, lesquels

129



Nolwenn BRIAND-DELACHE

pratiquent deux formes de vie religieuse particuliéres. Ce type de
réaction illustre la maniére dont les films suscitent un travail de
réappropriation individuelle, ou chaque retraitant projette son
propre vécu religieux et sa sensibilité spirituelle sur les figures
représentées a I’écran.

Contrairement a Ordet, Nomadland, se distingue par une
représentation. Il s’inscrit dans un registre que l’on pourrait
qualifier de réalisme social, ou les problématiques socio-
économiques sont mises en sceéne a travers des personnages inspirés
de situations réelles. Dés les premiéres réactions, les retraitants
mettent en relation le film avec les conséquences du systéme
néolibéral. Le film donne notamment & voir une scéne dans un
entrep6t Amazon, scéne mentionnée a plusieurs reprises dans le
débat pour identifier 1’inhumanité de 1’espace et du travail
demandé. Le propos général peut éEtre résumé dans cette
intervention de Jacques :

Moi, je trouve ce film trés triste et ca ne donne pas envie
de vivre aux Etats-Unis. La dureté du capitalisme la-bas
[...] On n’a quand méme pas ¢a en France, la-bas s’il y a
des plans sociaux ils se démerdent. [...] Pour moi toute la
question du film, c’est la question des racines et pour elle,
c’est la fidélité a son mari, mais c’est aussi peut-étre ce qui
la bloque dans son affaire. Elle refuse toute relation et je
trouve ¢a tres triste. Oui, c’est vrai que c’est peut-étre le
choix qu’a fait le Christ et c’est 1a que je suis d’accord — et
c’est peut-étre un peu osé — avec le fait que la relation avec
son pére, elle ’a avec son mari. C’est beau, mais j’ai
I’impression que ¢a la bloque.

Si un certain nombre d’interventions condamnent le systéme
néolibéral américain, 1’ubérisation de 1’économie et 1’absence de
protection sociale aux FEtats-Unis, il me semble que ces
interventions appartiennent moins au registre de 1’analyse politique
que de I’analyse sotériologique. En effet, au moment de la retraite,
la France était traversée par une importante vague de gréves et de
mobilisations contre la réforme des retraites, un sujet qui aurait pu
nourrir un débat explicitement politique. Pourtant, seules les
organisatrices y firent allusion lors d’échanges informels. Ce
silence sur le contexte politique contemporain souligne que
I’analyse collective du film repose davantage sur une réflexion
spirituelle que sur une critique socio-économique directe. La

130



Les visages du Christ sur grand écran

réception du film s’articule ainsi autour de deux axes principaux :
une critique des dérives du monde contemporain (précarisation,
solitude, perte des liens communautaires) et une mise en avant des
valeurs de solidarité et de résilience comme voies de salut.

Parce que Nomadland représente le monde contemporain avec
un réalisme exacerbé, I’analyse collective oscille entre un constat
des maux de la société et une valorisation des modes de vie
alternatifs. Ici, I’organisation sociale des nomades est valorisée
comme une « communauté en communion » : dans les interventions
individuelles, Michéle reléve par exemple qu’il y a une :

[...] grande bienveillance les uns vis-a-vis des autres. C’est
trés beau, il y a quelque chose de la bienveillance, de
P’acceptation. Dans notre société, si on pouvait mieux
accepter les gens différents, ce serait une bonne chose.
Fern est peut-étre démunie financiérement, mais riche de
beaucoup.

Cette valorisation du mode de vie des nomades en fait
finalement une utopie alternative, pergue comme une communauté
en communion. Cette idéalisation de la communauté nomade peut
étre analysée a travers le prisme des travaux de Daniel Fabre sur les
représentations symboliques et les traditions populaires. Dans le cas
de Nomadland, cette idéalisation peut &tre rapprochée de
représentations traditionnelles de communautés solidaires et
autonomes, que 1’on retrouve dans certains courants religieux ou
dans des utopies sociales plus anciennes. En soulignant une forme
de «retour a la nature » et une entraide constante entre les
nomades, la réception encadrée du film réactive un imaginaire qui
valorise la simplicité, 1’authenticité et le lien social face aux excés
de la société moderne. Cette réactivation permet aux retraitants de
projeter sur ce mode de vie nomade des aspirations et des valeurs
qui peuvent étre percues comme des alternatives au monde
contemporain.

Lecture théologique du film

Cette « lecture » du film atteint son paroxysme lors du moment
du topo, qui consiste en une lecture guidée du film a travers des
références bibliques et doctrinales.

131



Nolwenn BRIAND-DELACHE

Dans le cas de Nomadland, les organisatrices invitent les
retraitants a relire le film a la lumiére des Béatitudes (Mt 5, 1-12),
considérées comme un modéle de vie chrétienne :

Comme Jésus, ces gens n’ont pas d’endroit ou reposer la
téte [Mt 8, 20]. D’une certaine fagon, ils vivent a leur
maniére les Béatitudes. Et pourtant, malgré les difficultés
et les souffrances qu’ils traversent, ils vivent déja dans le
Royaume de Dieu. Voyons cela de plus pres.

Ce processus de relecture spirituelle permet d’ancrer les figures
du film dans une tradition chrétienne précise. Les Béatitudes
énoncent huit « bienheureux », dont la lecture dans 1’Evangile selon
Matthieu (Mt 5, 1-12) est ici mobilisée comme une grille
d’interprétation du film :

Heureux les pauvres de ceeur, car le royaume des Cieux est
a eux. Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés.
Heureux les doux, car ils recevront la terre en héritage.
Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice, car ils
seront rassasiés. Heureux les miséricordieux, car ils
obtiendront miséricorde. Heureux les cceurs purs, car ils
verront Dieu. Heureux les artisans de paix, car ils seront
appelés fils de Dieu.

Chacune des béatitudes est associée a un trait de caractére d’un
ou de plusieurs personnages du film : « Heureux les pauvres de
ceeur, car le royaume des Cieux est a eux» est ici associé aux
nomades, dépossédés de leurs biens matériels, mais riches de leur
mode de vie. « Heureux ceux qui pleurent, car ils seront consolés »
est associé a la solidarité qui unit les membres de la communauté
nomade. « Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice » est
associé au personnage de Bob Wells, qui consacre sa vie a aider les
autres. Dans cette analyse, les personnages sont « des cceurs purs,
décapés par les épreuves, mais qui se sont recentrés sur ce qui leur
semble 1’essentiel ». Cette lecture croisée des Béatitudes et de
Nomadland fait du topo un moment de réinterprétation du film en
termes de valeurs chrétiennes.

Cependant, cette pratique ne se limite pas a une simple
identification de correspondances entre personnages et préceptes
évangéliques. Elle participe d’un processus plus large de
construction du sens religieux a travers la culture visuelle. En cela,
cette particularit¢é de la lecture croisée du film et des textes

132



Les visages du Christ sur grand écran

canoniques parait s’intégrer dans une pratique renouvelée de la
casuistique jésuite, ou 1’analyse d’un cas exemplaire sert de support
a une réflexion éthique et spirituelle. Florian Michel et Yann
Raison du Cleuziou (2022) soulignent également que les
catholiques contemporains oscillent entre un modéle de foi incarné
dans des pratiques sociales et un modéle plus mystique, tourné vers
la transcendance. Cette tension est visible dans la maniére dont
certains retraitants percoivent Nomadland. Certains y voient en
effet une expérience humaine et sociale qui incarne une forme de
vie « au service des autres » ; la ou d’autres cherchent une présence
explicite du Christ et expriment des réticences a identifier un
personnage comme figure christique.

Le topo ne s’arréte pas a une lecture sotériologique du film. La
discussion a en effet été élargie aux questions écologique et sociale,
avec une lecture du film en lien avec I’encyclique Laudato Si® :

Aline : La nature, ils en prennent soin : les terrains restent
propres derriére eux. Le réve de Linda May est de se
construire une « géonef » [que Linday May] décrit ainsi :
« une maison autonome, faite de pneus, de bouteilles et de
canettes. Zéro gaspillage. Ca ne fait aucun mal a la planéte.
Energiquement indépendante. Une ceuvre vivante fabriquée
de tes mains. » Dans le livre, la méme Linda May est
écceurée par la quantité de gadgets inutiles achetés par les
clients Amazon. Cette fois, c’est avec Laudato Si que
résonne avec notre film : prendre soin des personnes et de
la Terre sont liés.

Laudato Si insiste sur DI’importance de la « conversion
écologique », qui relie respect de la nature et justice sociale. Cette
relecture du film par les organisatrices s’inscrit ainsi dans une
approche éthique et spirituelle du salut, ou la préservation de
I’environnement devient un acte chrétien.

Cette double lecture du film, a la fois sotériologique et
écologique, montre comment la retraite spirituelle cinéma
fonctionne comme un dispositif d’interprétation collective, ou le
religieux s’articule avec des préoccupations contemporaines.

8 La lettre encyclique Laudato Si du pape Frangois (2015) est consacrée a

I’intégration de «1’écologie intégrale » dans la doctrine sociale de 1’Eglise
catholique.

133



Nolwenn BRIAND-DELACHE

En guise de conclusion

L’analyse de la réception des films Ordet et Nomadland dans le
cadre de cette retraite spirituelle cinéma met en évidence qu’il
s’agit de deux moments d’échanges et de débats qui s’inscrivent
dans un processus collectif de construction du sens, ou les films
deviennent des supports de réflexion théologique, spirituelle et
sociale. La réception collective des films débute par une réception
encadrée, ou les organisatrices structurent le premier niveau
d’interprétation. Ces cadrages sont ensuite renégociés dans I’espace
du débat apres visionnage, ou s’articulent expériences personnelles,
réflexions religieuses et lectures esthétiques du film. Ce travail
discursif repose sur une réception du film qui oscille entre analyse
esthétique, réflexion théologique et intégration du film aux
préoccupations personnelles des retraitants. L’identification des
figures christiques répond dans les deux cas a deux logiques
différentes : d’un coté, la figure christique est pensée explicitement
par le réalisateur. De 1’autre, I’identification d’un ou plusieurs
personnages a une figure christique émerge progressivement au fil
des échanges, a travers une relecture collective du film. Le rdle des
organisatrices est ici fondamental : en intégrant des références aux
Béatitudes ou a Laudato Si, elles réorientent I’interprétation des
films vers des enjeux de foi et de morale chrétienne. Cette
dynamique est particulierement visible dans la réception de
Nomadland, ou la figure du Christ ne va pas de soi, mais est
progressivement construite dans le cadre d’un dialogue entre
imaginaire cinématographique et répertoire religieux. L’analyse de
cette retraite montre également que le cinéma fonctionne ici comme
un prolongement contemporain des pratiques méditatives
ignatiennes. La tradition jésuite accorde une place essentielle a la
composition de lieu, une technique développée par Ignace de
Loyola dans ses Exercices spirituels, qui consiste a se représenter
mentalement une scéne biblique pour mieux I’intégrer
spirituellement.

Dans le cadre des retraites cinéma, cette mise en image ne
releve plus seulement de [I’imaginaire individuel, mais est
médiatisée par le film. Les retraitants sont ainsi invités a « entrer »
dans l'univers filmique, a le contempler, mais aussi a le relire
activement en fonction de leur propre spiritualité. L’expérience
cinématographique prend alors la forme d’un exercice de

134



Les visages du Christ sur grand écran

discernement, ou les retraitants ne se contentent pas de regarder un
film, mais le mobilisent comme un espace de réflexion sur le divin
et le salut.

Cette ethnographie révéle que les retraites spirituelles cinéma
s’inscrivent dans une reconfiguration contemporaine du croire, ou
la médiation religieuse ne passe plus uniquement par les cadres
institutionnels classiques, mais intégre des supports culturels,
esthétiques et narratifs. Si ’ethnographie en retraite spirituelle
cinéma oblige a repousser les cadres méthodologiques classiques,
elle révele finalement aussi comment la réception du cinéma peut
étre pergue comme un espace de transmission et de recomposition
de la foi.

135



Nolwenn BRIAND-DELACHE

Bibliographie

ANG, len. 1996. Living Room Wars : Rethinking Media Audiences for a Postmodern
World. Londres : Routledge.

BERAUD, Céline. 2007. Prétres, diacres, laics : révolution silencieuse dans le
catholicisme frangais. Paris : Presses universitaires de France.

—. 2021. Le catholicisme frangais a [’épreuve des scandales sexuels. Paris : Le
Seuil.

DREYER, Carl (réal.). 1955. Ordet. Danemark, Victor Sjostrom. 124 min.

FABRE, Pierre-Antoine. 1992. Ignace de Loyola. Le lieu de I'image. Le probléeme de
la composition de lieu dans les pratiques spirituelles et artistiques jésuites de la
seconde moitié du XVI siécle. Paris : Editions de I’Ecole des hautes études en
sciences sociales.

GERAGHTY, Christine. 1998. « Audiences and “Ethnography”: Questions of
Practice ». Dans The Television Studies Book, sous la dir. de David LUSTED, et
Christine GERAGHTY, p. 141-157. Londres : Hodder Arnold.

GoDpO, Emmanuel. 2022. « Gardiens de la bonté». La Croix (5 octobre).
https://www.la-croix.com/Debats/Gardiens-bonte-2022-10-05-1201236304

HERVIEU-LEGER, Dani¢le et Frangoise CHAMPION. 1986. Vers un nouveau
christianisme ? Introduction a la sociologie du christianisme occidental.
Paris : Cerf.

JENKINS, Dallas (réal.). 2017. The Chosen (série ; en production). Etats-Unis.

LAGREE, Michel. 2003 [1986]. Religion et modernité : France, XIX*-XX® siécles.
Rennes : Presses universitaires de Rennes.

LAMBERT, Yves. 1985. Dieu change en Bretagne. La religion a Limerzel de 1900 a
nos jours. Paris : Editions du Cerf.

LEVENTOPOULOS, Mélisande. 2014. Les catholiques et le cinéma : la construction
d’un regard critique, France, 1895-1958. Rennes : Presses universitaires de
Rennes.

MICHEL, Florian et Yann RAISON DU CLEUZIOU (dir.). 2022. A La droite du Pére.
Les catholiques et les droites : de 1945 a nos jours. Paris : Seuil.

MOTTIER, Damien. 2016. « Filmer: une question d’ethnographie ». Entrelacs
(hors série), no 2, p. 19-33.

MOATI, Serge (réal.). 1999. Jésus. TF1 (France). Productions Images et Co. et Ego.
105 min.

MOURTAZINA, Ellina. 2020. « Beyond the Horizon of Words : Silent Landscape
Experience within Spiritual Retreat Tourism ». International Journal of Culture,
Tourism and Hospitality Research, vol. 14, no 3 (15 juin), p. 349-360.

PAPE FRANCOIS. 2015. Lettre encyclique Laudato Si. Edition présentée et annotée
par I’équipe du CERAS avec un guide de lecture en partenariat avec la
Conférence épiscopale de France, Namur. Paris : Editions Jésuites.

136



Les visages du Christ sur grand écran

PAUGAM, Serge. 2009. Le lien social. Paris : Presses universitaires de France.
PIETTE, Albert. 2005. « Ethnographie de I’activité religieuse : réflexions sur les
“déplacements” du prétre ». Ethnologie frangaise, vol. 35, no 2, p. 335-345.

POULIN, Marcel et al. (réal.). 2001. Kailash, la route du ciel. Documentaire.
Montréal : Intelec Productions (Canada) en coll. avec Club Aventure Voyages.
51 min.

PASOLINI, Pier Paolo (réal.). 1964, L’évangile selon Saint-Mathieu. Arco Film
Lux Compagnie (Italie). 137 min.

RAU, Milau (réal.). 2020. Nouvel évangile. Lang Film, Fruitmarket Kultur und
Medien. 157 min.

ROHMER, Eric. 1956. « “Une alceste chrétienne”. Critique de Ordet par Eric
Rohmer ». Cahiers du cinéma, no 55 (janvier), p. 26.

SYKES, Peter et John KRISH (réal.). 1979. Jesus. Inspirational Films. The Genesis
Project. 115 min.

ZEPHIRELI, Franco (réal.). 1977. Jésus de Nazareth (série). Rai (Italie), ITC
Entertainment (Royaume-Uni). 382 min.

ZHAO, Chloé (réal.). 2020. Nomadland. Searchlight Pictures (Etats-Unis). 108 min.

Abstract: This article provides a review and an analysis of an
ethnographic study undertaken during a Catholic cinema spiritual retreat.
The aim was to compare two specific moments of film reception involving
the theme of “Christ’s face”. This ethnography can assess the influence of
those cinematographic works on the spirituality of the retreaters and their
impact on the elaboration of a collective religious identity. It includes a
methodological reflection on the conditions of carrying out a survey, at the
crossroads of religious anthropology and film studies.

Keywords : contemporary Catholicism, spiritual retreat, ethnography,
religious anthropology, film reception

137



