
RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 139–164 

139 

Du père céleste aux pères terrestres : 

réflexions sur la paternité dans le 

cinéma évangélique des frères 

Kendrick 

 
 

 

Yann Vincent FANTI * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : Cet article s’intéresse au cinéma des frères Kendrick, 

pasteurs évangéliques reconvertis en réalisateurs, et interroge le discours 

sur la paternité que présente leur filmographie. En mobilisant le concept de 

masculinité hégémonique, il s’agit de rendre intelligible la théorie du genre 

sous-tendue par les films des deux frères et de montrer en quoi cette théorie 

du genre s’inscrit, en définitive, dans la continuité de leur pratique 

pastorale. En effet, cet article cherche à démontrer que le rôle du cinéma 

évangélique des frères Kendrick relève d’une volonté de faire exister 

l’image comme un outil de transmission théologique. 

Mots clés : cinéma, évangélisme, cinéma évangélique, masculinité, 

masculinité hégémonique, crise de la masculinité 

____________________________________________________________  
 

 

 

Alex et Stephen Kendrick sont tous deux liés à la Sherwood 

Baptist Church, une Église évangélique états-unienne dans l’État de 

Géorgie, où ils ont officié en tant que pasteurs jusqu’aux années 

2010 (kendrickbrothers.com : « About », 2021). Depuis 2003, Alex 

Kendrick s’est engagé dans la production et la réalisation de 

nombreux films, dont le premier a été Flywheel (2003). Cinq ans 

 
*  Yann Vincent Fanti (MA), qui a étudié à l’Université de Lausanne (UNIL) et 

dont l’affiliation académique est au LAPS à l’Université de Neuchâtel, travaille 

aussi au Centre intercantonal d’information sur les croyances (CIC) à Genève et 
collabore avec la Société suisse d’études genre (SSEG) à l’Université de 

Neuchâtel.  



Yann Vincent FANTI 

140 

plus tard, sa troisième réalisation, Fireproof (2008), une fiction qui 

suivait la trame évolutive d’un groupe de pompiers dans leur 

rapport à leur vocation, à leur famille et à leur foi, s’est imposée 

comme un succès commercial en générant 33,5 millions USD au 

box-office contre un budget de production de seulement 

500 000 USD (Russel, 2010), notamment grâce à une distribution 

assurée par Affirm Films, une sous-branche de Sony Pictures 

(Dallas Theological Seminary, 2019). 

En 2013, Alex et Stephen Kendrick ont ouvert leur société de 

production, Sherwood Pictures, avec le soutien de leur troisième 

frère, Shannon Kendrick, nommé responsable des activités 

commerciales. Celle-ci a été ultérieurement renommée Kendrick 

Brothers et affirme exister « pour honorer Jésus-Christ et faire 

connaître sa vérité et son amour parmi les nations »1 

(kendrickbrothers.com : « About »). 

En 2021, ils ont réalisé et produit Show Me the Father2 (Montre-

moi le père), leur premier documentaire, centré sur la question du 

rôle des pères dans la société. Le film donne la parole à plusieurs 

personnalités évangéliques états-uniennes qui racontent leur rapport 

à leur père ainsi qu’à la paternité3. Dans une interview accordée à 

l’émission Huckabee’s Jukebox (2021)4, Alex et Stephen Kendrick 

expliquent espérer amener les spectateurs à « porter un regard 

différent sur leur propre père, à partir d’une perspective biblique » 

pour ensuite « regarde[r] leur père céleste parfait sous un nouveau 

jour » (ibid.). Il s’agit, selon eux, de proposer un récit qui pousse à 

interroger le rôle des figures de parentalité masculine. 

 
1  L’ensemble des citations extraites des sources de notre article, à savoir les 

extraits de films ainsi que les données provenant des sites internet ou des 
interventions médiatiques des frères Kendrick ont été traduites de l’anglais par 

Yann Fanti. 
2  Total au box-office : 1,9 million $ US. 
3  Le terme « paternité » est une traduction du concept de « fatherhood », très 

présent dans la littérature anglophone. Il renvoie à la parentalité masculine 
entendue comme une relation sociale structurante ainsi qu’une étape 

biographique et non pas (comme le terme français peut le laisser entendre) à un 

lien considéré strictement sur le mode de la filiation biologique. 
4  Huckabee’s Jukebox est une émission diffusée sur la Trinity Broadcast Network 

(TBN) et animée par Mike Huckabee, une personnalité politique républicaine 
ayant mis sa foi évangélique au cœur de son engagement politique et 

médiatique. 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

141 

Show Me the Father aborde, par la modalité du film 

documentaire, un thème qui traversait déjà plusieurs de leurs 

œuvres de fiction. En effet, la paternité pourrait être considérée 

comme un fil rouge qui traverse leur filmographie. 

Notre contribution vise à identifier la « théorie du genre »5 sous-

tendue par les frères Kendrick au travers des masculinités 

imag(in)ées (Sellier, 2016) dans leurs films. Nous nous appuierons 

notamment sur le cadre d’analyse développé par la sociologue 

Raewyn Connell. Selon cette dernière, la « masculinité » est une 

position sociale résultant d’une relation non seulement avec la 

« féminité », mais également d’un rapport hiérarchique entre 

plusieurs types de masculinités dont la position dominante est une 

masculinité dite « hégémonique » (Connell, 2022 : 81). 

En outre, la période actuelle peut être considérée comme un 

régime de démocratie sexuelle (Fassin, 2006), à savoir un état des 

démocraties libérales où :  

[…] les normativités religieuses, qui ont largement 

contribué à générer un univers de sens partagé androcentré 

et hétéronormé, sont confrontées à des revendications 

égalitaires et à des modes de transgression et de 

subjectivation de la part des femmes ou des personnes 

marquées par des sexualités minorisées. (Tricou, 

2016 : 38.) 

À ce titre, il conviendra de commenter la manière dont la 

pratique filmique de ces anciens pasteurs s’inscrit dans un 

« dispositif réactif » (Tricou, 2019 : 274) qui peut être assimilé à 

une forme de prosélytisme de genre et de prosélytisme religieux. 

 

Corpus et méthode  

Cet article fonde son analyse sur un corpus de trois films 

produits et réalisés par les frères Kendrick ainsi que sur les 

commentaires publics de ceux-ci au sujet de ces films. Bien que 

l’ensemble de leur filmographie soit traversé par la question de la 

paternité, les trois films sélectionnés sont ceux qui, selon nous, 

 
5  En utilisant ici le singulier « théorie du genre », il s’agit de marquer qu’il existe 

plusieurs théories autour des genres et que nous visons à déterminer celle à 

laquelle adhèrent les frères Kendrick. 



Yann Vincent FANTI 

142 

prennent pour point central du récit la place du père dans la famille 

et dans la société. Les deux premiers sont des films de fiction, le 

troisième est un documentaire. 

Courageous Legacy, réalisé en 2011 et réédité en 2021, raconte 

l’histoire de quatre policiers et d’un menuisier qui, chacun dans sa 

situation de vie, doivent se confronter à leur rôle de père et 

demandent l’aide de Dieu pour leur montrer le chemin à suivre afin 

de s’accomplir dans ce rôle. War Room (Salle de guerre), réalisé en 

2015, suit le chemin de Liz, dont le mari, Tony, s’éloigne en 

délaissant sa famille. Liz doit retrouver sa place au sein de son 

foyer afin que son mari puisse également trouver la sienne et 

qu’ensemble, ils reconstituent un noyau familial solide. Pour ce 

faire, elle s’engage dans un chemin de foi pour restaurer sa relation 

avec le Christ. Enfin, Show Me the Father, que nous avons évoqué 

en introduction, est un documentaire réalisé en 2021 qui relate le 

discours de plusieurs personnalités évangéliques états-uniennes au 

sujet de leur rapport à la paternité. La dernière partie de notre 

analyse se fonde sur plusieurs interventions médiatiques des frères 

Kendrick. 

Afin d’aborder la question de la production d’un discours sur 

l’hégémonie masculine, nous privilégierons une approche reposant 

sur l’interdisciplinarité. Nous ne nous plaçons pas ici en spécialiste 

des études filmiques, bien que certains éléments nous proviennent 

de théoriciens du cinéma. Dans le sillage des cultural studies6 telles 

que définies par le sociologue Sam Bourcier (2018 : 235), notre 

objectif est d’analyser les rapports de pouvoir qui traversent la 

société et les discours qui soutiennent (voire produisent) ces 

rapports (ibid. : 231). Pour ce faire, nous croiserons des outils 

provenant principalement de la sociologie et des études de genre. 

Selon l’historien Pierre Sorlin (1977), la sociologie peut éclairer 

l’analyse filmique de trois manières : en s’intéressant aux modes de 

production des films, en étudiant les publics et la réception des 

œuvres, ou en mobilisant la sociologie comme grille 

d’interprétation filmique. Notre analyse se situe principalement 

dans l’axe de cette troisième voie. Il s’agit, plus précisément, 

d’utiliser les constats de la sociologie du genre et de la sociologie 

des christianismes afin d’éclairer les contenus narratifs et discursifs 

des films de notre corpus. En effet, nous considérons le cinéma 

 
6  Le terme est utilisé en anglais dans le texte francophone de Sam Bourcier. 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

143 

comme une « matière d’investigation sociologique » (Leveratto, 

2013 : 5). 

Les productions audiovisuelles, et à fortiori celles qui aspirent à 

une distribution à large échelle, correspondent à ce que la 

philosophe Teresa de Lauretis (1987) a défini comme des 

« technologies du genre ». Si Michel Foucault (2014) a développé 

la notion de « technologie de sexe » pour analyser la façon dont une 

épistémologie (à savoir un système d’intelligibilité scientifique) a 

été mise en place, notamment par le discours médical et 

psychanalytique, afin de distinguer (et de hiérarchiser) le sexe 

masculin du sexe féminin, de Lauretis postule que, pour susciter 

une vaste adhésion à ces régimes de vérité supposée, ceux-ci 

doivent se reposer sur des moyens de diffusion culturels tels que le 

cinéma. 

 

Qu’est-ce que le cinéma évangélique ?  

Avant d’aller plus loin dans notre analyse, il convient de définir 

ce que nous entendons par « cinéma évangélique ». Le terme 

« évangélique » a longtemps renvoyé aux groupes protestants qui, à 

la fin du XVIe siècle, se sont distancés du catholicisme. 

Aujourd’hui, l’appellation recouvre une tendance confessionnelle 

composite. Il s’agit d’Églises, d’organisations ou d’associations 

constituées comme des forces sociales, religieuses et politiques 

(Froideveaux-Metterie, 2009). L’évangélisme est en premier lieu 

un phénomène qui s’enracine aux États-Unis7 avant de s’étendre à 

l’international (Mézié, 2008). Son histoire remonte à la fin du 

XIXe siècle et est intimement liée à celle des « fondamentalistes » 

(Marsden, 1980) qui, réagissant à la montée de la modernité 

théologique, ont revendiqué un retour à une lecture plus littérale 

des textes bibliques (Fath, 2004). Les recherches historiques et 

sociologiques récentes montrent une tendance grandissante de ces 

mouvements à adhérer à des engagements politiques 

tendanciellement conservateurs, notamment par un vote partisan 

républicain de plus en plus important (Gagné, 2020 ; Chelini-Pont 

et Gayte, 2021). Celui-ci traduit l’importance de perspectives 

politiques articulées autour de la défense des « valeurs familiales » 

 
7  Parmi la population américaine, 23 % se reconnaissaient sous cette appellation 

en 2014 (Pew Research, 2014, mis à jour en 2023). 



Yann Vincent FANTI 

144 

(Downland, 2009), entendues comme la protection de la famille 

traditionnelle face aux mouvements sociaux militant pour le droit à 

l’avortement, l’égalité des genres ou la lutte contre les 

discriminations des personnes LGBTIQ (ibid. ; Fitzgerald, 2017). 

L’évangélisme prend la forme d’un réseau de mouvements 

internationalisés, ce qui rend difficile la production d’une définition 

arrêtée (Gonzalez, 2014a, 2014b). En raison de la diversification de 

ses lieux d’ancrage géographique et de la complexité de l’évolution 

des différentes tendances protestantes au cours du XXe siècle (Fath, 

2004), l’évangélisme est un mouvement éminemment pluriel. Les 

sociologues Philippe Gonzalez et Joan Stavo-Debauge (2012 : 244) 

soulignent que « ce courant constitue à la fois une expérience 

spirituelle, une élaboration théologique, une rationalité 

institutionnelle et un mouvement social ». Ils (2015) proposent de 

définir comme « évangéliques » les groupes de croyance adhérant à 

quatre principes fondamentaux8. Premièrement, les évangéliques 

croient en l’importance du caractère missionnaire du christianisme 

(le message du Christ doit être porté au plus grand nombre, pour 

leur salut). Deuxièmement, la conversion est considérée comme un 

point central dans le chemin de foi (le baptême se fait en âge de 

raison parce que chaque membre doit décider par lui-même ou elle-

même de se dédier à Jésus). Troisièmement, il y a la reconnaissance 

du caractère expiatoire du sacrifice christique (Jésus est mort en 

croix pour sauver tous les pécheurs et toutes les pécheresses). 

Enfin, il y a la croyance absolue en la nature divinement inspirée de 

la Bible (le message des Évangiles doit être lu de façon littérale et 

anhistorique, il est juste en toute époque, car il provient directement 

de Dieu). 

Les évangéliques, à la manière de l’ensemble des groupes 

chrétiens états-uniens, ont entretenu un rapport ambivalent avec le 

cinéma. Au début du XXe siècle, les groupes protestants ont investi 

le cinéma, percevant cet art naissant comme un outil de diffusion 

du message chrétien (Lindvall, 2011 : 179). Cette connivence a été 

de courte durée et a cessé en 1927 avec l’édiction du code Hays, 

une loi de censure conservatrice (Brodat, 1987). Cette loi portait, 

entre autres, sur l’interdiction de donner une représentation 

négative de la religion (Dupont, 2015 : 22). De fortes tensions ont 

 
8  Philippe Gonzalez emprunte cette taxinomie à l’historien David Bebbington 

(1989).  



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

145 

émergé entre les groupes chrétiens conservateurs et l’industrie 

hollywoodienne (ibid. : 27). Après la levée du code Hays dans les 

années 1960, les relations sont restées compliquées. Une forte 

hostilité a persisté de la part des groupes chrétiens conservateurs à 

l’égard de l’industrie filmique. La sortie du film La dernière 

tentation du Christ de Martin Scorsese en 1988, qui brossait le 

portrait d’un Christ en proie au désir sexuel, a provoqué un tollé du 

côté chrétien et a engendré des mouvements sociaux réactionnaires 

très violents (Lindlof, 2008 : 161). 

Toutefois, certains évangéliques ont continué à percevoir dans 

le cinéma un potentiel missionnaire. Dans les années 1990, un 

réseau de production restreint et disposant de peu de moyens 

financiers a émergé (Dupont, 2015 : 51). Au début des années 

2000, Walden Media, une nouvelle société de production dont 

l’objectif est de produire des films adaptés à une vaste distribution 

et soutenant un contenu compatible avec les attentes du public 

chrétien, a vu le jour (ibid. : 61). L’une de ses plus importantes 

productions est le film Narnia.
9 d’Adamson (2005). À la manière de 

l’œuvre originale de C. S. Lewis, dont il est inspiré, cette 

adaptation fonctionne sur un système de métanarration chrétienne 

(Caughey, 2005 : 234), c’est-à-dire que le récit est une forme 

d’allégorie biblique. 

Les évangéliques ont été particulièrement réceptifs au film. En 

effet, depuis les années 1970, l’évangélisme compose activement 

avec les technologies médiatiques comme la télévision, qui s’avère 

être un outil privilégié dans le cadre de la perspective missionnaire 

du courant (Fath, 2004). Le cinéma représente, à ce titre, une voie 

complémentaire (Dupont, 2015). Cette tendance a été entérinée par 

d’autres expériences commerciales positives auprès des 

évangéliques, comme la sortie de La passion du Christ10 de Mel 

Gibson en 2004, dont les producteurs ont organisé la diffusion aux 

États-Unis afin de toucher le public évangélique, notamment en 

mobilisant des pasteurs dans la communication (Trammell, 2010). 

Toutefois, le film de Mel Gibson est avant tout un film catholique 

(Favret-Saada, 2005). 

 
9  Budget de production : 180 millions $ US. Total au box-office : 745 millions 

$ US. 
10  Budget de production : 30 millions $ US. Total au box-office : 612,1 millions 

$ US. 



Yann Vincent FANTI 

146 

Le premier film à proprement parler « évangélique » a été 

Fireproof, réalisé par Alex Kendrick (2008)11. Pour répondre aux 

demandes favorables d’un public réceptif à ces productions, 

plusieurs sociétés de production se réclamant de confession 

évangélique ont été créées et se sont associées avec des réseaux de 

distribution davantage implantés pour bénéficier d’une plus vaste 

diffusion (Russel, 2010). Dans le cas de Fireproof (Kendrick, 

2008), la production a été assurée par Sherwood Pictures et The 

Samuel Goldwyn Company, deux sociétés de production 

évangéliques, ainsi qu’Affirm Films, la branche chrétienne de Sony 

Pictures (ibid.). 

Alex Kendrick, alors jeune pasteur et sans formation au cinéma, 

est parvenu, avec son premier film, dont l’ensemble du projet a été 

suivi et accompagné par une société de production de cette 

envergure, à atteindre 33,5 millions de dollars US au box-office 

(ibid.). 

Ainsi, le cinéma évangélique se caractérise d’une part par cette 

nouvelle forme de production et de distribution filmique et, d’autre 

part, par une théologie particulière. Parmi les « films de foi » 

(Romanowski, 2019), le cinéma évangélique se distingue par 

l’appartenance confessionnelle de ses réalisateurs ou de ses sociétés 

de production. De plus, ces films adoptent une perspective 

théologique spécifiquement évangélique, notamment dans leur 

manière de représenter Jésus, rarement figuré à l’écran et évoqué 

comme une force active au sein du récit. Enfin, ces films 

s’inscrivent dans une démarche explicitement missionnaire en 

cohérence avec les objectifs du mouvement (Fanti, 2023). 

 

Le père évangélique comme masculinité hégémonique 

La paternité est une relation sociale. En ce sens, elle est tout à la 

fois soumise aux transformations du contexte dans lequel elle 

s'inscrit, et possède également un rôle de consolidation de celui-ci. 

 
11  Le premier film correspondant à cette définition pourrait aussi être Flywheel 

(Kendrick, 2006), dont la distribution fut en partie assurée par Sony Pictures, 

mais la structure économique qui accompagne la production et la diffusion sur le 

mode d’une création visant à être distribuée à une échelle telle que le film puisse 
engendrer un box-office de cette ampleur n’existe réellement qu’à partir de 

Fireproof (Kendrick, 2008). 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

147 

Ainsi, elle participe à la reproduction d’un certain ordre social. La 

famille hétérosexuelle, en tant qu’espace organisationnel, en est le 

cadre originel. L’hétérosexualité, et par extension le modèle 

familial qu’elle implique, s’apparente à un « contrat social » et à un 

« régime politique » qui institutionnalise les rapports de genre 

(Wittig, 2018). Depuis les années 1960, le régime de la parentalité 

masculine a subi de profondes transformations, articulées autour de 

deux modèles : le père « gagne-pain » et le père « soignant » 

(Hunter, Riggs et Augoustinos, 2017). Le premier modèle reflète 

une division genrée marquée, avec le père comme pourvoyeur 

économique, tandis que le second propose une répartition plus 

égalitaire des tâches domestiques et affectives. Cette tension entre 

vision conservatrice et progressiste de la famille s’est exacerbée 

avec l’entrée des femmes sur le marché du travail (Miall et March, 

2005). Ces évolutions s’inscrivent dans le cadre d’une 

transformation plus large de l’organisation familiale, amplifiée par 

une « volatilité conjugale » croissante (Jacob Alby et Vivès, 2015), 

et liée à une remise en cause des principes traditionnels du mariage 

(Martial, 2013 ; Verjus, 2013). 

Dans War Room12 de Kendrick (2015), Tony, cadre dans le 

commerce pharmaceutique, et Liz, promotrice immobilière, 

traversent une crise conjugale. Liz soupçonne Tony d’infidélité et 

lui assène des reproches. Progressivement, leur relation se 

détériore. Tony délaisse sa famille et tente de séduire une collègue. 

Désemparée, Liz rencontre Miss Clara, une cliente qui l’encourage 

à se tourner vers la prière plutôt qu’à lutter contre son mari. 

Pendant ce temps, Tony échoue à tromper Liz à cause d’un malaise 

inexpliqué, puis perd son emploi après avoir avoué un 

détournement de fonds. Soutenu par sa famille, il se réinvestit enfin 

dans son rôle de père et d’époux. Le film adopte le point de vue de 

Liz, ce qui se reflète dans sa spatialité : elle est constamment filmée 

à l’intérieur d’une maison (la sienne, celle de Miss Clara), ce qui 

souligne son enfermement domestique. Son arc narratif tourne 

autour d’une quête d’émancipation, mais elle reste confinée à des 

espaces intérieurs. À l’inverse, Tony évolue dans des lieux 

extérieurs (bureau, salle de gym, voiture, restaurant), marquant sa 

distance familiale. Ce n’est qu’en résolvant le conflit qu’il réintègre 

pleinement son foyer. Selon André Gardies (2019), l’analyse 

 
12  Budget de production : 3 millions $ US. Total au box-office : 74 millions $ US. 



Yann Vincent FANTI 

148 

filmique doit distinguer un espace dit diégétique – qui contient 

l’ensemble du récit filmique – d’espaces dits narratifs – qui sont 

propres à chaque personnage. L’espace diégétique de War Room 

regroupe des espaces domestiques (associés à Liz) et des espaces de 

socialisation (associés à Tony). L’espace diégétique devient « une 

force organisatrice » du récit (Levy, 2013 : 691), servant à raconter 

les personnages. Bien que l’intérieur et l’extérieur soient séparés, la 

majorité du film se déroule dans des lieux clos, figurant 

l’enfermement des personnages dans leur situation. Les espaces 

narratifs servent quant à eux à assigner les personnages à un 

univers symbolique qui, comme nous le verrons, se construit autour 

du genre. 

La figure de Miss Clara est souvent montrée sur le perron de sa 

maison, elle est un personnage du seuil, associée à l’intérieur, mais 

regardant vers l’extérieur. C’est ainsi qu’elle invite Liz à entrer 

chez elle lors de leur première rencontre (00:10:59). L’espace 

narratif de Liz est ramené à l’intérieur du foyer, par Miss Clara, qui 

lui explique qu’elle doit se construire une « salle de guerre » (war 

room), une chambre de prière où mener une bataille spirituelle pour 

« faire sortir le véritable ennemi de son foyer » (00:45:01). Dans 

une séquence clé, une porte s’ouvre (00:45:02) et Liz apparaît, 

filmée en plan frontal. Elle se rend dans son placard pour le vider 

de ses vêtements. La voix de Miss Clara accompagne ses gestes, lui 

conseillant de « trouver sa place intérieure » (00:45:45). Liz écrit 

des versets bibliques qu’elle colle sur les murs de sa salle de prière, 

puis implore Dieu, répétant « Soumets-toi à Dieu, résiste au mal et 

il fuira » (00:46:39–00:51:32). Au travers de cette scène, où elle 

apparaît cloisonnée dans la seule pièce sans fenêtre de la maison, 

Liz accepte sa place au sein du foyer. Dans la scène suivante, Liz 

est filmée en plan américain, debout au milieu de son salon, 

exhortant le diable à quitter les lieux. Un travelling avant plonge 

dans sa direction, puis la caméra tourne autour d’elle pour figurer 

l’omniprésence du démon (00:51:33–00:52:10). Liz crie « Sors 

d’ici, au nom de Jésus ! » puis sort, elle-même, du champ. Dans le 

plan suivant, elle apparaît dans l’embrasure de la porte tandis que la 

caméra effectue un travelling arrière, incarnant le point de vue 

subjectif du démon chassé. L’espace narratif de Liz est ainsi 

symboliquement lié à l’intérieur de la maison. Mais cette séquence 

ne sert pas uniquement à assigner Liz à l’espace domestique, elle 

fait de cet espace le lieu d’un affrontement que Liz a dû remporter 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

149 

pour obtenir le droit de le réhabiter. En d’autres termes, si le démon 

a pu pénétrer cet espace, c’est que Liz l’avait déserté. Lors de cette 

séquence, Liz accepte sa place dans l’ordre genré voulu par Dieu.  

Tony, qui était sur le point de la tromper avec sa collègue, est 

pris d’un malaise et rentre chez lui. Les souhaits de Liz sont 

exaucés. Une hypothèse d’interprétation serait que la parentalité 

masculine sous-tendue par le film corresponde au modèle du père 

« gagne-pain » (Hunter, Riggs et Augoustinos, 2017). Liz étant 

confinée à l’intérieur du foyer, nous pourrions supposer que la 

place de Tony est, par correspondance dialogique, associée à 

l’extérieur. Toutefois, cette lecture serait fallacieuse. Tony suit un 

arc de rédemption, après avoir confessé ses fautes (le détournement 

de fonds) et été puni (par son licenciement), il retrouve sa véritable 

valeur en s’investissant davantage dans son foyer. Le couple fait 

face à des difficultés économiques lorsque Tony perd son emploi. 

Cependant, bien que Liz travaille, elle n’est représentée que par sa 

vocation domestique. Ainsi, Tony incarne à la fois la stabilité 

économique et la stabilité intrafamiliale liée au soin, moins parce 

qu’il s’investit activement dans cette fonction, que parce que le film 

laisse percevoir un personnage féminin défaillant dans sa capacité à 

assumer ce rôle. En d’autres termes, Tony est essentiel au rôle de 

soin parce que Liz est incapable d’en assumer seule la charge. La 

masculinité représentée dans le film transcende, de ce fait, 

l’opposition entre les deux modèles. Tony correspond au motif du 

« père en tant que mère » définit par les théoriciennes du cinéma 

Kord et Krimmer (2013 : 38), à savoir une figure paternelle dont le 

schéma narratif procède à la réintégration du noyau familial par 

l’assimilation de caractéristiques propres à la mère. L’analyse de 

Kord et Krimmer soutient, par ailleurs, que ce processus n’aboutit 

pas à la (re)valorisation de la position de la mère, mais à 

l’oblitération de celle-ci par le rôle du père (ibid.). Ainsi, à la fin de 

War Room, le personnage de Tony condense à la fois le rôle du 

« soignant » et celui du « gagne-pain ». 

Le sociologue John Bartkowski tire des constats similaires par 

ses travaux portant sur le groupe d’hommes évangéliques Promise 

keepers. Selon ses observations, le modèle masculin hégémonique 

dans les discours évangéliques est celui du père qui parvient à se 

réaliser à la fois comme gardien de sa famille et comme pourvoyeur 

économique. Il atteste, par ailleurs, que la force du rôle du père 

tient d’une crainte que l’absence de celui-ci engendre des 



Yann Vincent FANTI 

150 

conséquences jugées comme négatives, telles que l’homosexualité 

des enfants (Bartkowski et Xu, 2000 ; Bartkowski, 2001). Ces 

constats sont partagés par le sociologue James Bielo qui, en 

étudiant d’autres groupes d’hommes évangéliques tels que Act 29, 

fait état de la prédominance d’un discours au sujet de la disposition 

naturelle des hommes à diriger les familles, les Églises et les 

nations (Bielo, 2014). Le sociologue Joseph Gelfer (2010) note, 

quant à lui, que le discours évangélique, comparativement à 

d’autres confessions chrétiennes, telles que le catholicisme, met 

davantage l’accent sur l’accomplissement masculin au travers de la 

position de l’homme comme chef de famille.  

En d’autres termes, le discours évangélique sur la parentalité 

masculine est un discours sur la totalisation des rôles sociaux par 

les pères. Le documentaire Show Me the Father des frères Kendrick 

(2021) explore cette perspective en conceptualisant la théorie du 

genre qui régit les perspectives parentales. Lors d’une interview qui 

lui est consacrée dans le documentaire, Stephen Kendrick donne 

une justification théologique à cet ordre du monde :  

La paternité sur terre vient, en fait, de la paternité de Dieu. 

Dieu n’a pas regardé sa création en se disant, hey, j’aime 

bien cela, je vais m’appeler père. Non ! Depuis le tout 

début, comme père parfait, Il a créé la paternité terrestre 

comme une introduction à qui Il était. (Kendrick et 

Kendrick, 2021 : 00:31:24–00:31:40.)  

Cette théorie suppose une filiation entre la paternité céleste de 

Dieu et celle des pères terrestres. Les pères auraient, de ce fait, un 

accès privilégié au message divin. Comme ils sont considérés 

comme l’incarnation de Dieu (donc sa voie d’accès au monde des 

hommes), les pères doivent endosser, à l’égard de leurs enfants, les 

mêmes qualités que Dieu incarne à l’égard de sa création. Le 

schéma (Figure 1) ci-dessous, présenté dans le documentaire, 

exprime cette totalisation des rôles par la figure du père. 

 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

151 

 

Figure 1. Schéma du « père parfait » (perfect father) (00:33:15) 

Selon la sociologue Raewyn Connell, la masculinité se construit 

en relation avec la féminité dans une dynamique hiérarchique, à 

l’image du personnage de Tony, dont l’existence repose sur son 

contraste avec celui de Liz. Sa domination découle de ce rapport en 

miroir : à mesure que le féminin est réinscrit dans un rapport de 

subordination, le rôle du mari et du père peut se révéler. Connell 

analyse également les stratégies de domination internes au champ 

des masculinités, qui sont en concurrence pour atteindre une 

position hégémonique. L’hégémonie désigne, au sens gramscien du 

terme, la manière dont un groupe maintient son leadership 

(Connell, 2022 : 81). Nous considérerons ici que la parentalité 

masculine incarne une forme de masculinité hégémonique. Connell 

souligne toutefois que cette position n’est pas une donnée fixe, 

mais le produit d’un processus historique propre à chaque contexte 

(Connell et Messerschmidt, 2015). Ainsi, Connell réfute 

l’essentialisme qui consisterait à postuler que la subordination de 

certaines formes de la masculinité se fonde sur des qualités 

« intrinsèques des groupes masculins » fonctionne très bien. Elle 

avance, au contraire, qu’il s’agit d’une configuration de pratique 

valorisée dans un contexte historique particulier en raison de leur 

efficacité dans le maintien de la domination du bloc masculin sur le 



Yann Vincent FANTI 

152 

bloc féminin (Demetriou, 2015). Dans les films que nous avons 

évoqués, nous avons mis en exergue le pouvoir d’oblitération que 

la figure du père tient sur celui de la mère. Dans un discours où la 

vocation première des couples hétérosexuels est la filiation, la 

position totale du père, figure de Dieu sur terre, incarne un pouvoir 

de direction intra et extrafamilial. Le discours véhiculé par ces 

films repose donc sur une hégémonie. Il reste désormais à 

interroger les mécanismes discursifs et sociaux qui motivent cette 

considération de la parentalité masculine.  

 

La masculinité des pères en crise 

Le film Courageous13 des frères Kendrick (2011) met en scène 

une crise de la paternité à travers le parcours de cinq protagonistes, 

tous confrontés à leurs propres lacunes en tant que père et chef de 

famille. Contraints de faire face à leurs manquements, ils 

entreprennent un cheminement personnel visant à les corriger et 

s’engagent devant Dieu à devenir de « bons » pères (01:20:00). En 

contrepoint de ces figures paternelles en quête de rédemption, le 

film met en scène un groupe de jeunes délinquants, auteurs de vols 

et de violences, que les quatre policiers protagonistes doivent 

appréhender. Leur comportement est explicitement interprété 

comme la conséquence d’une absence de figures paternelles. Ce 

constat est formulé par Adam Mitchell, l’un des personnages 

principaux, qui les décrit comme ayant été « blessés par les 

hommes qui auraient dû les aimer le plus » (01:56:52). Les failles 

des pères prennent des formes variées : certains, comme David, ont 

abandonné leur enfant à la naissance par manque de courage et de 

sens des responsabilités. D’autres voient leur autorité parentale 

remise en question, tel Nathan, notamment lorsque sa fille 

commence à lui mentir afin de fréquenter l’un des jeunes 

délinquants. Javier, quant à lui, se retrouve dans l’incapacité de 

subvenir aux besoins de sa famille après avoir perdu son emploi. 

Ces figures paternelles vacillantes entrent ainsi en résonance avec 

le groupe de jeunes criminels, qui incarne la menace que ferait 

peser une génération privée de repères paternels sur l’équilibre 

social. En définitive, Courageous établit un lien direct entre la 

 
13  Budget de production : 2 millions $ US. Total au box-office : 35,7 millions 

$ US. 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

153 

défaillance des pères et la désagrégation de la société, suggérant 

que l’absence ou le dysfonctionnement des figures paternelles 

conduit inéluctablement à une perte de repères et à une montée de 

la délinquance. 

La rhétorique qui consiste à déclarer la masculinité 

hégémonique en danger et à alerter sur les risques auxquels la 

société s’expose est celle d’une crise de la masculinité. Ce 

processus discursif relève moins d’un constat empirique que d’une 

prise de position idéologique, souvent conservatrice, visant à 

attaquer la modernité sociale sous le motif de son atteinte aux 

normes traditionnelles du genre et de ses supposées conséquences 

(Dupuis-Déri, 2018). La menace du changement de normes amène 

alors à une réaffirmation des identités masculines (Edwards, 2006). 

Dans le cadre des œuvres de fiction et plus particulièrement des 

productions filmiques, la crise de la masculinité sert la défense d’un 

ordre de genre traditionnel (Boisvert, 2017). Interroger ce qui 

menace cet ordre et les modalités de cette menace sert de voie 

d’accès au sous-texte politique des films.  

Parmi les personnalités qui interviennent dans Show Me the 

Father figure Jim Daly, président de Focus on the family, un 

ministère évangélique centré sur la défense des valeurs familiales 

traditionnelles, notamment la centralité du mariage hétérosexuel, 

l’immuabilité de l’identité de genre et la lutte contre le droit à 

l’avortement (focusonthefamily.com). Focus produit notamment un 

podcast animé par Daly. Le documentaire le montre, durant son 

podcast, énonçant des constats inquiétants au sujet de la crise de la 

masculinité : 

[…] 90 % des SDF et des enfants ayant fugué sont issus de 

familles sans père […] 63 % des suicides chez les jeunes 

viennent de familles sans père […] 85 % des jeunes en 

prison viennent de familles sans père […]14. (00:11:42–

00:12:10.) 

Les statistiques de Daly sont présentées comme des faits, il ne 

mentionne aucune source. Son discours fonctionne sur la base de 

vérités ontologiques (Glattfelder, 2019) – des énoncés tenus pour 

vrais sans besoin de validation empirique. Ces affirmations 

 
14  La séquence s’étend sur plus de quatre minutes. Pour des besoins de lisibilité, il 

s’agit ici d’un exemplaire réduit sélectionné à partir du matériel original.  



Yann Vincent FANTI 

154 

dogmatiques (Gire, 2006) sont soutenues par un montage narratif, 

tel que défini par Vincent Amiel, à savoir un montage qui « utilise 

l’apparente évidence d’un monde où se reconnait le spectateur » 

(Amiel, 2022 : 63). La cohérence produite par le son et l’image 

suscite, par analogie, une apparente cohérence du propos. Lorsque 

Jim Daly évoque ces « faits » chiffrés, il est assis derrière son 

micro, dans le studio de sa radio, mais très vite, les plans ne 

montrent plus Daly, ils montrent Los Angeles, filmée au drone, en 

plan large horizontal. Le montage laisse flotter sur la ville les 

paroles désincarnées de leur énonciateur, comme une menace qui 

pèserait sur l’ensemble de la société.  

Dans Courageous comme dans Show Me the Father, la crise de 

la masculinité est traitée au prisme de ses conséquences néfastes 

pour la société. Le risque ultime est la désagrégation de celle-ci. 

L’anthropologue Mélanie Gourarier (2017 : 40) note que :  

L’affermissement d’un régime de masculinité 

hégémonique repose sur sa normalisation à l’aune d’un 

idéal traditionnel considéré comme ne posant pas 

problème. En caractérisant ses heures troubles, les 

défenseurs de la cause masculine promeuvent 

simultanément le modèle à partir duquel ils forgent la 

fiction de son péril. Les tenants de ce discours travaillent à 

renforcer la masculinité hégémonique plutôt qu’ils ne 

révèlent ce qui l’ébranle. 

En d’autres termes, si la masculinité hégémonique évangélique 

met la paternité au centre de son système, alors la crise de la 

masculinité sert de renforcement à la figure paternelle par la 

réaffirmation de sa domination, dans le cadre non seulement 

familial, mais également social et institutionnel. Or, le 

documentaire fournit une justification théologique à cet ordre 

genré. Le Dr Tony Evans, intervenant dans la première partie du 

documentaire, note :  

Donc il [Dieu] est le miroir. […] Il est un journal de bord 

entre le ciel et la terre pour la génération suivante. Le 

problème, c’est que les pères terrestres fissurent le miroir. 

Le miroir du père céleste n’apparaît donc pas clairement. 

(00:10:58–00:11:20.) 

La justification de la position de domination du père sur 

l’ensemble du système social tient au fait de son analogie avec la 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

155 

figure divine, dont il est ainsi représenté comme la projection sur 

terre. Le père (céleste) transmet au fils (céleste). Or, le fils (céleste) 

s’est incarné sur terre et a institué la famille, dont le père est le 

garant. Ainsi le père apparaît-il comme une courroie de 

transmission entre ciel et terre. Il est ce qui, sur terre, se rapproche 

le plus de Dieu et, de fait, incarne une hégémonie. Les pères qui ne 

souscrivent pas à leur obligation paternelle brisent la chaîne de 

transmission et, par voie de conséquence, fracturent un canal par 

lequel Dieu se présenterait sur terre, condamnant, de fait, leurs 

propres fils à être de mauvais pères et de mauvais citoyens. Le père 

maintient tout à la fois la famille et la société. L’enjeu est 

éminemment politique, mais est assimilé à la dimension 

théologique de cet ordre genré. Il s’agit d’une naturalisation de 

l’ordre dominant par sa justification théologique (Gelfer, 

2010 : 49).  

 

L’image comme outil symbolique d’une théologie politique 

Kirk Cameron, animateur sur Trinity Broadcast Network, un 

média numérique évangélique, a interviewé les deux cinéastes en 

septembre 2022 au sujet de leur motivation à créer des films et de 

la continuité entre leur activité de réalisateurs et leur ancienne 

profession pastorale. Alex Kendrick avait répondu :  

Les films et la télévision partagent des histoires, et les 

histoires sont puissantes. […] Jésus racontait des histoires 

sous forme de paraboles pour transmettre et amener les 

personnes vers la vérité. Alors, c’est une des raisons pour 

lesquelles nous aimons raconter des histoires. (Cameron, 

2022.) 

Stephen Kendrick avait ajouté : « Dieu a donné aux prophètes 

de l’Ancien Testament des visions où ils voyaient et entendaient. 

C’est comme une expérience filmique » (ibid.). Cette conception du 

cinéma repose sur une approche du médium qui fait de l’image un 

vecteur de vérité et d’expérience spirituelle. Une telle perspective 

peut être éclairée par l’analyse de l’historienne Milja Radovic, 

selon laquelle le cinéma constitue « un monde fait de symboles, de 

rituels et de mythes au travers duquel les réalités idéologiques sont 

continuellement reconfirmées » (2014 : 3). Si elle inscrit cette idée 

dans une réflexion plus large sur le rapport entre cinéma et 



Yann Vincent FANTI 

156 

idéologie, son approche permet néanmoins d’éclairer la fonction 

que les frères Kendrick attribuent au film : un espace symbolique 

où se rejoue un rapport au sacré. En effet, pour le théologien 

Jérôme Cottin (1988 : 35), un symbole « […] est un objet terrestre, 

un acte humain, un événement historique servant d’instrument à la 

révélation de Dieu ». Le symbole filmique, au sens où le mobilisent 

les frères Kendrick, opère – selon eux – comme une interface de 

médiation entre une dimension sensible et une dimension 

intelligible, s’inscrivant dans un processus de révélation.  

En somme, les deux frères revendiquent le cinéma comme un 

acte symboliquement et substantiellement équivalent au médium de 

la parabole christique. Seulement, le cinéma procède d’une 

technique sensiblement différente dans la mesure où il articule un 

univers de sens qui transcende le récit écrit. Il convoque des 

représentations dans un régime d’images. Dans la théorie du genre 

exposée par la filmographie des frères Kendrick, l’image 

communique au sens matériel comme au sens figuratif. Le 

philosophe Régis Debray invite à concevoir l’image comme une 

instance prototypique (1992 : 109). De la même manière que Jésus 

est l’image de Dieu, les pères sont les images de Jésus, et les fils, à 

leur tour, les images des pères. Dans un monde perçu comme 

marqué par une crise de la paternité, les films des frères Kendrick 

apparaissent alors comme une tentative de suppléer l’absence 

d’image au sein de l’économie reproductive de cette iconographie 

spécifique. Pour Debray (ibid.), l’« imago » représente, et la 

représentation incarne ; ainsi, représenter les pères à travers l’image 

revient à incarner Dieu là où son absence demeure. 

Invité au Dallas Theological Seminary en 2019, Alex Kendrick 

dévoile un récit de vie d’une vingtaine de minutes. Selon sa 

narration, il se serait intéressé au cinéma dès son enfance, mais, à 

l’âge adulte, alors jeune pasteur, il aurait remis à Dieu son ambition 

cinématographique, choisissant, selon lui, de suivre passivement les 

révélations divines qui l’auraient conduit à réaliser son premier 

film. Il présente ainsi son action cinématographique comme une 

continuité de sa vocation missionnaire et son statut de réalisateur 

comme une continuité de son statut pastoral. Lors de son entrée en 

scène, il est présenté en ces termes :  

 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

157 

Il est un fils de Dieu, il est un père, il est un mari, il est un 

ministre et il est un réalisateur. Dans cet ordre […]. Je veux 

que vous pensiez d’abord à lui comme un enfant de Dieu 

dont le premier but dans la vie est d’exalter Jésus au travers 

des nations. (Dallas Theological Seminary, 2019.) 

Avant toute considération artistique, le cinéma est, pour 

l’évangélisme auquel se rattachent les frères Kendrick, un outil 

médiatique de transmission. Le message vient de Dieu, s’incarne 

dans les images et doit être diffusé au plus grand nombre. Alex 

Kendrick est présenté en sa qualité de croyant et le récit de sa 

trajectoire situe sa carrière dans la réalisation comme une continuité 

de son parcours de foi dont l’enracinement premier est avant tout 

pastoral et missionnaire. 

La sociologie des évangélismes états-uniens a permis de mettre 

en lumière la dimension résolument prosélyte du mouvement 

(Mézié, 2008 : 71). Celui-ci s’articule autour d’une perspective 

antimoderne propre aux mouvements fondamentalistes (Fath, 

2010 : 393) et d’une théologie à caractère politique conservatrice 

(Ben Barka, 2008), notamment articulée autour de la défense des 

valeurs familiales (Downland, 2009). De ce fait, l’usage du cinéma 

comme technologie du genre (de Lauretis, 1987) permet de 

s’inscrire dans un phénomène sociohistorique plus large qui peut 

être compris comme une forme de « combat culturel » (Betz, 2004). 

Face à un monde perçu comme menacé par les processus de 

sécularisation (Gonzalez et Stavo-Debauge, 2015) et de démocratie 

sexuelle (Fassin, 2006, 2008), est produit un contre-discours dont 

nous postulons qu’il a vocation de maintenir un ordre social au sein 

duquel la hiérarchie des genres est fortement instituée. Or cette 

démarche s’inscrit dans une bataille pastorale (Tricou, 2019 : 277) 

au sens où la pratique filmique des frères Kendrick est justifiée par 

une vocation pastorale autoprosélyte. L’autoprosélytisme renvoie, 

selon le sociologue Josselin Tricou (2016), au processus par lequel 

les groupes néo-fondamentalistes renforcent leur cohésion interne 

en mobilisant leurs membres autour d’un combat culturel. 

Le concept de combat culturel découle de celui de l’hégémonie, 

à savoir du maintien des dominations (matérielles et symboliques) 

par un groupe. Ainsi, nous avons commenté la stratégie des films 

des frères Kendrick comme une volonté de fonder la masculinité 

hégémonique (Connell, 2022) en la figure du père. Or, pour 

Raewyn Connell, la masculinité hégémonique « ne correspond pas 



Yann Vincent FANTI 

158 

aux activités réelles de la majorité des hommes », elle est « plutôt 

un idéal culturel sans cesse promu par la société civile à travers la 

production de modèles de masculinités » (Connell, 2014 : 76–78). 

L’objectif ultime dans le fait d’instituer figurativement le père 

comme figure hégémonique est moins de réduire les autres 

hommes, que de préserver un ordre social au sein duquel les 

hommes sont les dominants et où cette domination est fondée sur 

une organisation théologique du monde (Demetriou, 2015). Nous 

pourrions dès lors avancer l’hypothèse, en ultime analyse, que la 

production de cette figure appelle moins à l’assertion d’une 

hégémonie au sens strict du terme, que de la construction d’une 

masculinité « exemplaire » (Connell, 2014 : 76–78) qui doit 

orienter un bloc masculin, dans un contexte de crainte de la perte 

d’un « dividende patriarcal » (Connell, 1996), à savoir le capital 

symbolique qui maintient non seulement la domination des 

hommes sur les femmes, mais également la domination (souhaitée) 

de l’évangélisme sur l’ensemble de la nation (Gagné, 2020). 

 

Conclusion 

En cherchant à élucider la théorie du genre sous-tendue par le 

cinéma évangélique des frères Kendrick, puis en cherchant à 

comprendre la fonction de ces productions culturelles, nous avons 

tiré les conclusions suivantes. Premièrement, le cinéma des frères 

Kendrick mobilise une représentation des parentalités masculines 

telles que celles-ci seraient le prolongement sur terre de la paternité 

céleste de Dieu. La position des pères qui totalise les rôles centraux 

au sein des familles et de l’ensemble de la société est légitimée par 

une chaîne de transmission symbolique. Nous avons alors formulé 

l’hypothèse selon laquelle celle-ci correspondrait à la masculinité 

tenue pour « hégémonique » (Connell, 2022) dans la hiérarchie 

sous-tendue par la théorie du genre évangélique. Nous avons, dans 

un second temps, souligné que le rôle du père était, d’une part, 

considéré comme divinement institué, et d’autre part que l’absence 

ou le dysfonctionnement de celui-ci était sujet à produire une 

rupture du rapport de Dieu à ses fils, engendrant un risque de 

désagrégation sociale. L’analyse du discours produit par les films 

de notre corpus a démontré la présence d’une rhétorique de la crise 

de la masculinité (Dupuis-Déri, 2018). Finalement, nous avons 

avancé que loin d’être une simple mise en récit des tensions 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

159 

masculines contemporaines, le cinéma des frères Kendrick 

fonctionnait comme un instrument de régulation normative, 

illustrant ainsi le rôle du cinéma dans la production et la 

perpétuation des systèmes de genre, non comme un simple reflet du 

réel, mais comme un espace d’élaboration et de renforcement des 

rapports de domination. En d’autres termes, le cinéma des frères 

Kendrick est pensé et conçu comme la continuité d’une activité 

pastorale, laquelle devrait servir à soutenir une vision de la 

masculinité « exemplaire » (Connell et Messerschmidt, 2015), 

conforme à la volonté d’établir la domination culturelle justifiée par 

le recours à une théologie politique, laquelle référerait – de fait – à 

un ordre de genre et à une hiérarchie sociale. Nous pouvons 

conclure que la démarche opérative des frères Kendrick dans le 

cadre de la production filmique correspond à ce que Josselin Tricou 

a théorisé comme une forme d’(auto)prosélytisme de genre et 

d’(auto)prosélytisme religieux (Tricou, 2016).  

 

 



Yann Vincent FANTI 

160 

Bibliographie 

ADAMSON, Andrew (dir.). 2005. Narnia. (É.-U. 143 min.).  

AMIEL, Vincent. 2022. Esthétique du montage. Paris : Armand Colin.  

BARTKOWSKI, John P. 2001. « Godly Masculinities : Gender Discourse among the 

Promise Keepers ». Social Thought and Research, vol. 1, p. 53–87. 

BARTKOWSKI, John P. et Xiaohe XU. 2000. « Distant Patriarchs or Expressive 
Dads ? The Discourse and Practice of Fathering in Conservative Protestant 

Families ». The Sociologial Quarterly, vol. 41, no 3, p. 465–485. 

BEBBINGTON, David W. 1989. Evangelicalism in Modern Britain : A History from 

the 1730s to the 1980s. Londres : Routledge.  

BEN BARKA, Mokhtar. 2008. « La place et le rôle de la droite chrétienne dans 

l’Amérique de George W. Bush ». Vingtième siècle. Revue d’histoire, vol. 97, 

p. 39–51.  

BETZ, Hans-Georg. 2004. États-Unis : une nation divisée. Guerre culturelle et 

idéologique. Paris : Autrement. 

BIELO, James S. 2014. « Act Like Men : Social Engagement and Evangelical 

Masculinity ». Journal of Contemporary Religion, vol. 29, no 2, p. 233–248. 

BOISVERT, Stéfany. 2017. « Le trouble silencieux des hommes en série. La 

“masculinité en crise” dans les séries télévisées dramatiques nord-américaines 

centrées sur des personnages masculins ». Genre en séries, no 5. 

BOURCIER, Sam. 2018. Queer Zones – La trilogie. Paris : Amsterdam.  

BRODAT, Francis. 1987. « Le code Hays. L’autocensure du cinéma américain ». 

Vingtième siècle. Revue d’histoire, vol. 15, p. 3–16. 

CAMERON, Kirk et les frères Kendrick. 2022. « Why We Make Movies ». Trinity 

Broadcast Network (TBN). https://www.youtube.com/watch?v=BNxTQOvA 

mEk&ab_channel=KirkCamerononTBN. 

CAUGHEY, Shanna (dir.). 2005. Revisiting Narnia : Fantasy, Myths and Religions in 

C. S. Lewis Chronicles. Dallas : BenBella Books. 

CHELINI-PONT, Blandine et Marie GAYTE. 2021. « La politique chrétienne aux 

États-Unis de Donald Trump à Joe Biden. De l’ultra-polarisation au reflux du 

God Gap ? Revue internationale de politique comparée, vol. 28, p. 85–109.  

CONNELL, Raewyn. 1996. « New Directions in Gender Theory : Masculinity 

Research and Gender Politics ». Ethnos, vol. 61, p. 157–176. 

—. 2014. Masculinités : enjeux sociaux de l’hégémonie. Traduit par Meoïn HAGÈGE 

et Arthur VUATTOUX, Paris : Éditions Amsterdam. 

—. 2022 [1995]. Masculinités. Paris : Éditions Amsterdam. 

https://www.youtube.com/watch?v=BNxTQOvAmEk&ab_channel=KirkCamerononTBN
https://www.youtube.com/watch?v=BNxTQOvAmEk&ab_channel=KirkCamerononTBN


Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

161 

CONNELL, Raewyn et James W. MESSERSCHMIDT. 2015. « Faut-il repenser le 

concept de masculinité hégémonique ? ». Terrains et travaux, vol. 27, no 2, 

p. 151–192. 

COTTIN, Jérôme. 1988. « La visibilité de l’écriture (parole, images et symboles dans 

la bible) ». Autre temps, vol. 19, p. 34–47. 

DALLAS THEOLOGICAL SEMINARY. 2019. « The Lessons We Learned Putting Faith 

in Films – Alex Kendrick ». https://www.youtube.com/watch?v=wDn729vcSic. 

DEBRAY, Régis. 1992. Vie et mort de l’image. Paris : Gallimard.  

DEMETRIOU, Demetrakis Z. 2015. « La masculinité hégémonique : lecture critique 
d’un concept de Raewyn Connell ». Genre, sexualité et société, vol. 13. 

doi.org/10.4000/gss.3546. 

DOWNLAND, Seth. 2009. « “Family Values” and the Formation of a Christian Right 

Agenda ». Church History, vol. 78, no 3, p. 606–631. 

DUPONT, Nathalie. 2015. Between Hollywood and Godlywood : The Case of Walden 

Media. Berlin : Peter Lang.  

DUPUIS-DÉRI, Francis. 2018. La crise de la masculinité. Autopsie d’un mythe tenace. 

Montréal : Remue-ménage. 

EDWARDS, Tim. 2006. Cultures of Masculinity. Londres : Routledge. 

FANTI, Yann. 2023. « Au nom du père, du corps et de la nation. Réflexions sur la 

masculinité hégémonique dans le cinéma évangélique ». Mémoire de Master. 

Université de Lausanne.  

FASSIN, Éric. 2006. « La démocratie sexuelle et le conflit des civilisations ». 

Multitudes, vol. 3, no 26, p. 123–131. 

—. 2008. L’inversion de la question homosexuelle. Paris : Amsterdam. 

FATH, Sébastien. 2004. Militants de la Bible aux États-Unis : évangéliques et 

fondamentalistes du Sud. Paris : Autrement.  

—. 2010. « Fondamentalisme ». Dans Dictionnaire des faits religieux, sous la dir. 
de Régine AZRIA et Danièle HERVIEU-LEGER, p. 391–398). Paris : Presses 

universitaires de France. 

FAVRET-SAADA, Jeanne. 2005. « Mel Gibson en croisade : comment fabriquer de 

l’œcuménisme avec une Passion intégriste ». Le Débat, vol. 133, p. 65–81. 

FITZGERALD, Frances. 2017. The Evangelicals : The Struggle to Shape America. 

New York : Simon and Schuster. 

FOUCAULT, Michel. 2014. Histoire de la sexualité. Volume 1, La volonté de savoir. 

Paris : Gallimard. 

FROIDEVAUX-METTERIE, Camille. 2009. « Droite et gauche religieuses sur la scène 

publique américaine ». Dans Politique et religion aux États-Unis, sous la dir. de 

Camille FROIDEVAUX-METTERIE, p. 83–104. Paris : La Découverte. 



Yann Vincent FANTI 

162 

GAGNÉ, André. 2020. Ces évangéliques derrière Trump. Genève : Labor et Fides. 

GARDIES, André. 2019. L’espace au cinéma. Kremlin-Bicêtre : Klincksieck. 

GELFER, Joseph. 2010. « Evangelical and Catholic Masculinities in Two Fatherhood 

Ministries ». Feminist Theology, vol. 19, p. 36–53. 

GIBSON, Mel (dir.). 2004. The Passion of the Christ. (É.-U. 127 min.). 

GIRE, Pierre. 2006. « Le dogme comme langage normatif ». Recherches de Science 

Religieuse, vol. 94, no 1, 15–28. https://doi.org/10.3917/rsr.061.0015. 

Glattfelder, James B. 2019. « Ontological Enigmas : What Is the True Nature of 
Reality ? ». Dans Information–Consciousness–Reality, p. 345–394. Cham : 

Springer.  

GONZALEZ, Philippe. 2014a. Que ton règne vienne. Des évangéliques tentés par le 

pouvoir absolu. Genève : Labor et Fides.  

—. 2014b. « Changer les cœurs, gagner les nations : la conversion dans 

l’évangélisme ». Esprit, vol. 5, p 54–64.  

—. 2015. « Montrer l’exorcisme de Sarah Palin sur le web. Les religions au temps 

du numérique », vol. 9, no 1/2. 

GONZALEZ, Philippe et Joan STAVO-DEBAUGE. 2012. « Politiser les évangéliques 

par le “mandat culturel”. Sources, usages et effets de la théologie politique de la 
Droite chrétienne américaine ». Dans Religieux, société civile, politique, sous la 

dir. de Pierre GISEL, p. 241–276. Lausanne : Antipodes.  

—. 2015. « Dominez la terre ! ». Le créationnisme, du fondamentalisme à la 

désécularisation ». Archives de sciences sociales des religions, vol. 169, no 1, 

p. 351–376.  

GOURARIER, Mélanie. 2017. « Défaire la crise ». Dans Alpha mâle : séduire les 
femmes pour s’apprécier entre hommes, sous la dir. de Mélanie GOUARIER, 

p. 21–40. Paris : Seuil. 

HUCKABEE’S JUKEBOX. 2021. « The Kendrick Brothers’ New Documentary “Show 

Me the Father” ». Huckabee’s Jukebox. www.youtube.com/watch?v=Hx7eo-

qCxfg. 

HUNTER, Sarah, Damien C. RIGGS et Martha W. AUGOUSTINOS. 2017. « Hegemonic 
Masculinity Vs a Caring Masculinity : Implications for Understanding Primary 

Caregiving Fathers ». Social and Personality Psychology Compass, vol. 11, 

no 3. doi.org/10.1111/spc3.12307. 

JACOB ALBY, Virginie et Jean-Michel VIVÈS. 2015. « Parentalité et paternité : les 
nouvelles modalités contemporaines du “faire famille” ». Dialogue, vol. 207, 

no 1, p. 19–30. 

KENDRICK, Alex (dir.). 2011. Courageous. Étas-Unis.130 min. 

—. (dir.) 2015. War Room. Étas-Unis.120 min. 

KENDRICK, Alex et Stephen KENDRICK (dir.). 2021. Show Me the Father. (É.-U. 91 

min.) 



Du père céleste aux pères terrestres : réflexions sur la paternité  

163 

KORD, Susanne et Elizabeth KRIMMER. 2013. Contemporary Hollywood 

Masculinities : Gender, Genre and Politics. Londres : Palgrave Macmillan. 

LAURETIS, Teresa de. 1987. Technology of Gender. Bloomington : Indiana 

University Press.  

LEVERATTO, Jean-Marc. 2013. « Le sociologue comme cinéphile : comment 
composer avec le plaisir d’écrire sur le plaisir cinématographique ? ». Le 

portique, vol. 30, p. 1–14. doi.org/10.4000/leportique.2708.  

LEVIS, Jacques. 2013. « De l’espace au cinéma ». Annales de géographie, vol. 694, 

no 6, p. 689–711.  

LINDLOF, Thomas R. 2008. Hollywood Under Siege : Martin Scorsese, the Religious 

Right, and the Culture War. Lexington : University Press of Kentucky.  

LINDVALL, Terry. 2011. Sanctuary Cinema : Origins of the Christians Film 

Industry. New York : New York University Press. 

MARSDEN, George M. 1980. Fundamentalism and American Culture : The Shaping 

of Twentieth-Century Evangelicalism, 1870–1925. Oxford : Oxford University 

Press. 

MARTIAL, Agnès. 2013. « Des pères “absents” aux pères “quotidiens” : 
représentations et discours sur la paternité dans l’après-divorce ». Informations 

sociales, vol. 176, p. 36–43. 

MÉZIÉ, Nadège. 2008. « Les évangéliques cartographient le monde ». Archives de 

sciences sociales des religions, vol. 142, p. 63–85.  

MIALL, Charlene et Karen E. MARCH. 2005. « Community Attitudes Toward Birth 
Fathers’ Motives for Adoption Placement and Single Parenting ». Family 

relations, vol. 54, no 4, p. 535–546. 

PEW RESEARCH. 2023. « Religious Landscape Study : Evangelical Protestants ». 

Https://www.pewresearch.org/religious-landscape-study/religious-tradition/evan 

gelical-protestant/.  

POULIN, Marcel et al. (réal.). 2001. Kailash, la route du ciel. Documentaire couleur. 

Montréal : Intelec Productions en coll. avec Club Aventure Voyages. 51 min. 

RADOVIC, Milja. 2014. Transnational Cinema and Ideology : Representing Religion, 

Identity and Cultural Myths. Londres : Routledge.  

ROMANOWSKI, William D. 2019. Cinematic Faith : A Christian Perspective on 

Movies and Meaning. Ada : Baker Academic. 

RUSSEL, James. 2010. « Evangelical Audiences and “Hollywood” Film : Promoting 

Fireproof (2008) ». Journal of American Studies, vol. 44, no 2, p. 391–407. 

SELLIER, Geneviève. 2016. « Introduction ». Genre en séries, vol. 4, p. 1–9. 

SORLIN, Pierre. 1977. Sociologie du cinéma. Paris : Aubier. 

TRAMMELL, James Y. 2010. « Who Does God Want Me to Invite to See The 

Passion of the Christ ? : Marketing Movies to Evangelicals ». Journal of Media 

and Religion, vol. 9, p. 19–29. 



Yann Vincent FANTI 

164 

TRICOU, Josselin. 2016. « Combat culturel, nouvelle évangélisation ou 

auto-prosélytisme ? Des prêtres à l’épreuve de La Manif pour tous ». Dans 
Prosélytisme. Nouvelles avant-gardes religieuses, sous la dir. de Fathia 

KAHOUES et Myriam LAAKILI, p. 29–59. Paris : CNRS éditions. 

—. 2019. « Le catholicisme d’identité contre la mixité » Dans Antiféminismes et 

masculinismes d’hier et d’aujourd’hui, sous la dir. de Christine BARD, Mélissa 

BLAIS et Francis DUPUIS-DÉRI, p. 271–298. Paris : Presses universitaires de 

France. 

VERJUS, Anne. 2013. « La paternité au fil de l’histoire ». Informations sociales, 

vol. 176, p. 14–22. 

WITTIG, Monique. 2018 [1992]. La pensée Straight. Paris / Bruxelles : Amsterdam. 

 

 

 

 

____________________________________________________________    

Abstract :  This article explores the cinema of the Kendrick brothers, 

evangelical pastors turned filmmakers. It analyses the fatherhood discourse 

they incorporate in their filmography. By mobilizing the concept of 

hegemonic masculinity, this study aims to elucidate the gender theory 

underlying the Kendrick brothers’ films and to demonstrate how this 

theory ultimately aligns with the continuity of their pastoral practice. 

Indeed, this article seeks to show that the role of the Kendrick brothers’ 

evangelical cinema is rooted in a deliberate intention to use the image as a 

tool for theological transmission. 

Keywords : cinema, evangelicalism, evangelical cinema, masculinity, 

hegemonic masculinity, masculinity crisis  

____________________________________________________________   
 


