
RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 189–210 

189 

La religion et la négation d’autrui :    

de l’exclusion métaphysique 
 

 
 

David DE MEYER * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : Au sein de leur corpus, les religions développent un principe 

de différenciation entre l’intérieur et l’extérieur de leur système de 

référence respectif. À partir de celui-ci, une valeur fondamentale de nature 

métaphysique se promeut comme l’essence vraie et universelle, et projette 

dans le faux les autres valeurs. Ce principe aboutit à la négation de 

l’ontologie de l’autre. Si la rencontre d’ensembles distincts peut générer 

des syncrétismes, l’objet de cet article est d’étudier le processus inverse – 

celui de l’herméticité. Le texte propose une lecture interdisciplinaire du 

mépris que certains discours religieux peuvent établir et entretenir. 

L’analyse de ce processus de négation de l’autre, qui se décrit en deux 

temps, d’abord par une acception puis par un rejet, a vocation de 

questionner, sous un angle religiologique, le lien entre la pensée de 

l’universel, les représentations mentales et l’altérité, autant que les 

(im)possibilités de l’œcuménisme et du vivre-ensemble. 

Mots clés : religion, substance, relation, ethnicité, négation, hiérarchie, 

mépris 

____________________________________________________________  

 
Ce texte est dédié à Najwa El Youssoufi et à Mohammed Berroho  

 

 Quoi de plus « naturel », en effet, que d’identifier  

l’universel à celui qui dit l’universalité. (Kilani, 2000 : 19.) 

Je crois qu’il nous faut abandonner l’idée de l’universel. 

L’universel est un leurre, un rêve trompeur. (Glissant, 1996 : 136.) 

 

La religion découpe l’espace en sacré et profane ; les 

phénomènes en purs et impurs ; les personnes en croyants du vrai 

Dieu et en païens ou en incirconcis, en impies, en mécréants, en 

 
*  David De Meyer est doctorant en anthropologie à l’Université catholique de 

Louvain, en Belgique. 



David DE MEYER 

190 

infidèles ou encore, en sauvés et en damnés. Ces catégories, somme 

toute dualistes, établissent les valeurs positives et négatives. Si les 

catégories sont nécessaires pour appréhender le monde et le rendre 

intelligible, l’être humain1 ne fait pas que penser, il agit (Dumont, 

1966 : 34). Dans Homo hierarchicus, peut-on encore lire chez 

Louis Dumont :  

Il n’a pas seulement des idées, mais des valeurs. Adopter 

une valeur, c’est hiérarchiser, et un certain consensus sur 

les valeurs, une certaine hiérarchie des idées, des choses et 

des gens est indispensable à la vie sociale. (Ibid.) 

La religion, à travers ses récits où se croisent le droit et la 

mythologie (Coccia, 2023 : 13), structure l’ordre social et établit 

ses valeurs. Le conte, par exemple, mais aussi le mythe et la 

légende, écrit Emanuele Coccia (ibid. : 182) :  

[…] a souvent pour but de définir et de formuler le principe 

d’organisation d’une société, la forme par laquelle une 

communauté définit et rend intelligible son propre ordre 

politique, social et normatif. 

Cette mise en ordre procède par catégories. Cet essai vise à 

exposer le processus de catégorisation qui situe l’autre dans une 

valeur méprisante et d’analyser, au sein de la catégorie « religion », 

comment se génère une catégorisation qui a pour conséquence la 

négation d’autrui. Faute d’une meilleure formule, j’ai nommé 

« acceptation-rejet » ce processus qui se décline en deux temps. Le 

premier temps de cette dyade, l’acceptation, est celui de la 

récognition, c’est-à-dire, suivant l’expression de Kant, « un acte de 

l’esprit par lequel une représentation est subsumée par un 

concept2 ». Pour clarifier ce propos dans notre contexte, l’acte de 

l’esprit est la catégorisation de l’autre (le particulier) – par une 

représentation (négative dans cet exposé) – à la mesure d’un 

concept de « référence » (le général établi comme positif) impulsé 

par une instance métasociale (la religion). Cette catégorisation, qui 

est celle du rejet et dont je voudrais faire l’étude, constitue le 

deuxième temps de ce processus. Si, à ce stade-ci, je parle de 

préférence de « récognition » plutôt que de « reconnaissance », 

 
1  L’auteur a écrit « l’homme » et non « l’être humain ». 
2  « Récognition ». 2012. Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales 

(CNRTL, https://www.cnrtl.fr/definition /r%C3%A9cognition). 



La religion et la négation d’autrui 

191 

c’est pour mettre en avant la représentation premièrement mentale 

de l’autre. Le langage produit des images c’est-à-dire des 

représentations. Le philosophe Claude Panaccio (2011 : 58–59) 

expose le fait que « penser avec des mots [...] ne peut être autre 

chose en effet qu’utiliser dans nos computations mentales nos 

représentations internes de certaines unités phonologiques ». Dès 

lors, des concepts négatifs comme « païens » et « mécréants » sont 

des « images acoustiques de mots ». Si l’on raisonne avec 

Panaccio, les images acoustiques de mots sont employées dans 

notre discours intérieur pour représenter non plus les mots eux-

mêmes dont elles sont dérivées, mais les choses extérieures – qui 

sont dans notre cas d’étude des personnes – auxquelles les mots en 

question ont pour fonction de référer dans la langue. Autrement dit, 

non seulement le discours est corrélé à des images, mais aussi, 

l’être humain les porte en lui. Nous pouvons ainsi qualifier ce 

dernier d’« iconophore ». Mais comme le rappelle avec justesse 

Charles Taylor (1992 : 121), la lutte pour la liberté et l’égalité doit 

passer par une révision des images. Là où la récognition s’appuie 

sur un arrière-fond catégoriel métaphysique, la reconnaissance est 

censément dégagée du mépris. La récognition est donc un déni de 

reconnaissance puisqu’elle est formée par une mauvaise perception, 

une image limitée, avilissante ou méprisante (ibid. : 56). Ainsi, je 

considérerai la récognition comme un acte de l’esprit et, 

prospectivement dans le contexte qui va nous préoccuper, la 

reconnaissance comme un acte sociopolitique. Mais c’est sur le 

processus de non-reconnaissance que je me pencherai dans ce texte. 

Dans la conclusion, je reviendrai sur cette notion de « mépris » que 

le sociologue Axel Honneth situe à l’origine du déni de 

reconnaissance et je l’articulerai avec celle de la « résonance » 

développée par Hartmut Rosa, auteur de Pourquoi la démocratie a 

besoin de la religion (2023), notion qui nous permettra de préciser 

encore le moment du mépris. 

Bien entendu, la première question que suscite ce préambule 

est : qu’est-ce qu’une catégorie ? Mais encore, puisque le terme 

« religion » est ambigu, qu’entendons-nous par religion ? À ce titre, 

je mobiliserai une définition inclusive afin de pouvoir analyser le 

discours de différentes traditions et de ne pas se restreindre au 

christianisme et aux monothéismes. Le point de départ de l’analyse 

reposera sur l’idée de « substance » proposée par Aristote dans 



David DE MEYER 

192 

l’Organon puis, à travers l’étude comparative de religions, celle-ci 

sera mise en corrélation avec la hiérarchie de Louis Dumont. 

Puisque cet article est une réflexion en sciences des religions, 

voire en religiologie, il est par vocation interdisciplinaire. 

Autrement dit, nous aborderons le judaïsme, le christianisme, 

l’islam, l’hindouisme, le bouddhisme et le jaïnisme à l’aide 

d’auteurs appartenant aux disciplines de la philosophie, de la 

théologie, de la sociologie et de l’anthropologie. Si la question 

soulevée est d’ordre philosophique et théologique, elle implique 

des relations sociales. Ce seront les conditions de celles-ci qui 

seront analysées. Il ne s’agit pas d’un travail de philosophie de la 

religion ni d’herméneutique philosophique et encore moins de 

l’étude de la pensée d’un auteur particulier. Les ouvrages de 

sociologues ainsi que d’anthropologues seront mis à profit. Pour 

l’anthropologue, par exemple, la littérature peut constituer un 

précieux matériau anthropologique (Chanson, 2011 : 144). Les 

propos de littérateurs ont ainsi leur importance, à plus forte raison 

lorsqu’ils sont ancrés dans le monde vécu et non dans le pensé, 

l’idéel ou l’abstrait. Il me faut également préciser que les propos de 

cet article ne sont motivés par aucun militantisme antireligieux, 

mais visent à mettre en lumière un processus de dépréciation 

culturelle observé dans les religions traitées ci-dessous, à interroger 

les modalités du vivre-ensemble et les possibilités des politiques de 

diversité, voire de susciter une théologie, une indologie et une 

bouddhologie avec l’interculturalisme comme dessein. 

Certainement, cette analyse pourrait encore être étoffée à partir 

d’autres traditions religieuses que celles abordées ci-dessous ou 

appliquée à d’autres sphères que celle de la religion. Mais avant 

d’aller plus loin, je me propose de circonscrire les concepts de 

« catégorie » et de « religion » afin d’étayer l’armature de la 

réflexion qui suivra. 

 

Catégories : relation et substance 

Dans un premier temps, nous partons de la pensée d’Aristote, 

célébrée de l’Antiquité classique au Moyen Âge pour ses traités de 

logique consignés dans l’Organon. Dans cet ensemble de traités, 

plus particulièrement dans le premier livre qui ouvre cette œuvre et 

sur lequel nous nous attarderons, les Catégories, le philosophe grec 



La religion et la négation d’autrui 

193 

pose les bases de la logique et de la métaphysique occidentales 

(Bruun et Corti, 2005 : 7). À travers les siècles, ce traité théorique a 

été le premier texte lu par ceux qui étudiaient la philosophie et a été 

abondamment commenté par les logiciens byzantins, arabes, latins 

et les Pères de l’Église (ibid.). Certaines thèses sur les 

« catégories » les établissent comme les « genres de l’être » 

(Aristote, 2002 : LXXXI) ou les « divisions de l’être » (Nef, 2009 : 

45). Du fait de la mention de l’être, la catégorie, en plus d’avoir une 

fonction logique, contient une implication ontologique. Aristote 

reconnaît dix catégories (Aristote, 2002 : 5–6) : la substance (ou 

l’essence3), la quantité, la qualité, la relation, le lieu, le temps, la 

position, la possession, l’action (agir) et la passion (subir). Chacune 

de ces catégories est un terme sans connexion avec un autre, 

c’est-à-dire qu’il est indépendant et n’affirme ni ne nie par 

lui-même (ibid. : 6). Ce n’est que par la connexion des catégories 

entre elles que se produisent soit l’affirmation (proposition vraie) 

ou la négation (proposition fausse) (ibid.). Ainsi, énoncer à un 

moment du réel que le cheval mange dans le pré convoque les 

catégories de substance (cheval), d’action (manger) et de lieu (le 

pré). Les trois termes sont mis en « relation » par le verbe d’action. 

Puisqu’à ce moment du réel, telle situation se produit bel et bien, la 

proposition est vraie et constitue une affirmation ; mais énoncer que 

le cheval dort à ce moment est alors une proposition fausse, une 

proposition qui nie ce qui est vrai. Pour Aristote, l’âme est une 

substance, bien qu’elle soit prise dans une forme matérielle 

(Demange, 2003 : 67). Les catégories qui nous intéresseront ici sont 

celle de la « substance », « qui caractérise toute chose en tant 

qu’elle est ce qu’elle est, en tant qu’elle est précisément, grâce à un 

substrat particulier, cette chose et non pas une autre »4, et celle de la 

« relation », qui, lors de la comparaison (le « relatif à »), permet 

d’entrer dans le champ de l’anthropologie (Laplantine, 2010 : 23)5 

puisque « l’être est relation » (Glissant, 1996 : 30) et que « l’être 

 
3  Le terme « substance » provient du grec « ousia » que l’on traduit également 

dans les langues latines par « essence ». Dans le contexte qui nous occupe, ces 

deux termes sont synonymes malgré les nuances qu’ils offrent aujourd’hui dans 

la langue française. 
4  Voir la notice de Misrahi (s.d.) sur la « Substance ». 
5  L’anthropologue François Laplantine définit l’anthropologie comme « relation 

et traduction ». 



David DE MEYER 

194 

relatif est par essence quelque chose de son corrélatif ou en rapport 

avec lui » (Aristote, 2002 : 118)6.  

Toutefois, pour ce penseur grec, certains relatifs ont leur 

contraire, comme le vice l’est de la vertu, tandis que d’autres 

relatifs n’impliquent pas le contraire, comme le double ou le triple, 

ni aucun relatif de ce genre (ibid. : 29). Dans le système de pensée 

grec, une notion n’existe pas dans sa plénitude sans le mélange 

avec son contraire (Laurent, 2010 : 82). Le glissement vers la 

négation d’autrui, dont nous voulons examiner le processus, 

provient de la considération de l’autre comme étant contraire à soi – 

une valeur négative. À ce moment de considération, se constitue 

une hiérarchie, c’est-à-dire une relation qui est l’« englobement du 

contraire » (Dumont, 1966 : 397). Un exemple parmi d’autres que 

nous évoquerons plus loin est celui du couple génésiaque, Adam et 

Ève, traité par Louis Dumont dans Homo hierarchicus (ibid.). Dieu 

crée d’abord Adam, un prototype de l’espèce humaine, un être 

indifférencié (Kvam et al., 1999 : 15–16, 24–26). Mais lorsque 

Dieu extrait la femme d’un côté (plutôt que d’une côte) d’Adam 

(ibid. : 3, 18), il ne reste plus que l’homme. L’homme et la femme 

sont créés simultanément (ibid. : 16). Au premier niveau, avant 

l’action séparatrice, l’homme et la femme dans l’humain sont 

identiques (consubstantiel et complémentaire) ; mais au second 

niveau, après la scission (distinction et opposition), ils sont 

différenciés, opposés l’un à l’autre, et la femme devient le contraire 

de l’homme, suivant l’analyse de Louis Dumont (ibid. : 397). 

Adam est le prototype de l’espèce humaine, mais également un 

homme, c’est-à-dire à la fois l’ensemble et un élément de 

l’ensemble. L’Homme en tant qu’espèce et l’homme en tant que 

sexe suivent le même calque qu’Adam. Il en découle que la femme, 

tout autant que l’homme, fait partie de l’Homme comme espèce. 

L’Homme englobe en lui-même l’homme et son contraire, la 

femme. Ainsi, la femme est un élément consubstantiel d’un 

ensemble et en même temps s’en distingue et s’oppose à lui : ce 

sont ces deux niveaux qui établissent la relation hiérarchique entre 

l’englobant et l’englobé (ibid.). L’histoire d’Adam et Ève se 

retrouve ainsi incarnée dans le vocabulaire de la langue française : 

l’Homme (l’humain), l’homme et la femme (ibid.). Anthropologue, 

 
6  Cette affirmation émane du commentateur et du traducteur d’Aristote et non 

d’Aristote lui-même. 



La religion et la négation d’autrui 

195 

Louis Dumont a développé son travail sur la hiérarchie à partir 

d’une empirie réalisée en Inde. Il est intéressant de noter que 

l’auteur croise, dans son étude, les castes en Inde avec Adam et 

Ève. Si le modèle de Dumont n’est certainement pas universel et est 

critiqué (Deliège, 2004 : 45–72) – à Samoa, selon le contexte, la 

sœur est supérieure au frère (Tcherkézoff, 1994 : 131) –, je 

mobiliserai, nonobstant, la dialectique de l’englobant et de 

l’englobé décrite par cet auteur. 

 

La religion 

Dans un second temps, concernant le concept de « religion », 

nous l’entendons dans sa compréhension commune puisqu’une 

définition de la religion se doit de prendre en compte autant les 

usages courants du terme qu’un usage arbitraire et subjectif établi 

par la délimitation de l’analyse scientifique (Meylan, 

2019 : 14, 18). Néanmoins, la définition à laquelle je me réfère, 

développée par le sociologue Camille Tarot (2008 : 486), 

fin connaisseur de l’œuvre de Marcel Mauss, se fonde sur une 

approche qui présente la religion comme un système du don à trois 

dimensions qui convient à la fois à l’étude du judaïsme, du 

christianisme, de l’islam, mais aussi de l’hindouisme et du 

bouddhisme. Ainsi, la première dimension du don est verticale : 

elle est déterminée par la manifestation d’un événement fondateur, 

apodictique, qui a tracé une orientation ou a décidé d’une conduite 

(Eliade, 1965 : 30), mais aussi par la recherche de la transcendance 

pure entre ce monde-ci et le monde autre (Tarot, 2008 : 486). La 

deuxième dimension, horizontale, est caractérisée par un système 

du don entre les pairs, les frères, les contribules et les 

coreligionnaires, oscillant du clan à l’humanité, car le religieux joue 

dans la création de l’identité du groupe ; la troisième dimension, 

longitudinale, enfin – ou d’abord –, est un système du don articulé 

selon le principe de transmission aux descendants ou de dettes aux 

ancêtres du groupe ou de la foi, d’échanges entre les vivants et les 

morts (ibid.). Puisque tous les grands systèmes du religieux 

semblent articuler plus ou moins étroitement ces trois systèmes du 

don (ibid.), je m’appuie sur cette définition de la religion. Ce choix 

définitoire est aussi soutenu par la définition de Melford Spiro qui, 

en plus de compléter les trois dimensions de celle de Tarot, met 

l’accent sur la croyance en des êtres surhumains qui sont 



David DE MEYER 

196 

systématiquement présents dans les religions. Spiro désigne la 

religion comme « une institution qui régit, selon des modèles 

culturels, les relations des hommes avec les êtres surhumains dont 

la culture postule l’existence » (Meylan, 2019 : 151). 

Partant de cette mise au point, nous pouvons alors traiter à la 

fois du judaïsme, du christianisme, de l’hindouisme et du 

bouddhisme en évitant les propositions qui veulent plutôt faire de la 

tradition bouddhique une philosophie ou une spiritualité, bien que 

ces catégories puissent également se justifier (Cornu, 2013)7. La 

méthode sollicitée pour l’analyse est celle de l’étude des religions 

comparées d’une manière relationnelle (Mary, 2010 : 58). 

 

L’acceptation-rejet 

Suivant les observations de Danielle Juteau, développées à 

partir de celles de Fredrik Barth, le rapport de domination d’un 

groupe sur un autre s’analyse selon deux dimensions de la frontière 

ethnique : une dimension externe et objective, et une dimension 

interne et subjective (Juteau, 1996 : 97–104). La dimension externe 

émerge des relations sociales issues de la colonisation et de la 

migration ou du seul a priori par lequel un rapport de domination et 

d’exclusion s’installe ; elle se construit dans « le rapport inégalitaire 

constitutif du “nous” et du “eux” » (Juteau, 2015 : 132). Le terme 

« ethnos », formé par les Grecs de la cité-État, était utilisé pour 

désigner les non-Grecs (ibid. : 22). Traduit en latin dans le contexte 

médiéval, le terme « ethnicus » désignait les païens, par opposition 

aux chrétiens, conférant ainsi au terme un caractère particulier de 

diabolisation ou, du moins, l’établissement de la frontière entre 

« nous » et « eux » (ibid.). Par conséquent, il apparaît que le terme 

« ethnos » est à la fois ethnocentrique et hiérarchique puisqu’il 

attribue un statut non seulement différent à l’autre, mais aussi 

inférieur. Le groupe minoritaire, essentialisé par le concept 

« ethnicus » et interprété uniquement sur la base de la frontière 

extérieure, est alors vu comme un groupe fixe sans historicité ni 

dynamisme propre, avec une culture particulière, exotique, tandis 

que celle du groupe majoritaire s’impose comme la culture 

universelle et normative. Dans ce schéma, le groupe minorisé doit 

abandonner sa culture pour en embrasser une autre et n’a ni la 

 
7  Les deux premiers chapitres de ce livre traitent de cette question. 



La religion et la négation d’autrui 

197 

liberté de définir sa trajectoire historique ni d’existence propre. 

C’est ainsi que les dominants décrètent que les autres groupes sont 

ethniques et les rejettent par l’assimilation, l’expulsion, le génocide 

(Juteau, 1996 : 101–102). La dimension interne et subjective du 

groupe constitue le patrimoine culturel à partir duquel le groupe se 

pense, se définit et inscrit sa trajectoire dans l’Histoire : la langue, 

la littérature, les figures historiques ou mythologiques et, bien 

entendu, la religion. Cette herméticité volontaire entre les groupes 

évoque l’étude des rapports de symétrie entre les peuples voisins 

mis en lumière par Claude Lévi-Strauss (1973 : 300), qu’il examine 

toutefois sous un regard plutôt bienveillant puisque dans sa 

compréhension, la différence cohabite : 

En fin de compte, si les coutumes de peuples voisins 

manifestent des rapports de symétrie, il n’en faut pas 

seulement chercher la cause dans quelques lois 

mystérieuses de la nature ou de l’esprit. Cette perfection 

géométrique résume aussi, au mode présent, des efforts 

plus ou moins conscients, mais innombrables, accumulés 

par l’histoire et qui visent tous le même but : atteindre un 

seuil, sans doute le plus profitable aux sociétés humaines, 

où s’instaure un juste équilibre entre leur unité et leur 

diversité ; et qui maintient la balance égale entre la 

communication, favorable aux illuminations réciproques, et 

l’absence de communication, elle aussi salutaire, puisque 

les fleurs fragiles de la différence ont besoin de pénombre 

pour subsister. 

Si l’analyse de Lévi-Strauss nous révèle que les frontières ne 

sont pas des barrières infranchissables, l’auteur pose malgré tout 

qu’elles existent et sont maintenues (cf. Poutignat et Streiff-Fenart, 

1995 : 169 ; Barth, 1969 : 204–205). Cependant, l’anthropologue 

ne nous informe pas sur les représentations mentales qui existent de 

part et d’autre, qui peuvent être néfastes, notamment lorsque « très 

largement partagées par les membres d’un groupe  [, elles] 

constituent des représentations culturelles » (Guimond, 2019 : 20). 

Et « nous sommes tous conscients à quel point notre identité peut 

être formée ou déformée au cours de nos contacts avec “les autres 

donneurs de sens” » (Taylor, 1992 : 73). En ce qui nous concerne 

dans cet article, j’avance l’idée que les frontières établies par une 

idéologie métaphysique catégorielle entravent le vivre-ensemble. 



David DE MEYER 

198 

Une religion ne naît pas ex nihilo. En effet, les croyances, les 

rituels ou les représentations de divinités se prêtent à merveille aux 

théories diffusionnistes (Deliège, 2006 : 64–65). Le culte égyptien 

d’Isis s’était répandu en Grèce et en Italie, où des temples ont été 

érigés en son honneur. La représentation d’Horus dans les bras 

d’Isis résonne de manière évidente avec celle de la Vierge à 

l’Enfant. Le dieu indo-iranien, Mithra, dont le culte a été transmis 

par les Perses, était populaire parmi les Romains. Quant au 

judaïsme, il emprunte le dualisme de la lumière et des ténèbres au 

zoroastrisme et au gnosticisme, tout comme le prologue de 

l’Évangile de Jean, qui y ajoute le « logos » de la philosophie 

grecque. La pensée métaphysique en islam s’est développée à partir 

du corpus aristotélicien et néoplatonicien (Devos, 2015 : 50). Bien 

avant que les sūtra aient pris leur forme classique, le bouddhisme 

aurait incorporé des éléments de la pratique jaïne (Bronkhorst, 

2016 : 465), une religion plus ancienne ; et la doctrine hindoue du 

karman, discutée dans les Upaniṣad, est directement inspirée du 

jaïnisme et du bouddhisme qui l’ont théorisée (Bronkhorst, 2011 : 

8). Si certains auteurs ont parlé de « rapprochement d’attributs 

substantiels » (Mary,  2010 :  142), de « théorie des 

correspondances » (ibid. : 143 ; Roger Bastide, 1950 : 89), du 

« bricolage des croyances » (Hervieu-Léger,  1999 :  42) ou encore 

du « métissage des dieux » (Motta,  1993 :  9), les imbrications 

d’éléments exogènes à une religion « pour améliorer une sorte de 

rencontre providentielle entre deux cultures originelles » (Mary, 

2010 : 143) ne sont pas toujours systématiques et vont quelquefois 

de pair avec la négation de l’autre. Ces quelques exemples 

témoignent de la perméabilité, de l’échange entre les traditions –

 conséquence d’une cohabitation longue dans le temps –, mais 

aussi, soulignons-le, d’un esprit d’ouverture disponible en amont. 

Plus particulièrement dans ce texte, c’est de l’imperméabilité à 

fondement métaphysique dont je voudrais traiter. 

En effet, il existe un mécanisme d’acceptation et de rejet ou 

« d’englobant et d’englobé », suivant la terminologie de Dumont 

(1966 : 398). L’acceptation est, d’une part, l’admission de 

l’existence de l’autre ; mais le rejet qui s’ensuit, d’autre part, 

signifie le dénigrement de sa valeur. En réalité, l’acceptation n’est 

que la récognition de l’infériorité de l’autre. Pour exemples, Jésus, 

qui existe dans le Coran, n’est plus le Christ, ni le fils de Dieu ni le 

sauveur de l’humanité de la Bible, mais seulement un prophète 



La religion et la négation d’autrui 

199 

qualifié de « fils de Marie » (Coran  IV, 171 ;  V, 75) – une 

expression qui neutralise à la fois sa filiation divine et la théologie 

chrétienne. Il n’aurait pas été crucifié8 (Coran  IV, 157)9 ; par 

conséquent, c’est le plan de la Rédemption (Jn 3, 16-17) qui est 

rendu caduc, alors que c’est la raison même de l’avènement du 

Christ selon l’Évangile (Jn 20, 9). Un commentateur du Coran, al-

Râzî, entre le IXe et le Xe siècle, précise encore qu’il n’y a pas de 

différence entre celui qui adore une idole et celui qui adore le 

Christ ou quelqu’un d’autre10. De ce point de vue péjoratif, les 

suiveurs du Christ sont regardés tels que des idolâtres (mushrikûn). 

Mentionnons encore l’accusation de falsification de la Révélation 

(tahrîf) par les Juifs dans leurs écrits (II, 75) qui a pour effets le 

discrédit total et le rejet de leur tradition. L’islam se voit dans la 

continuité des révélations faites aux Juifs et aux chrétiens 

(acceptation), mais aussi – et surtout – comme l’ultime révélation 

vraie (rejet). 

Le droit musulman définit le dhimmî et son statut. Le terme 

« dhimmî » désigne les non-musulmans, particulièrement les juifs et 

les chrétiens, ceux qui sont appelés les « Gens du Livre » (Ahl al-

kitâb), auxquels s’ajoutèrent par la suite les zoroastriens, les 

hindous et les bouddhistes. Bien que les dhimmîs étaient tolérés 

sous certaines conditions par l’État musulman dans lequel ils 

évoluaient (du IXe au XIXe siècle), leur statut était discriminatoire 

puisqu’ils étaient tenus de payer une taxe mentionnée dans le 

Coran (IX, 29), la jizyah, qui incombait aux peuples vaincus. Les 

païens, quant à eux, avaient le choix entre la mort ou la conversion 

(Bat Ye’or, 1980 : 22). Puisque « la nature perverse et mensongère 

de l’infidèle qui persiste délibérément à nier la supériorité de 

l’Islam » (ibid. : 33) était inhérente au sujet catégorisé en tant que 

dhimmî, son traitement était inégalitaire lors de conflits avec un 

musulman : « Son serment étant irrecevable, son adversaire 

musulman était acquitté ou, au mieux, frappé d’une peine légère » 

(ibid.). Aussi, toujours selon Bat Ye’or, les édifices du culte des 

dhimmî furent rarement respectés, mais souvent pillés ou démolis et 

la ségrégation était par endroit entretenue (ibid. : 35, 39). Les 

vêtements des dhimmî faisaient aussi l’objet de nombreux décrets et 

 
8  Cette idée provient du docétisme né au début et au sein du christianisme. 
9  Voir www.quran.com/fr. 
10  Voir la notice de Gimaret (s.d.) sur le « shirk ». 



David DE MEYER 

200 

de discrimination (ibid. : 43). Ainsi, l’acceptation du dhimmî sous 

la loi islamique allait de pair avec son rejet. Si le statut du dhimmî 

est en porte-à-faux dans un contexte d’États-nations démocratiques 

et de liberté religieuse, dans d’autres contextes d’instabilité 

politique (Syrie, Iraq, Afghanistan, Pakistan), l’imposition du statut 

de dhimmî est encore revendiquée au XXIe siècle dans ces pays 

(Long, 2013 : 283–284). La dhimma, le traitement des croyants 

d’autres religions, s’articule suivant le processus d’acceptation-

rejet. 

La Bible juive (Tānāḵ) fait des dieux d’autrui des idoles 

(Ps 16, 4 et 31, 7), des démons (Dt 32, 17) et le livre d’Ésaïe 

mentionne que les autres dieux sont néant (Es 45, 6 et 14). Dans le 

Nouveau Testament, on trouvera que la Première épître aux 

Corinthiens admet (acceptation) certes l’existence d’autres dieux 

(1 Co 8, 5), mais l’épître aux Galates (Ga 4, 8) mentionne que « par 

nature », ils n’en sont pas (rejet) ou encore qu’ils sont des démons 

(1 Co 10, 20). En dénigrant le ou les dieux d’autrui et leurs 

représentations matérielles, c’est un principe à la fois métaphysique 

et ontologique qui est rejeté, à plus forte raison lorsque le souffle 

divin est assimilé à l’âme humaine et que celle-ci est considérée 

comme sa substance même ou encore lorsqu’« un esprit ou un dieu 

demeure dans une statue ou un masque » (Godelier, 2015 : 153). 

Pour le théologien et philosophe Marcion de Sinope au IIe siècle 

ap. J.-C., Jésus, qui pourtant affirme de façon répétée sa filiation 

avec la tradition juive puisqu’il déclare « accomplir la loi et les 

prophètes » (Mt 5, 17-19 ; Lc 4, 21 ; Jn 10, 34-35), révèle dans son 

exégèse un dieu entièrement différent qui disqualifie celui de 

l’Ancien Testament (Hurtado, 2011 : 55). Bien que l’Évangile de 

Matthieu établisse les correspondances de l’avènement de Jésus 

avec la Torah et que Jésus soit issu de la tradition juive, Marcion 

rejette le dieu des Juifs et l’ensemble du corpus vétérotestamentaire 

avec lui (ibid. : 58). 

Lors de la conquête de l’Amérique, le prêtre Bartolomé de 

las Casas qualifie d’idolâtrie des faits observés chez les Mayas et 

associe cette catégorie à une religion  –  par le processus 

d’acceptation –, mais à une religion inversée, erronée (Kilani, 

2014 : 62) – par celui du rejet. Autrement dit, il s’agit bien ici non 

seulement de l’application de la logique aristotélicienne de la 

proposition fausse vis-à-vis d’une autre proposition considérée 

comme vraie et comme valeur de référence du réel, mais, aussi de 



La religion et la négation d’autrui 

201 

la désignation du contraire décrite par Dumont. Ce processus de 

différenciation dont témoignent les écrits de Bartolomé de 

las Casas est tout à fait assimilable à celui d’ethnicisation puisqu’il 

s’agit de tracer une frontière entre des catégories (Barth, 1969 : 

211–212). Au Moyen Âge comme à la Renaissance, la frontière 

entre « nous » et « eux » était représentée par « une ligne qui 

séparait la culture et la nature, l’homme et le monstre, le chrétien et 

l’idolâtre » (Kilani, 2000 : 19). Ce classement en endogroupe et 

exogroupe a le pouvoir de transformer nos comportements 

individuels en comportements intergroupes (Guimond, 2019 : 15). 

Ainsi, l’acceptation-rejet ne conçoit que la forme de relation établie 

par son propre système de référence (ethnocentrisme) ; et les 

croyances et représentations qu’entretiennent les autres avec leur 

cosmologie sont reléguées à une catégorie inférieure (ibid. : 64 ; 

Karsenti, 2008 : 509). L’autre, ainsi diminué, trouvera sa place dans 

les textes sacrés où sa différence sera canonisée et que seule une 

éventuelle herméneutique miséricordieuse daignera gratifier, 

comme l’a formulé Rudolf Bultmann, d’une « possibilité 

d’existence » (Grondin, 2006 : 46). 

Au XXe siècle, le christianisme du Troisième Reich, dit « le 

christianisme positif », avait transformé les enseignements 

chrétiens traditionnels au sein de l’Église protestante pour qu’ils 

correspondent à ceux de l’idéologie du national-socialisme. Parmi 

les architectes de ces changements, Dietrich Eckart – comme 

Marcion de Sinope avant lui – rejette l’Ancien Testament et met 

l’accent sur le Christ, mais il en fait un Aryen (Steigmann-Gall, 

2003 : 30). Il est sans doute nécessaire de souligner que Dietrich 

Eckart était une source importante d’inspiration pour Hitler et que 

ce dernier lui rendra hommage dans Mein Kampf (ibid. : 17). De 

cette manière, Eckart, mais aussi d’autres partisans de cette révision 

idéologique (Artur Dinter, Dietrich Klagges, Joseph Goebbels) 

instaurent les dichotomies Aryens et Sémites, chrétiens et juifs, 

Christ et Antichrist, bien et mal, vérité et mensonges, rédemption et 

annihilation (ibid. : 19–22). Plus explicitement, Eckart affirme que 

le Christ avait rejeté sa judéité (ibid. : 30). Pour Klagges, Jésus a 

combattu les Juifs et n’a jamais été juif dans son for intérieur 

(ibid. : 32). Dans le christianisme nazifié, le Christ est ainsi devenu 

un modèle. N’est-ce pas nous révéler en clair le processus 

d’acceptation-rejet à travers l’acceptation de la figure du Christ et 

le prétendu rejet de sa judéité ? Cette doctrine n’est autre que de 



David DE MEYER 

202 

l’antisémitisme métaphysique. Les représentations de Jésus selon le 

stéréotype nordique dans l’iconographie chrétienne – blond aux 

yeux bleus – participent insidieusement de ce processus. 

Si l’on pouvait conclure que le processus d’acceptation-rejet est 

inhérent aux religions monothéistes, il nous faut encore parcourir 

brièvement l’hindouisme et le bouddhisme. Bien que le 

polythéisme ait une attitude flexible capable d’intégrer, de 

fusionner des systèmes religieux différents (Bettini, 2018 : 74), 

cette propension n’exclut pas l’existence de l’ordonnancement de 

l’acceptation-rejet. Ainsi, dans l’hindouisme, le Bouddha qui y a 

une place est considéré comme un avatar (avatāra) de Viṣṇu, l’une 

des trois divinités suprêmes (parabrahman) de la Trimūrti ; 

néanmoins, l’orthodoxie hindoue range le bouddhisme parmi les 

nāstika, c’est-à-dire parmi les hétérodoxies (Cornu, 2015 : 256), 

aussi considérées comme des hérésies (Radhakhrishnan, 1956 : 

II, xiii). L’insertion du Bouddha dans l’hindouisme (acceptation) a 

pour effet de discréditer (rejet) l’apport de cette figure sur le 

cheminement vers la libération (mokṣa) et ne fait guère des dévots 

de Viṣṇu (vaiṣṇava) des bouddhistes. Ce genre d’accolade 

fraternelle et d’assimilation de la part du brahmanisme aurait été à 

l’origine de la quasi-disparition du bouddhisme en Inde par 

l’absorption silencieuse d’éléments bouddhiques en son sein 

(Radhakrishnan, 1948 : II, 470–471). Nous pouvons voir ici de 

façon prégnante le phénomène de l’englobement du contraire 

explicité par Dumont, qui a finalement relativement éteint le 

bouddhisme dans son pays natal. Mais en parallèle – ou 

« symétriquement » pour parler comme Lévi-Strauss –, dans le 

bouddhisme, les dieux si puissants de l’hindouisme sont relégués à 

une des six destinées (ṣaḍgati) (Cornu, 2019 : 140–142), où se 

réincarnent les êtres, ce qui est assimilable à une voie sans issue 

pour l’âme qui y séjournera. En effet, les dieux se perpétuent dans 

l’autosatisfaction de leur puissance et, finalement, s’enserrent dans 

le cycle de la mort et des renaissances (saṃsāra). De plus, les dieux 

arrogants et orgueilleux se nourrissent des prières vaines des priants 

encore floués par l’ignorance (avidyā) et l’avidité (tṛṣṇā) qu’ils 

suscitent (Hulin, 1994 : 9, 13). Par conséquent, dans le 

bouddhisme, les dieux hindous sont dépossédés de leur aura divine 

originelle et sont ainsi diminués, neutralisés et rendus inutiles dans 

le cheminement vers la libération que prône le bouddhisme 



La religion et la négation d’autrui 

203 

(nirvāṇa). Bien que les dieux existent dans le bouddhisme 

(acceptation), ils ne sont pas la voie de la libération (rejet). 

Précisons encore qu’en Inde sont présentes des religions 

exogènes et minoritaires comme le christianisme et l’islam. Bien 

que ces deux religions ne connaissent pas, en principe, la division 

en castes, leur évolution sur le sol indien a été bousculée par cette 

structure : les membres de ces communautés se sont soit divisés en 

sous-groupes assimilables à des castes ou alors sont considérés 

comme des castes par la majorité hindoue selon une application de 

son système de référence (Deliège, 2004 : 40–41 ; Jaffrelot, 2014 : 

263–264). De cette façon, l’hindouisme englobant et majoritaire a 

englouti ces autres religions non seulement en maintenant leur 

altérité, mais aussi en leur conférant un statut inférieur. Bien 

entendu, ceci est une constatation d’ordre sociopolitique ; le point 

de vue de la pensée mystique ou de l’ésotérisme des religions, qui 

n’est pas abordé ici, considère plutôt l’unité transcendante des 

religions (Schuon, 2014 : 15) puisque celles-ci ne sont que des 

formes et que le « principiel » qu’elles expriment est unique. 

Les polythéismes anciens pratiquaient une forme de 

correspondance entre leurs dieux et ceux des peuples différents, 

allant jusqu’à l’identification (Bettini,  2018 : 70). Cette 

« traduction » des dieux était appelée interpretatio par les Latins de 

l’Antiquité. Le cas du culte de Mithra dans l’Empire romain en est 

une illustration. Comme le souligne le philologue Maurizio Bettini, 

l’interpretatio des dieux grecs a eu d’amples et de durables 

conséquences dans le monde romain (ibid. : 72). À partir de cette 

notion, on pourrait se questionner sur la montée du nationalisme 

hindou et de l’acrimonie envers les musulmans dans l’Inde 

contemporaine à majorité hindoue et donc polythéiste. Une des 

réponses possibles esquissées par Marcel Gauchet (2012 : 322) est 

le rapport organique entre le religieux (institutionnalisant) et le 

politique (instituant). Le travail instituant auquel s’assigne le 

politique est celui de la séparation, de la scission et de 

l’extériorisation qui met la communauté humaine en relation avec 

elle-même, dans la spécificité de son mode d’être (ibid.). Dans le 

processus d’établissement en institution, la religion est une 

détermination de ce mode d’être politique, mais n’est que seconde 

par rapport au politique à qui elle propose une interprétation en acte 

et une institutionnalisation particulière (ibid. : 323). Ainsi, le 

politique, dans une structure sans séparation du religieux, impose la 



David DE MEYER 

204 

règle identique à tous : il n’y a pas d’être-ensemble sans devoir-être 

commun (ibid.). Mais cette notion de commun est problématique 

puisque le commun est à la fois inclusif et exclusif, il peut s’ouvrir 

ou se fermer ; en se fermant, effectivement, il ex-communie ; saisi 

par l’idéologie, il verse alors dans le communautarisme (Jullien, 

2008 : 47–48) et donc dans l’établissement d’un « nous » et d’un 

« eux ». 

Les relations tendues entre les musulmans, les sikhs et les 

hindous du Punjab peuvent-elles se comprendre à la lumière de ce 

processus ? Les rapports de rejet qu’entretiennent les Birmans 

bouddhistes envers les Rohingyas – majoritairement musulmans –

seraient-ils différents si ces derniers étaient bouddhistes ? Et que 

dire du conflit par procuration entre l’Arabie Saoudite et l’Iran au 

Yémen, c’est-à-dire entre les sunnites et les chiites ? 

 

Conclusion 

Si l’on peut constater des similarités entre la relation de 

l’englobement du contraire de Louis Dumont et le processus 

d’acceptation-rejet, il convient de préciser qu’ils ne sont pas tout à 

fait la même chose. L’englobement du contraire laisse entendre une 

forme de cohabitation, d’emboîtement des schèmes ou de 

complémentarité (Mary, 2010 : 144–145), comme dans l’exemple 

d’Adam et Ève, tandis que l’acceptation-rejet diabolise l’autre pour 

le catégoriser, d’un point de vue ontologique, dans une substance 

d’une hétérogénéité absolue. 

Puisque la vérité religieuse se conçoit comme la vérité 

scientifique, c’est-à-dire universelle et absolue (Jullien, 2008 :    

71–72), elle fait de l’autre, lorsqu’il n’y prend pas part, un relatif 

absolu. Dès lors, la pensée de l’universel  –  qui n’est pas 

l’exclusivité du religieux, mais se retrouve aussi dans le 

philosophique et le politique  –  s’oppose à l’individuel et au 

singulier (ibid. : 26, 33, 69). Bien que l’univers signifie l’ensemble 

du tout, l’étymologie latine de ce terme, uni-versus (« tourné vers 

l’un »), suppose la négation du divers (di-versus signifie « vers des 

directions opposées »), qui est son contraire. Comment l’universel 

peut-il prétendre être universel en excluant des êtres humains ? 

Comme l’a montré François Jullien (2008 : 13), l’universel 

(notamment dans le contexte de la mondialisation) répand « son 

double perverti »  –  de  l’uniforme  –  et, par conséquent, de 



La religion et la négation d’autrui 

205 

l’identique. Ainsi, l’hétérogénéité décrétée du divers entraîne la 

fabrique de l’identique ; or, l’identité, dont l’étymologie est la 

même, est construite sur le modèle théologique de la substance 

pour décrire l’attribut majeur du divin, l’unicité, c’est-à-dire un être 

absolu toujours identique à lui-même (Laplantine, 2010 : 56, 65, 

67). Autrement dit, l’universel se remplit d’une unique identité. 

Mais s’agissant de l’être humain, a-t-on jamais vu de l’identique ? 

Augustin Berque (2015 : 102) appelle « universion » cette 

réduction du divers à l’un, à une version unique de la réalité. A 

contrario, on peut certainement citer ici Victor Segalen (1978 : 92) 

qui écrivait que « [c]’est par la Différence, et dans le Divers, que 

s’exalte l’existence ». 

Dans notre propos, le péril ne provient pas de l’existence de la 

différence ou de son droit d’exister, mais bien de sa condamnation 

par son enfermement dans une substance ontologique fausse, car 

différente de l’unique vérité, par la considération d’une historicité 

univoque, comme on l’a vu avec le cas de l’ethnicisation, et par son 

infériorisation par un traitement hiérarchique. Ces approches, qui 

débutent par l’inconsidération de l’autre, prennent ensuite le 

chemin de la diabolisation pour aboutir à la négation d’autrui – 

dont les réactions peuvent être aussi violentes que celles subies par 

l’imposition de ces catégories. Nous pouvons rappeler, à ce titre, 

que le mythe d’Adam et Ève a pour message vocationnel – selon 

une certaine herméneutique que nous pourrions qualifier de 

philanthropique – non de séparer ad vitam æternam l’homme et la 

femme, mais de reconstituer l’être originel, de recréer l’humain 

édénique, de recomposer le vivre-ensemble. 

À l’issue de cet exposé, que peut-on penser de l’opuscule du 

sociologue Hartmut Rosa intitulé Pourquoi la démocratie a besoin 

de la religion ? Si l’auteur discourt essentiellement sur le 

christianisme, l’ouverture qu’il vise dans ce livre concerne les trois 

religions monothéistes, l’hindouisme et le bouddhisme (Rosa, 

2023 : 71–72). Il appert que « la religion est une force » (ibid. : 74) 

et qu’elle : 

[…] dispose d’un réservoir d’idées et d’un arsenal de 

rituels, avec ses chants, ses gestes, ses espaces, ses 

traditions et ses pratiques appropriées, qui permettent de 

sentir et de donner du sens à ce que veut dire être appelé, 

se laisser transformer, être en résonance. (Ibid.) 



David DE MEYER 

206 

La « résonance », que Rosa désigne comme une relation au 

monde subjectif, objectif et social, s’articule selon trois axes : 

vertical, diagonal et horizontal (Rosa, 2021 : 62). L’axe vertical de 

résonance implique entre autres la religion (ou d’autres formes 

modernes de religiosité ou de spiritualité), laquelle s’ouvre sur un 

axe métaphysique de résonance propre aux ordres cosmologiques 

ou théologiques (ibid. : 67). Cette forme de relation au monde, qui 

est « une liaison dialogique » (ibid. : 474) et « une relation 

responsive au monde » (ibid. : 67), favorise l’entrée en résonance 

avec l’Univers et conçoit que le monde même est doté d’une voix 

(ibid.). Dieu, selon cette approche, « ne serait autre que la 

représentation mentale d’un monde qui répond » (ibid. : 400). Cette 

conception envisage donc un contact mutuel, une rencontre 

singulière, dynamique, entre le sujet et l’Univers (ibid. : 402). 

Cependant, que devient l’indisponibilité à la résonance, 

l’inaptitude à s’ouvrir à autrui ou aux choses et à entendre leur 

voix ? Si l’extinction de la voix de l’autre « dépend d’une 

multiplicité de facteurs contextuels et de leur combinaison 

complexe » (ibid. : 588) que l’on pourrait imputer en partie à la 

modernité (ibid. : 597), l’un des dispositifs de la surdité se trouve, 

néanmoins, au sein même de la structure organisationnelle de la 

religion. Frapper l’autre de mutisme (réification) ou se rendre sourd 

à la voix de l’autre (aliénation) (ibid. : 279) entre dans le champ 

notionnel du mépris. À ce propos, dans La Lutte pour la 

reconnaissance, Alex Honneth (2000 : 225–228) identifie trois 

formes de mépris : la mainmise sur le corps d’autrui ; la privation 

de droits ou l’exclusion structurelle de la société ; et le jugement 

négatif de la valeur sociale de certains individus ou de certains 

groupes. De ces trois formes de mépris découlent autant de 

métaphores pour évoquer des états de dégradation du corps 

humain : la première fait souvent état de « mort psychique » 

(ibid. : 229) ; la seconde, de « mort sociale » (ibid.) ; et, dans le cas 

du dénigrement culturel d’un mode de vie, on parle volontiers de 

« blessure » et de « mortification » (ibid.). Si la troisième forme de 

mépris semble inclure le processus d’« acception-rejet », ce dernier, 

véhiculé par une instance métasociale (Lebel, 2015 : 100) – la 

religion –, aboutit à l’exclusion métaphysique de l’autre, à sa 

réification en une chose muette, c’est-à-dire au rejet de son discours 

et de sa relation avec sa matrice de sens décrétée substance fausse. 



La religion et la négation d’autrui 

207 

Bibliographie 

ARISTOTE. 2002. Catégories. Traduit du grec par Richard BODÉÜS. Paris : Les 

Belles Lettres. 

BARTH, Fredrik. 1969. « Les groupes ethniques et leurs frontières ». Dans Théories 

de l’ethnicité, sous la dir. de Philippe POUTIGNAT et Jocelyne STREIFF-FENART, 

p. 203–249. Paris : Presses universitaires de France. 

BASTIDE, Roger. 2013. « Interpénétration des civilisations et psychologie des 

peuples (réédition) ». Cahiers de sociologie économique et culturelle, no 55, 

p. 73–89. 

BAT YE’OR [Gisèle Littman-Orebi]. 1980. Le Dhimmi. Profil de l’opprimé en Orient 

et en Afrique du Nord depuis la conquête arabe. Paris : Anthropos. 

BERQUE, Augustin. 2015. Écoumène. Introduction à l’étude des milieux humains. 

Paris : Belin. 

BETTINI, Maurizio. 2018. Éloge du polythéisme. Paris : Les Belles Lettres. 

BRONKHORST, Johannes. 2011. Karma. Honolulu : University of Hawai’i Press. 

—. 2016. How the Brahmins Won : From Alexander to the Guptas. Leiden : Brill. 

BRUUN, Otto et Lorenzo CORTI. 2005. Les Catégories et leur histoire. Paris : 

Librairie philosophique J. Vrin. 

CHANSON, Philippe. 2011. « Pour une littérature participante, ou quand l’écriture de 
l’Autre fait aussi matériau ». Dans Implications et explorations éthiques en 

anthropologie, sous la dir. de Julie HERMESSE, Michael SINGLETON et Anne-

Marie VUILLEMENOT. Louvain-la-Neuve : Academia / L’Harmattan. 

COCCIA, Emanuele. 2023. Hiérarchie. La société des anges. Paris : Rivages. 

CORNU, Philippe. 2013. Le bouddhisme, une philosophie du bonheur ? Douze 

questions sur la voie du Bouddha. Paris : Éditions du Seuil. 

—. 2015. Comprendre l’hindouisme. Paris : Éditions Rangdröl. 

—. 2019. Manuel de bouddhisme. Philosophie, pratique et histoire. Vol. 1, 

Bouddhisme ancien et Theravāda. Paris : Éditions Rangdröl. 

DELIÈGE, Robert. 2004. Les castes en Inde aujourd’hui. Paris : Presses universitaires 

de France. 

—. 2006. Une histoire de l’anthropologie. Écoles, auteurs, théories. Paris : Éditions 

du Seuil. 

DEMANGE, Dominique. 2003. « La “définition” aristotélicienne de l’âme ». Dans Le 

Philosophoire, no 21, p. 65–85.  

DEVOS, Jean. 2015. « Al-Fârâbî, l’islam et la métaphysique ». Dans L’enseignement 
philosophique, no 2, p. 50–59. Https://www.cairn.info/revue-l-enseignement-

philosophique-2015-2-page-50.htm. 

DUMONT, Louis. 1966. Homo hierarchicus. Le système des castes et ses 

implications. Paris : Gallimard. 



David DE MEYER 

208 

ELIADE, Mirca. 1965. Le sacré et le profane. Paris : Gallimard. 

GAUCHET, Marcel. 2012. « Le politique et la religion. Douze propositions en réponse 

à Alain Caillé ». Dans Qu’est-ce que le religieux ? Religion et politique, sous la 

dir. d’Alain CAILLÉ, p. 321–324. Paris : La Découverte. 

GIMARET, Daniel. S.d. « Shirk ». Dans Encyclopædia of Islam (2e édition). 

Https://referenceworks.brill.com/display/entries/EIEO/SIM-6965.xml. 

GLISSANT, Édouard. 1996. Introduction à une poétique du divers. Paris : Gallimard. 

GODELIER, Maurice. 2015. L’imaginé, l’imaginaire et le symbolique. Paris : CNRS 

Éditions. 

GRONDIN, Jean. 2006. L’herméneutique. Paris : Presses universitaires de France. 

GUIMOND, Serge. 2019. Les politiques de diversité. Antidote à l’intolérance et à la 

radicalisation. Bruxelles : Mardaga. 

HERVIEU-LÉGER, Danièle. 1999. Le pèlerin et le converti. La religion en 

mouvement. Paris : Flammarion. 

HONNETH, Alex. 2000. La lutte pour la reconnaissance. Paris : Éditions du Cerf. 

HULIN, Michel. 1994. Qu’est-ce que l’ignorance métaphysique (dans la pensée 

hindoue) ? Śaṅkara. Paris : Librairie philosophique J. Vrin. 

HURTADO, Larry W. 2011. « Dieu » dans la théologie du Nouveau Testament. Paris : 

Éditions du Cerf. 

JAFFRELOT, Christophe. 2014. L’Inde contemporaine. De 1990 à aujourd’hui. Paris : 

Librairie Arthème Fayard. 

JULLIEN, François. 2008. De l’universel. De l’uniforme, du commun et du dialogue 

entre les cultures. Paris : Arthème Fayard. 

JUTEAU, Danielle. 1996. « L’ethnicité comme rapport social ». Dans Mots. Les 
langages du politique, no 49, p. 97–105. Https://doi.org/10.3406/mots.1996. 

2124. 

—. 2015. L’ethnicité et ses frontières. Montréal : Presses de l’Université de 

Montréal. 

KARSENTI, Bruno. 2008. « Distinction mosaïque et politique de Jan Assman ». Dans 

Archives de Philosophie, vol. 71, no 3, p. 507–513. Https://www.cairn.info/ 

revue-archives-de-philosophie-2008-3-page-507.htm. 

KILANI, Mondher. 2000. L’invention de l’autre. Essai sur le discours 

anthropologique. Lausanne : Payot. 

—. 2014. Pour un universalisme critique. Paris : La Découverte. 

KVAM, Kristen E. et al. 1999. Adam and Eve : Jewish, Christian, and Muslim 

Readings on Genesis and Gender. New Haven : Indiana University Press. 

LAPLANTINE, François. 2010. Je, nous et les autres. Paris : Le Pommier. 

LAURENT, Pierre-Joseph. 2010. Beautés imaginaires. Louvain-la-Neuve : 

Academia / Bruylant. 



La religion et la négation d’autrui 

209 

LEBEL, Jean-Paul. 2015. « Alain Touraine. Des mouvements sociaux à l’acteur ». 

Dans Les penseurs de la société, sous la dir. de Xavier MOLÉNAT, p. 100–103. 
Auxerre : Éditions Sciences humaines. Https://doi.org/10.3917/sh.molen.2015 

.01.0100. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. 1973. Anthropologie structurale deux. Paris : Plon. 

LONG, Matthew. 2013. « Jizya ». Dans The Princeton Encyclopedia of Islamic 
Political Thought, sous la dir. de Gerhard BOWERING, Patricia CRONE et al., 

p. 283–284. New Jersey : Princeton University Press. 

MARY, André. 2010. Les anthropologues et la religion. Paris : Presses universitaires 

de France. 

MEYLAN, Nicolas. 2019. Qu’est-ce que la religion ? Genève : Labor et Fides. 

MISRAHI, Robert. S.d. « Substance ». Dans Encyclopædia Universalis. Http://www. 

universalis-edu.com/encyclopedie/substance/. 

MOTTA, Roberto. 1993. « Le métissage des dieux dans les religions afro-

brésiliennes ». Religiologiques, sous la dir. de Guy MÉNARD, no 8, p. 17–33. 

Http://www.religiologiques.uqam.ca/. 

NEF, Frédéric. 2009. « Les catégories aristotéliciennes et la division de l’être : types 

de divisions et types d’ontologies ». Dans Cahiers de philosophie de l’université 
de Caen « Les diviseurs de l’être », sous la dir. de Vincent CARRAUD et 

Stéphane CHAUVIER, no 46, p. 45–78. Caen : Presses universitaires de Caen. 

Http://journals.openedition.org/cpuc/1233. 

PANACCIO, Claude. 2011. Qu’est-ce qu’un concept ? Paris : Librairie philosophique 

J. Vrin. 

POUTIGNAT, Philippe et Jocelyne STREIFF-FENART. 1995. Théories de l’ethnicité. 

Paris : Presses universitaires de France. 

RADHAKRISHNAN, Sarvepalli. 1948. Indian Philosophy. Vol. 2. Londres : George 

Allen & Unwin. 

—. 1956. « Foreword ». Dans 2500 Years of Buddhism, sous la dir. de Purushottam 

Vishvanath BAPAT, p. v–xvi. Delhi : The Publications Division. Https://archive. 

org/details/2500.Years.of.Buddhism.by.Prof.P.Y.Bapat.1956.djvu/mode/2up. 

ROSA, Hartmut. 2021 2018. La résonance. Une sociologie de la relation au monde. 

Paris : La Découverte. 

—. 2023. Pourquoi la démocratie a besoin de la religion. À propos d’une relation 

de résonance singulière. Paris : La Découverte. 

SCHUON, Frithjof. 2014. De l’unité transcendante des religions. Paris : L’Harmattan. 

SEGALEN, Victor. 1978. Essai sur l’exotisme. Une esthétique du divers. Paris : Fata 

Morgana. 

STEIGMANN-GALL, Richard. 2003. The Holy Reich . Nazi Conceptions of 

Christianity, 1919–1945. New York : Cambridge University Press. 



David DE MEYER 

210 

TAROT, Camille. 2008. « Don et grâce, une famille à recomposer ? ». Dans Revue du 

MAUSS, no 32, p. 469–494. Https://www.cairn.info/revue-du-mauss-2008-2pa 

ge-469.htm. 

TAYLOR, Charles. 1992. Multiculturalisme. Différence et démocratie. Paris : 

Flammarion. 

TCHERKÉZOFF, Serge. 1994. « L’inclusion du contraire (L. Dumont), la hiérarchie 
enchevêtrée (J. P. Dupuy) et le rapport sacré/pouvoir. Relectures et révision des 

modèles à propos de l’Inde. Première partie : un modèle asymétrique ». Dans 

Culture, vol. 14, no 2, p. 113–134. Https://doi.org/10.7202/1083536ar. 

 

 

 

 

____________________________________________________________  

Abstract :  Within their corpus, religions develop a differentiation 

principle between those inside and outside their system of reference. From 

this principle, a fundamental value, of a metaphysical nature, is promoted 

as the true and the universal essence, thus considering all other values as 

false. In fact, this principle ends up negating the ontology of the other. 

While the encounter of distinct traditions can generate syncretism, the aim 

of this article is to study the opposite process – that of hermeticity –, and to 

propose an interdisciplinary study of contempt that certain religious 

discourses can foster and maintain. The analysis of this two-stage process 

of negation of the other, first, by acceptance and, then by rejection, 

questions, from a “religiological” angle, the link between the view of the 

universal, mental representations, and otherness, as well as the 

(im)possibilities of ecumenism and of coexistence. 

Keywords : religion, substance, relation, ethnicity, negation, hierarchy, 

contempt 

____________________________________________________________   

 


