RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 189-210

La religion et la négation d’autrui :
de I'exclusion métaphysique

David DE MEYER *

Résumé : Au sein de leur corpus, les religions développent un principe
de différenciation entre l’intérieur et D’extérieur de leur systeme de
référence respectif. A partir de celui-ci, une valeur fondamentale de nature
métaphysique se promeut comme 1’essence vraie et universelle, et projette
dans le faux les autres valeurs. Ce principe aboutit a la négation de
I’ontologie de I’autre. Si la rencontre d’ensembles distincts peut générer
des syncrétismes, 1’objet de cet article est d’étudier le processus inverse —
celui de I’herméticité. Le texte propose une lecture interdisciplinaire du
mépris que certains discours religieux peuvent établir et entretenir.
L’analyse de ce processus de négation de ’autre, qui se décrit en deux
temps, d’abord par une acception puis par un rejet, a vocation de
questionner, sous un angle religiologique, le lien entre la pensée de
Puniversel, les représentations mentales et 1’altérité, autant que les
(im)possibilités de I’cecuménisme et du vivre-ensemble.

Mots clés : religion, substance, relation, ethnicité, négation, hiérarchie,
mépris

Ce texte est dédié¢ a Najwa El Youssoufi et a Mohammed Berroho

Quoi de plus « naturel », en effet, que d’identifier
I’universel a celui qui dit I'universalité. (Kilani, 2000 : 19.)

Je crois qu’il nous faut abandonner I’idée de ’universel.
L’universel est un leurre, un réve trompeur. (Glissant, 1996 : 136.)

La religion découpe I’espace en sacré¢ et profane; les
phénomenes en purs et impurs ; les personnes en croyants du vrai
Dieu et en paiens ou en incirconcis, en impies, en mécréants, en

David De Meyer est doctorant en anthropologie a 1’Université catholique de
Louvain, en Belgique.

189



David DE MEYER

infideles ou encore, en sauvés et en damnés. Ces catégories, somme
toute dualistes, établissent les valeurs positives et négatives. Si les
catégories sont nécessaires pour appréhender le monde et le rendre
intelligible, I’étre humain! ne fait pas que penser, il agit (Dumont,
1966 : 34). Dans Homo hierarchicus, peut-on encore lire chez
Louis Dumont :

Il n’a pas seulement des idées, mais des valeurs. Adopter
une valeur, c’est hiérarchiser, et un certain consensus sur
les valeurs, une certaine hiérarchie des idées, des choses et
des gens est indispensable a la vie sociale. (/bid.)

La religion, a travers ses récits ou se croisent le droit et la
mythologie (Coccia, 2023 : 13), structure 1’ordre social et établit
ses valeurs. Le conte, par exemple, mais aussi le mythe et la
légende, écrit Emanuele Coccia (ibid. : 182) :

[...] a souvent pour but de définir et de formuler le principe
d’organisation d’une société, la forme par laquelle une
communauté définit et rend intelligible son propre ordre
politique, social et normatif.

Cette mise en ordre proceéde par catégories. Cet essai vise a
exposer le processus de catégorisation qui situe 1’autre dans une
valeur méprisante et d’analyser, au sein de la catégorie « religion »,
comment se génére une catégorisation qui a pour conséquence la
négation d’autrui. Faute d’une meilleure formule, j’ai nommé
« acceptation-rejet » ce processus qui se décline en deux temps. Le
premier temps de cette dyade, 1’acceptation, est celui de la
récognition, c’est-a-dire, suivant I’expression de Kant, « un acte de
Iesprit par lequel une représentation est subsumée par un
concept? ». Pour clarifier ce propos dans notre contexte, ’acte de
Iesprit est la catégorisation de 1’autre (le particulier) — par une
représentation (négative dans cet exposé¢)— a la mesure d’un
concept de « référence » (le général établi comme positif) impulsé
par une instance métasociale (la religion). Cette catégorisation, qui
est celle du rejet et dont je voudrais faire 1’étude, constitue le
deuxiéme temps de ce processus. Si, a ce stade-ci, je parle de
préférence de « récognition » plutét que de « reconnaissance »,

' L’auteur a écrit « I’homme » et non « ’étre humain ».

2 «Récognition ». 2012. Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales

(CNRTL, https://www.cnrtl.fr/definition /r%C3%A9cognition).

190



La religion et la négation d’autrui

c’est pour mettre en avant la représentation premi¢rement mentale
de lautre. Le langage produit des images c’est-a-dire des
représentations. Le philosophe Claude Panaccio (2011 : 58-59)
expose le fait que « penser avec des mots [...] ne peut étre autre
chose en effet qu’utiliser dans nos computations mentales nos
représentations internes de certaines unités phonologiques ». Dés
lors, des concepts négatifs comme « paiens » et « mécréants » sont
des «images acoustiques de mots». Si l’on raisonne avec
Panaccio, les images acoustiques de mots sont employées dans
notre discours intérieur pour représenter non plus les mots eux-
mémes dont elles sont dérivées, mais les choses extérieures — qui
sont dans notre cas d’étude des personnes — auxquelles les mots en
question ont pour fonction de référer dans la langue. Autrement dit,
non seulement le discours est corrélé a des images, mais aussi,
I’étre humain les porte en lui. Nous pouvons ainsi qualifier ce
dernier d’« iconophore ». Mais comme le rappelle avec justesse
Charles Taylor (1992 : 121), la lutte pour la liberté et 1’égalité doit
passer par une révision des images. La ou la récognition s’appuie
sur un arriére-fond catégoriel métaphysique, la reconnaissance est
censément dégagée du mépris. La récognition est donc un déni de
reconnaissance puisqu’elle est formée par une mauvaise perception,
une image limitée, avilissante ou méprisante (ibid. : 56). Ainsi, je
considérerai la récognition comme un acte de Desprit et,
prospectivement dans le contexte qui va nous préoccuper, la
reconnaissance comme un acte sociopolitique. Mais c’est sur le
processus de non-reconnaissance que je me pencherai dans ce texte.
Dans la conclusion, je reviendrai sur cette notion de « mépris » que
le sociologue Axel Honneth situe a I’origine du déni de
reconnaissance et je l’articulerai avec celle de la « résonance »
développée par Hartmut Rosa, auteur de Pourquoi la démocratie a
besoin de la religion (2023), notion qui nous permettra de préciser
encore le moment du mépris.

Bien entendu, la premiére question que suscite ce préambule
est: qu’est-ce qu’une catégorie ? Mais encore, puisque le terme
« religion » est ambigu, qu’entendons-nous par religion ? A ce titre,
je mobiliserai une définition inclusive afin de pouvoir analyser le
discours de différentes traditions et de ne pas se restreindre au
christianisme et aux monothéismes. Le point de départ de 1’analyse
reposera sur 1’idée de « substance » proposée par Aristote dans

191



David DE MEYER

I’Organon puis, a travers I’étude comparative de religions, celle-ci
sera mise en corrélation avec la hiérarchie de Louis Dumont.

Puisque cet article est une réflexion en sciences des religions,
voire en religiologie, il est par vocation interdisciplinaire.
Autrement dit, nous aborderons le judaisme, le christianisme,
I’islam, I’hindouisme, le bouddhisme et le jainisme a 1’aide
d’auteurs appartenant aux disciplines de la philosophie, de la
théologie, de la sociologie et de 1’anthropologie. Si la question
soulevée est d’ordre philosophique et théologique, elle implique
des relations sociales. Ce seront les conditions de celles-ci qui
seront analysées. Il ne s’agit pas d’un travail de philosophie de la
religion ni d’herméneutique philosophique et encore moins de
I’étude de la pensée d’un auteur particulier. Les ouvrages de
sociologues ainsi que d’anthropologues seront mis a profit. Pour
I’anthropologue, par exemple, la littérature peut constituer un
précieux matériau anthropologique (Chanson, 2011 : 144). Les
propos de littérateurs ont ainsi leur importance, a plus forte raison
lorsqu’ils sont ancrés dans le monde vécu et non dans le pensé,
I’idéel ou I’abstrait. Il me faut également préciser que les propos de
cet article ne sont motivés par aucun militantisme antireligieux,
mais visent a mettre en lumicére un processus de dépréciation
culturelle observé dans les religions traitées ci-dessous, a interroger
les modalités du vivre-ensemble et les possibilités des politiques de
diversité, voire de susciter une théologie, une indologie et une
bouddhologie  avec  l’interculturalisme comme  dessein.
Certainement, cette analyse pourrait encore étre étoffée a partir
d’autres traditions religieuses que celles abordées ci-dessous ou
appliquée a d’autres sphéres que celle de la religion. Mais avant
d’aller plus loin, je me propose de circonscrire les concepts de
« catégorie » et de «religion» afin d’étayer 1’armature de la
réflexion qui suivra.

Catégories : relation et substance

Dans un premier temps, nous partons de la pensée d’Aristote,
célébrée de I’ Antiquité classique au Moyen Age pour ses traités de
logique consignés dans 1’Organon. Dans cet ensemble de traités,
plus particuliérement dans le premier livre qui ouvre cette ceuvre et
sur lequel nous nous attarderons, les Catégories, le philosophe grec

192



La religion et la négation d’autrui

pose les bases de la logique et de la métaphysique occidentales
(Bruun et Corti, 2005 : 7). A travers les siécles, ce traité théorique a
été le premier texte lu par ceux qui étudiaient la philosophie et a été
abondamment commenté par les logiciens byzantins, arabes, latins
et les Péres de I'Eglise (ibid.). Certaines théses sur les
«catégories » les établissent comme les «genres de 1’étre»
(Aristote, 2002 : LXXXI) ou les « divisions de 1’étre » (Nef, 2009 :
45). Du fait de la mention de I’étre, la catégorie, en plus d’avoir une
fonction logique, contient une implication ontologique. Aristote
reconnait dix catégories (Aristote, 2002 : 5—6) : la substance (ou
Pessence’), la quantité, la qualité, la relation, le lieu, le temps, la
position, la possession, 1’action (agir) et la passion (subir). Chacune
de ces catégories est un terme sans connexion avec un autre,
c’est-a-dire qu’il est indépendant et n’affirme ni ne nie par
lui-méme (ibid. : 6). Ce n’est que par la connexion des catégories
entre elles que se produisent soit I’affirmation (proposition vraie)
ou la négation (proposition fausse) (ibid.). Ainsi, énoncer a un
moment du réel que le cheval mange dans le pré convoque les
catégories de substance (cheval), d’action (manger) et de lieu (le
pré). Les trois termes sont mis en « relation » par le verbe d’action.
Puisqu’a ce moment du réel, telle situation se produit bel et bien, la
proposition est vraie et constitue une affirmation ; mais énoncer que
le cheval dort & ce moment est alors une proposition fausse, une
proposition qui nie ce qui est vrai. Pour Aristote, I’ame est une
substance, bien qu’elle soit prise dans une forme matérielle
(Demange, 2003 : 67). Les catégories qui nous intéresseront ici sont
celle de la «substance », «qui caractérise toute chose en tant
qu’elle est ce qu’elle est, en tant qu’elle est précisément, grace a un
substrat particulier, cette chose et non pas une autre »*, et celle de la
« relation », qui, lors de la comparaison (le «relatif a»), permet
d’entrer dans le champ de I’anthropologie (Laplantine, 2010 : 23)°
puisque « I’étre est relation» (Glissant, 1996 : 30) et que «1’étre

Le terme « substance » provient du grec « ousia » que ’on traduit également
dans les langues latines par « essence ». Dans le contexte qui nous occupe, ces
deux termes sont synonymes malgré les nuances qu’ils offrent aujourd’hui dans
la langue frangaise.

Voir la notice de Misrahi (s.d.) sur la « Substance ».

L’anthropologue Frangois Laplantine définit 1’anthropologie comme « relation
et traduction ».

193



David DE MEYER

relatif est par essence quelque chose de son corrélatif ou en rapport
avec lui » (Aristote, 2002 : 118)°.

Toutefois, pour ce penseur grec, certains relatifs ont leur
contraire, comme le vice 1’est de la vertu, tandis que d’autres
relatifs n’impliquent pas le contraire, comme le double ou le triple,
ni aucun relatif de ce genre (ibid. : 29). Dans le systeme de pensée
grec, une notion n’existe pas dans sa plénitude sans le mélange
avec son contraire (Laurent, 2010 : 82). Le glissement vers la
négation d’autrui, dont nous voulons examiner le processus,
provient de la considération de I’autre comme étant contraire a soi —
une valeur négative. A ce moment de considération, se constitue
une hiérarchie, c’est-a-dire une relation qui est I’« englobement du
contraire » (Dumont, 1966 : 397). Un exemple parmi d’autres que
nous évoquerons plus loin est celui du couple génésiaque, Adam et
Eve, traité par Louis Dumont dans Homo hierarchicus (ibid.). Dieu
crée d’abord Adam, un prototype de 1’espéce humaine, un étre
indifférenci¢ (Kvam et al., 1999 : 15-16,24-26). Mais lorsque
Dieu extrait la femme d’un c6té (plutét que d’une cote) d’Adam
(ibid. : 3, 18), il ne reste plus que I’homme. L’homme et la femme
sont créés simultanément (ibid.: 16). Au premier niveau, avant
I’action séparatrice, I’homme et la femme dans I’humain sont
identiques (consubstantiel et complémentaire); mais au second
niveau, aprés la scission (distinction et opposition), ils sont
différenciés, opposés 1’un a ’autre, et la femme devient le contraire
de I’homme, suivant I’analyse de Louis Dumont (ibid.: 397).
Adam est le prototype de I’espéce humaine, mais également un
homme, c’est-a-dire a la fois 1’ensemble et un élément de
I’ensemble. L’Homme en tant qu’espéce et I’homme en tant que
sexe suivent le méme calque qu’Adam. Il en découle que la femme,
tout autant que I’homme, fait partie de ’Homme comme espéce.
L’Homme englobe en lui-méme 1I’homme et son contraire, la
femme. Ainsi, la femme est un élément consubstantiel d’un
ensemble et en méme temps s’en distingue et s’oppose a lui: ce
sont ces deux niveaux qui établissent la relation hiérarchique entre
’englobant et 1’englobé (ibid.). L’histoire d’Adam et Eve se
retrouve ainsi incarnée dans le vocabulaire de la langue frangaise :
I’'Homme (I’humain), ’homme et la femme (ibid.). Anthropologue,

¢ Cette affirmation émane du commentateur et du traducteur d’Aristote et non

d’ Aristote lui-méme.

194



La religion et la négation d’autrui

Louis Dumont a développé son travail sur la hiérarchie a partir
d’une empirie réalisée en Inde. Il est intéressant de noter que
I’auteur croise, dans son étude, les castes en Inde avec Adam et
Eve. Si le modéle de Dumont n’est certainement pas universel et est
critiqué (Deliége, 2004 : 45—72) — a Samoa, selon le contexte, la
sceur est supérieure au frére (Tcherkézoff, 1994 : 131) —, je
mobiliserai, nonobstant, la dialectique de I’englobant et de
I’englobé décrite par cet auteur.

La religion

Dans un second temps, concernant le concept de «religion »,
nous I’entendons dans sa compréhension commune puisqu’une
définition de la religion se doit de prendre en compte autant les
usages courants du terme qu’un usage arbitraire et subjectif établi
par la délimitation de [I’analyse scientifique (Meylan,
2019 : 14, 18). Néanmoins, la définition a laquelle je me référe,
développée par le sociologue Camille Tarot (2008 : 486),
fin connaisseur de 1’ccuvre de Marcel Mauss, se fonde sur une
approche qui présente la religion comme un systéme du don a trois
dimensions qui convient a la fois a 1’é¢tude du judaisme, du
christianisme, de 1’islam, mais aussi de I’hindouisme et du
bouddhisme. Ainsi, la premiére dimension du don est verticale :
elle est déterminée par la manifestation d’un événement fondateur,
apodictique, qui a tracé une orientation ou a décidé d’une conduite
(Eliade, 1965 : 30), mais aussi par la recherche de la transcendance
pure entre ce monde-ci et le monde autre (Tarot, 2008 : 486). La
deuxiéme dimension, horizontale, est caractérisée par un systéme
du don entre les pairs, les fréres, les contribules et les
coreligionnaires, oscillant du clan a I’humanité, car le religieux joue
dans la création de I’identit¢ du groupe; la troisiéme dimension,
longitudinale, enfin — ou d’abord —, est un systéme du don articulé
selon le principe de transmission aux descendants ou de dettes aux
ancétres du groupe ou de la foi, d’échanges entre les vivants et les
morts (ibid.). Puisque tous les grands systémes du religieux
semblent articuler plus ou moins étroitement ces trois systémes du
don (ibid.), je m’appuie sur cette définition de la religion. Ce choix
définitoire est aussi soutenu par la définition de Melford Spiro qui,
en plus de compléter les trois dimensions de celle de Tarot, met
I’accent sur la croyance en des étres surhumains qui sont

195



David DE MEYER

systématiquement présents dans les religions. Spiro désigne la
religion comme «une institution qui régit, selon des modéles
culturels, les relations des hommes avec les étres surhumains dont
la culture postule 1’existence » (Meylan, 2019 : 151).

Partant de cette mise au point, nous pouvons alors traiter a la
fois du judaisme, du christianisme, de I’hindouisme et du
bouddhisme en évitant les propositions qui veulent plutdt faire de la
tradition bouddhique une philosophie ou une spiritualité, bien que
ces catégories puissent également se justifier (Cornu, 2013)”. La
méthode sollicitée pour I’analyse est celle de 1’étude des religions
comparées d’une maniére relationnelle (Mary, 2010 : 58).

L’acceptation-rejet

Suivant les observations de Danielle Juteau, développées a
partir de celles de Fredrik Barth, le rapport de domination d’un
groupe sur un autre s’analyse selon deux dimensions de la frontiére
ethnique : une dimension externe et objective, et une dimension
interne et subjective (Juteau, 1996 : 97—104). La dimension externe
émerge des relations sociales issues de la colonisation et de la
migration ou du seul a priori par lequel un rapport de domination et
d’exclusion s’installe ; elle se construit dans « le rapport inégalitaire
constitutif du “nous” et du “eux” » (Juteau, 2015 : 132). Le terme
« ethnos », formé par les Grecs de la cité-Etat, était utilisé pour
désigner les non-Grecs (ibid. : 22). Traduit en latin dans le contexte
médiéval, le terme « ethnicus » désignait les paiens, par opposition
aux chrétiens, conférant ainsi au terme un caractére particulier de
diabolisation ou, du moins, 1’établissement de la frontiére entre
«nous » et «eux » (ibid.). Par conséquent, il apparait que le terme
«ethnos » est a la fois ethnocentrique et hiérarchique puisqu’il
attribue un statut non seulement différent a 1’autre, mais aussi
inférieur. Le groupe minoritaire, essentialis¢ par le concept
« ethnicus » et interprété uniquement sur la base de la fronticre
extérieure, est alors vu comme un groupe fixe sans historicité ni
dynamisme propre, avec une culture particuliére, exotique, tandis
que celle du groupe majoritaire s’impose comme la culture
universelle et normative. Dans ce schéma, le groupe minorisé doit
abandonner sa culture pour en embrasser une autre et n’a ni la

7 Les deux premiers chapitres de ce livre traitent de cette question.

196



La religion et la négation d’autrui

liberté de définir sa trajectoire historique ni d’existence propre.
C’est ainsi que les dominants décrétent que les autres groupes sont
ethniques et les rejettent par 1’assimilation, I’expulsion, le génocide
(Juteau, 1996 : 101-102). La dimension interne et subjective du
groupe constitue le patrimoine culturel a partir duquel le groupe se
pense, se définit et inscrit sa trajectoire dans 1I’Histoire : la langue,
la littérature, les figures historiques ou mythologiques et, bien
entendu, la religion. Cette herméticité volontaire entre les groupes
évoque 1’étude des rapports de symétrie entre les peuples voisins
mis en lumiére par Claude Lévi-Strauss (1973 : 300), qu’il examine
toutefois sous un regard plutét bienveillant puisque dans sa
compréhension, la différence cohabite :

En fin de compte, si les coutumes de peuples voisins
manifestent des rapports de symétrie, il n’en faut pas
seulement chercher la cause dans quelques lois
mystérieuses de la nature ou de I’esprit. Cette perfection
géométrique résume aussi, au mode présent, des efforts
plus ou moins conscients, mais innombrables, accumulés
par I’histoire et qui visent tous le méme but : atteindre un
seuil, sans doute le plus profitable aux sociétés humaines,
ou s’instaure un juste équilibre entre leur unité et leur
diversité ; et qui maintient la balance égale entre la
communication, favorable aux illuminations réciproques, et
I’absence de communication, elle aussi salutaire, puisque
les fleurs fragiles de la différence ont besoin de pénombre
pour subsister.

Si I’analyse de Lévi-Strauss nous révele que les frontiéres ne
sont pas des barriéres infranchissables, 1’auteur pose malgré tout
qu’elles existent et sont maintenues (cf. Poutignat et Streiff-Fenart,
1995 : 169 ; Barth, 1969 : 204-205). Cependant, 1’anthropologue
ne nous informe pas sur les représentations mentales qui existent de
part et d’autre, qui peuvent étre néfastes, notamment lorsque « trés
largement partagées par les membres d’un groupe [, elles]
constituent des représentations culturelles » (Guimond, 2019 : 20).
Et « nous sommes tous conscients a quel point notre identité peut
étre formée ou déformée au cours de nos contacts avec “les autres
donneurs de sens” » (Taylor, 1992 : 73). En ce qui nous concerne
dans cet article, j’avance ’idée que les fronti¢res établies par une
idéologie métaphysique catégorielle entravent le vivre-ensemble.

197



David DE MEYER

Une religion ne nait pas ex nihilo. En effet, les croyances, les
rituels ou les représentations de divinités se prétent & merveille aux
théories diffusionnistes (Deliege, 2006 : 64—65). Le culte égyptien
d’Isis s’était répandu en Grece et en Italie, ou des temples ont été
érigés en son honneur. La représentation d’Horus dans les bras
d’Isis résonne de maniere évidente avec celle de la Vierge a
I’Enfant. Le dieu indo-iranien, Mithra, dont le culte a été transmis
par les Perses, était populaire parmi les Romains. Quant au
judaisme, il emprunte le dualisme de la lumiére et des ténébres au
zoroastrisme et au gnosticisme, tout comme le prologue de
I’Evangile de Jean, qui y ajoute le « logos» de la philosophie
grecque. La pensée métaphysique en islam s’est développée a partir
du corpus aristotélicien et néoplatonicien (Devos, 2015 : 50). Bien
avant que les sitra aient pris leur forme classique, le bouddhisme
aurait incorporé des éléments de la pratique jaine (Bronkhorst,
2016 : 465), une religion plus ancienne ; et la doctrine hindoue du
karman, discutée dans les Upanisad, est directement inspirée du
jainisme et du bouddhisme qui I’ont théorisée (Bronkhorst, 2011 :
8). Si certains auteurs ont parlé de «rapprochement d’attributs
substantiels » (Mary, 2010 : 142), de « théorie des
correspondances » (ibid.: 143 ; Roger Bastide, 1950: 89), du
«bricolage des croyances » (Hervieu-Léger, 1999 : 42) ou encore
du «métissage des dieux» (Motta, 1993 : 9), les imbrications
d’éléments exogénes a une religion « pour améliorer une sorte de
rencontre providentielle entre deux cultures originelles » (Mary,
2010 : 143) ne sont pas toujours systématiques et vont quelquefois
de pair avec la négation de 1’autre. Ces quelques exemples
témoignent de la perméabilité, de 1’échange entre les traditions —
conséquence d’une cohabitation longue dans le temps —, mais
aussi, soulignons-le, d’un esprit d’ouverture disponible en amont.
Plus particulierement dans ce texte, c’est de I’'imperméabilité¢ a
fondement métaphysique dont je voudrais traiter.

En effet, il existe un mécanisme d’acceptation et de rejet ou
«d’englobant et d’englobé », suivant la terminologie de Dumont
(1966 : 398). L’acceptation est, d’une part, [’admission de
I’existence de 1’autre; mais le rejet qui s’ensuit, d’autre part,
signifie le dénigrement de sa valeur. En réalité, 1’acceptation n’est
que la récognition de I’infériorité de 1’autre. Pour exemples, Jésus,
qui existe dans le Coran, n’est plus le Christ, ni le fils de Dieu ni le
sauveur de I’humanité de la Bible, mais seulement un prophéte

198



La religion et la négation d’autrui

qualifi¢ de «fils de Marie» (Coran IV, 171; V,75) — une
expression qui neutralise a la fois sa filiation divine et la théologie
chrétienne. Il n’aurait pas été crucifié® (Coran 1V, 157)°; par
conséquent, c’est le plan de la Rédemption (Jn 3, 16-17) qui est
rendu caduc, alors que c’est la raison méme de 1’avénement du
Christ selon I’Evangile (Jn 20, 9). Un commentateur du Coran, al-
Razi, entre le IX® et le X® siécle, précise encore qu’il n’y a pas de
différence entre celui qui adore une idole et celui qui adore le
Christ ou quelqu’un d’autre!®. De ce point de vue péjoratif, les
suiveurs du Christ sont regardés tels que des idolatres (mushrikiin).
Mentionnons encore ’accusation de falsification de la Révélation
(tahrif) par les Juifs dans leurs écrits (II, 75) qui a pour effets le
discrédit total et le rejet de leur tradition. L’islam se voit dans la
continuité des révélations faites aux Juifs et aux chrétiens
(acceptation), mais aussi — et surtout — comme [’ultime révélation
vraie (rejet).

Le droit musulman définit le dhimmi et son statut. Le terme
« dhimmi » désigne les non-musulmans, particuliérement les juifs et
les chrétiens, ceux qui sont appelés les « Gens du Livre » (4hl al-
kitab), auxquels s’ajoutérent par la suite les zoroastriens, les
hindous et les bouddhistes. Bien que les dhimmis étaient tolérés
sous certaines conditions par 1’Etat musulman dans lequel ils
évoluaient (du IX° au XIX€ siécle), leur statut était discriminatoire
puisqu’ils étaient tenus de payer une taxe mentionnée dans le
Coran (IX, 29), la jizyah, qui incombait aux peuples vaincus. Les
paiens, quant a eux, avaient le choix entre la mort ou la conversion
(Bat Ye’or, 1980 : 22). Puisque « la nature perverse et mensongere
de l’infideéle qui persiste délibérément a nier la supériorité de
I’Islam » (ibid. : 33) était inhérente au sujet catégorisé en tant que
dhimmi, son traitement était inégalitaire lors de conflits avec un
musulman : « Son serment étant irrecevable, son adversaire
musulman était acquitté ou, au mieux, frappé d’une peine 1égere »
(ibid.). Aussi, toujours selon Bat Ye’or, les édifices du culte des
dhimmi furent rarement respectés, mais souvent pillés ou démolis et
la ségrégation ¢était par endroit entretenue (ibid.: 35,39). Les
vétements des dhimmi faisaient aussi 1’objet de nombreux décrets et

8 Cette idée provient du docétisme né au début et au sein du christianisme.

®  Voir www.quran.com/fr.

10" Voir la notice de Gimaret (s.d.) sur le « shirk ».

199



David DE MEYER

de discrimination (ibid. : 43). Ainsi, [’acceptation du dhimmi sous
la loi islamique allait de pair avec son rejet. Si le statut du dhimmi
est en porte-a-faux dans un contexte d’Etats-nations démocratiques
et de libert¢ religieuse, dans d’autres contextes d’instabilité
politique (Syrie, Iraq, Afghanistan, Pakistan), I’imposition du statut
de dhimmi est encore revendiquée au XXI¢siecle dans ces pays
(Long, 2013 : 283-284). La dhimma, le traitement des croyants
d’autres religions, s’articule suivant le processus d’acceptation-
rejet.

La Bible juive (7anak) fait des dieux d’autrui des idoles
(Ps 16,4 et 31,7), des démons (Dt32,17) et le livre d’Esaie
mentionne que les autres dieux sont néant (Es 45, 6 et 14). Dans le
Nouveau Testament, on trouvera que la Premiére épitre aux
Corinthiens admet (acceptation) certes 1’existence d’autres dieux
(1 Co 8, 5), mais I’épitre aux Galates (Ga 4, 8) mentionne que « par
nature », ils n’en sont pas (rejet) ou encore qu’ils sont des démons
(1 Co 10,20). En dénigrant le ou les dieux d’autrui et leurs
représentations matérielles, ¢’est un principe a la fois métaphysique
et ontologique qui est rejeté, a plus forte raison lorsque le souffle
divin est assimilé a I’ame humaine et que celle-ci est considérée
comme sa substance méme ou encore lorsqu’« un esprit ou un dieu
demeure dans une statue ou un masque » (Godelier, 2015 : 153).
Pour le théologien et philosophe Marcion de Sinope au II° siécle
ap. J.-C., Jésus, qui pourtant affirme de fagon répétée sa filiation
avec la tradition juive puisqu’il déclare «accomplir la loi et les
prophétes » (Mt 5, 17-19; Lc 4, 21 ; Jn 10, 34-35), révele dans son
exégese un dieu enticrement différent qui disqualifie celui de
1’ Ancien Testament (Hurtado, 2011 : 55). Bien que I’Evangile de
Matthieu établisse les correspondances de 1’avénement de Jésus
avec la Torah et que Jésus soit issu de la tradition juive, Marcion
rejette le dieu des Juifs et I’ensemble du corpus vétérotestamentaire
avec lui (ibid. : 58).

Lors de la conquéte de I’Amérique, le prétre Bartolomé de
las Casas qualifie d’idolatrie des faits observés chez les Mayas et
associe cette catégorie a une religion — par le processus
d’acceptation —, mais a une religion inversée, erronée (Kilani,
2014 : 62) — par celui du rejet. Autrement dit, il s’agit bien ici non
seulement de I’application de la logique aristotélicienne de la
proposition fausse vis-a-vis d’une autre proposition considérée
comme vraie et comme valeur de référence du réel, mais, aussi de

200



La religion et la négation d’autrui

la désignation du contraire décrite par Dumont. Ce processus de
différenciation dont témoignent les écrits de Bartolomé de
las Casas est tout a fait assimilable a celui d’ethnicisation puisqu’il
s’agit de tracer une frontiére entre des catégories (Barth, 1969 :
211-212). Au Moyen Age comme a la Renaissance, la frontiére
entre «nous» et «eux» était représentée par «une ligne qui
séparait la culture et la nature, I’homme et le monstre, le chrétien et
I’idolatre » (Kilani, 2000 : 19). Ce classement en endogroupe et
exogroupe a le pouvoir de transformer nos comportements
individuels en comportements intergroupes (Guimond, 2019 : 15).
Ainsi, I’acceptation-rejet ne congoit que la forme de relation établie
par son propre systtme de référence (ethnocentrisme); et les
croyances et représentations qu’entretiennent les autres avec leur
cosmologie sont reléguées a une catégorie inférieure (ibid.: 64 ;
Karsenti, 2008 : 509). L autre, ainsi diminu¢, trouvera sa place dans
les textes sacrés ou sa différence sera canonisée et que seule une
éventuelle herméneutique miséricordieuse daignera gratifier,
comme I’a formulé Rudolf Bultmann, d’une «possibilité
d’existence » (Grondin, 2006 : 46).

Au XXcsiecle, le christianisme du Troisiéme Reich, dit « le
christianisme positif », avait transformé les enseignements
chrétiens traditionnels au sein de I’Eglise protestante pour qu’ils
correspondent a ceux de I’idéologie du national-socialisme. Parmi
les architectes de ces changements, Dietrich Eckart —comme
Marcion de Sinope avant lui — rejette 1’Ancien Testament et met
I’accent sur le Christ, mais il en fait un Aryen (Steigmann-Gall,
2003 : 30). Il est sans doute nécessaire de souligner que Dietrich
Eckart était une source importante d’inspiration pour Hitler et que
ce dernier lui rendra hommage dans Mein Kampf (ibid. : 17). De
cette maniére, Eckart, mais aussi d’autres partisans de cette révision
idéologique (Artur Dinter, Dietrich Klagges, Joseph Goebbels)
instaurent les dichotomies Aryens et Sémites, chrétiens et juifs,
Christ et Antichrist, bien et mal, vérité et mensonges, rédemption et
annihilation (ibid. : 19-22). Plus explicitement, Eckart affirme que
le Christ avait rejeté sa judéité (ibid. : 30). Pour Klagges, Jésus a
combattu les Juifs et n’a jamais été juif dans son for intérieur
(ibid. : 32). Dans le christianisme nazifié, le Christ est ainsi devenu
un modéle. N’est-ce pas nous révéler en clair le processus
d’acceptation-rejet a travers 1’acceptation de la figure du Christ et
le prétendu rejet de sa judéité ? Cette doctrine n’est autre que de

201



David DE MEYER

I’antisémitisme métaphysique. Les représentations de Jésus selon le
stéréotype nordique dans I’iconographie chrétienne — blond aux
yeux bleus — participent insidieusement de ce processus.

Si I’on pouvait conclure que le processus d’acceptation-rejet est
inhérent aux religions monothéistes, il nous faut encore parcourir
briecvement 1’hindouisme et le bouddhisme. Bien que Ile
polythéisme ait une attitude flexible capable d’intégrer, de
fusionner des systémes religieux différents (Bettini, 2018 : 74),
cette propension n’exclut pas I’existence de 1I’ordonnancement de
I’acceptation-rejet. Ainsi, dans 1’hindouisme, le Bouddha qui y a
une place est considéré comme un avatar (avatara) de Visnu, I’'une
des trois divinités suprémes (parabrahman) de la Trimirti;
néanmoins, ’orthodoxie hindoue range le bouddhisme parmi les
nastika, c’est-a-dire parmi les hétérodoxies (Cornu, 2015 : 256),
aussi considérées comme des hérésies (Radhakhrishnan, 1956 :
II, xiii). L’insertion du Bouddha dans 1’hindouisme (acceptation) a
pour effet de discréditer (rejet) I’apport de cette figure sur le
cheminement vers la libération (moksa) et ne fait guére des dévots
de Visnu (vaisnava) des bouddhistes. Ce genre d’accolade
fraternelle et d’assimilation de la part du brahmanisme aurait été a
I’origine de la quasi-disparition du bouddhisme en Inde par
I’absorption silencieuse d’¢éléments bouddhiques en son sein
(Radhakrishnan, 1948 : II, 470—471). Nous pouvons voir ici de
fagon prégnante le phénomene de l’englobement du contraire
explicit¢ par Dumont, qui a finalement relativement éteint le
bouddhisme dans son pays natal. Mais en paralléle —ou
« symétriquement » pour parler comme Lévi-Strauss —, dans le
bouddhisme, les dieux si puissants de 1’hindouisme sont relégués a
une des six destinées (sadgati) (Cornu, 2019 : 140-142), ou se
réincarnent les étres, ce qui est assimilable & une voie sans issue
pour I’ame qui y séjournera. En effet, les dieux se perpétuent dans
I’autosatisfaction de leur puissance et, finalement, s’enserrent dans
le cycle de la mort et des renaissances (samsara). De plus, les dieux
arrogants et orgueilleux se nourrissent des priéres vaines des priants
encore floués par I’ignorance (avidya) et lavidité (trsna) qu’ils
suscitent  (Hulin, 1994 : 9, 13). Par conséquent, dans le
bouddhisme, les dieux hindous sont dépossédés de leur aura divine
originelle et sont ainsi diminués, neutralisés et rendus inutiles dans
le cheminement vers la libération que prone le bouddhisme

202



La religion et la négation d’autrui

(nirvana). Bien que les dieux existent dans le bouddhisme
(acceptation), ils ne sont pas la voie de la libération (rejet).

Précisons encore qu’en Inde sont présentes des religions
exogenes et minoritaires comme le christianisme et I’islam. Bien
que ces deux religions ne connaissent pas, en principe, la division
en castes, leur évolution sur le sol indien a été bousculée par cette
structure : les membres de ces communautés se sont soit divisés en
sous-groupes assimilables a des castes ou alors sont considérés
comme des castes par la majorité hindoue selon une application de
son systéme de référence (Deliege, 2004 : 4041 ; Jaffrelot, 2014 :
263-264). De cette fagon, I’hindouisme englobant et majoritaire a
englouti ces autres religions non seulement en maintenant leur
altérité, mais aussi en leur conférant un statut inférieur. Bien
entendu, ceci est une constatation d’ordre sociopolitique ; le point
de vue de la pensée mystique ou de I’ésotérisme des religions, qui
n’est pas abordé ici, considére plutét 1’unité transcendante des
religions (Schuon, 2014 : 15) puisque celles-ci ne sont que des
formes et que le « principiel » qu’elles expriment est unique.

Les polythéismes anciens pratiquaient une forme de
correspondance entre leurs dieux et ceux des peuples différents,
allant  jusqu’a Didentification  (Bettini, 2018 : 70).  Cette
« traduction » des dieux était appelée interpretatio par les Latins de
I’ Antiquité. Le cas du culte de Mithra dans ’Empire romain en est
une illustration. Comme le souligne le philologue Maurizio Bettini,
Uinterpretatio des dieux grecs a eu d’amples et de durables
conséquences dans le monde romain (ibid. : 72). A partir de cette
notion, on pourrait se questionner sur la montée du nationalisme
hindou et de D’acrimonie envers les musulmans dans I’Inde
contemporaine a majorité hindoue et donc polythéiste. Une des
réponses possibles esquissées par Marcel Gauchet (2012 : 322) est
le rapport organique entre le religieux (institutionnalisant) et le
politique (instituant). Le travail instituant auquel s’assigne le
politique est celui de la séparation, de la scission et de
I’extériorisation qui met la communauté humaine en relation avec
elle-méme, dans la spécificité de son mode d’étre (ibid.). Dans le
processus d’établissement en institution, la religion est une
détermination de ce mode d’étre politique, mais n’est que seconde
par rapport au politique a qui elle propose une interprétation en acte
et une institutionnalisation particuliére (ibid.:323). Ainsi, le
politique, dans une structure sans séparation du religieux, impose la

203



David DE MEYER

régle identique a tous : il n’y a pas d’étre-ensemble sans devoir-étre
commun (ibid.). Mais cette notion de commun est problématique
puisque le commun est a la fois inclusif et exclusif, il peut s’ouvrir
ou se fermer ; en se fermant, effectivement, il ex-communie ; saisi
par ’idéologie, il verse alors dans le communautarisme (Jullien,
2008 : 47-48) et donc dans 1’établissement d’un «nous» et d’un
«eux ».

Les relations tendues entre les musulmans, les sikhs et les
hindous du Punjab peuvent-elles se comprendre a la lumiére de ce
processus ? Les rapports de rejet qu’entretiennent les Birmans
bouddhistes envers les Rohingyas — majoritairement musulmans —
seraient-ils différents si ces derniers étaient bouddhistes ? Et que
dire du conflit par procuration entre 1’Arabie Saoudite et I’Iran au
Yémen, ¢’est-a-dire entre les sunnites et les chiites ?

Conclusion

Si I’on peut constater des similarités entre la relation de
I’englobement du contraire de Louis Dumont et le processus
d’acceptation-rejet, il convient de préciser qu’ils ne sont pas tout a
fait la méme chose. L’englobement du contraire laisse entendre une
forme de cohabitation, d’emboitement des schémes ou de
complémentarité (Mary, 2010 : 144-145), comme dans 1’exemple
d’Adam et Eve, tandis que I’acceptation-rejet diabolise I’autre pour
le catégoriser, d’un point de vue ontologique, dans une substance
d’une hétérogénéité absolue.

Puisque la vérité religieuse se congoit comme la vérité
scientifique, c’est-a-dire universelle et absolue (Jullien, 2008 :
71-72), elle fait de ’autre, lorsqu’il n’y prend pas part, un relatif
absolu. Deés lors, la pensée de ['universel — qui n’est pas
P’exclusivité du religieux, mais se retrouve aussi dans le
philosophique et le politique — s’oppose a l’individuel et au
singulier (ibid. : 26, 33, 69). Bien que I'univers signifie I’ensemble
du tout, I’étymologie latine de ce terme, uni-versus (« tourné vers
I’un »), suppose la négation du divers (di-versus signifie « vers des
directions opposées »), qui est son contraire. Comment 1’universel
peut-il prétendre étre universel en excluant des étres humains ?
Comme I’a montré Frangois Jullien (2008 : 13), I’universel
(notamment dans le contexte de la mondialisation) répand « son
double perverti» — de I'uniforme — et, par conséquent, de

204



La religion et la négation d’autrui

I’identique. Ainsi, I’hétérogénéité décrétée du divers entraine la
fabrique de I’identique; or, I’identité, dont I’étymologie est la
méme, est construite sur le modele théologique de la substance
pour décrire I’attribut majeur du divin, I’unicité, c’est-a-dire un étre
absolu toujours identique a lui-méme (Laplantine, 2010 : 56, 65,
67). Autrement dit, I'universel se remplit d’une unique identité.
Mais s’agissant de 1’étre humain, a-t-on jamais vu de I’identique ?
Augustin  Berque (2015:102) appelle «universion» cette
réduction du divers a 1’un, a une version unique de la réalité. A
contrario, on peut certainement citer ici Victor Segalen (1978 : 92)
qui écrivait que « [c]’est par la Différence, et dans le Divers, que
s’exalte I’existence ».

Dans notre propos, le péril ne provient pas de 1’existence de la
différence ou de son droit d’exister, mais bien de sa condamnation
par son enfermement dans une substance ontologique fausse, car
différente de 1'unique vérité, par la considération d’une historicité
univoque, comme on 1’a vu avec le cas de I’ethnicisation, et par son
infériorisation par un traitement hiérarchique. Ces approches, qui
débutent par 1’inconsidération de 1’autre, prennent ensuite le
chemin de la diabolisation pour aboutir & la négation d’autrui —
dont les réactions peuvent étre aussi violentes que celles subies par
I’imposition de ces catégories. Nous pouvons rappeler, a ce titre,
que le mythe d’Adam et Eve a pour message vocationnel — selon
une certaine herméneutique que nous pourrions qualifier de
philanthropique — non de séparer ad vitam ceternam 1’homme et la
femme, mais de reconstituer 1’étre originel, de recréer 1’humain
édénique, de recomposer le vivre-ensemble.

A Tissue de cet exposé, que peut-on penser de 1’opuscule du
sociologue Hartmut Rosa intitulé Pourquoi la démocratie a besoin
de la religion? Si Dauteur discourt essentiellement sur le
christianisme, 1’ouverture qu’il vise dans ce livre concerne les trois
religions monothéistes, 1’hindouisme et le bouddhisme (Rosa,
2023 : 71-72). 1l appert que « la religion est une force » (ibid. : 74)
et qu’elle :

[...] dispose d’un réservoir d’idées et d’un arsenal de
rituels, avec ses chants, ses gestes, ses espaces, ses
traditions et ses pratiques appropriées, qui permettent de
sentir et de donner du sens a ce que veut dire étre appelé,
se laisser transformer, étre en résonance. (/bid.)

205



David DE MEYER

La «résonance », que Rosa désigne comme une relation au
monde subjectif, objectif et social, s’articule selon trois axes :
vertical, diagonal et horizontal (Rosa, 2021 : 62). L’axe vertical de
résonance implique entre autres la religion (ou d’autres formes
modernes de religiosité ou de spiritualité), laquelle s’ouvre sur un
axe métaphysique de résonance propre aux ordres cosmologiques
ou théologiques (ibid. : 67). Cette forme de relation au monde, qui
est «une liaison dialogique» (ibid.:474) et «une relation
responsive au monde » (ibid. : 67), favorise I’entrée en résonance
avec I’Univers et congoit que le monde méme est doté d’une voix
(ibid.). Dieu, selon cette approche, «ne serait autre que la
représentation mentale d’un monde qui répond » (ibid. : 400). Cette
conception envisage donc un contact mutuel, une rencontre
singuliére, dynamique, entre le sujet et I’Univers (ibid. : 402).

Cependant, que devient I’indisponibilit¢é a la résonance,
I’inaptitude & s’ouvrir a autrui ou aux choses et a entendre leur
voix ? Si Dlextinction de la voix de l'autre «dépend d’une
multiplicit¢ de facteurs contextuels et de leur combinaison
complexe » (ibid. : 588) que I’on pourrait imputer en partie a la
modernité (ibid. : 597), 'un des dispositifs de la surdité se trouve,
néanmoins, au sein méme de la structure organisationnelle de la
religion. Frapper 1’autre de mutisme (réification) ou se rendre sourd
a la voix de l’autre (aliénation) (ibid. : 279) entre dans le champ
notionnel du mépris. A ce propos, dans La Lutte pour la
reconnaissance, Alex Honneth (2000 :225-228) identifie trois
formes de mépris : la mainmise sur le corps d’autrui ; la privation
de droits ou I’exclusion structurelle de la société ; et le jugement
négatif de la valeur sociale de certains individus ou de certains
groupes. De ces trois formes de mépris découlent autant de
métaphores pour évoquer des ¢états de dégradation du corps
humain : la premiére fait souvent état de «mort psychique »
(ibid. : 229) ; la seconde, de « mort sociale » (ibid.) ; et, dans le cas
du dénigrement culturel d’un mode de vie, on parle volontiers de
«blessure » et de « mortification » (ibid.). Si la troisiéme forme de
mépris semble inclure le processus d’« acception-rejet », ce dernier,
véhiculé par une instance métasociale (Lebel, 2015 :100) — la
religion —, aboutit a 1’exclusion métaphysique de l’autre, a sa
réification en une chose muette, c’est-a-dire au rejet de son discours
et de sa relation avec sa matrice de sens décrétée substance fausse.

206



La religion et la négation d’autrui

Bibliographie
ARISTOTE. 2002. Catégories. Traduit du grec par Richard BODEUS. Paris: Les
Belles Lettres.

BARTH, Fredrik. 1969. « Les groupes ethniques et leurs frontiéres ». Dans Théories
de D’ethnicité, sous la dir. de Philippe POUTIGNAT et Jocelyne STREIFF-FENART,
p- 203-249. Paris : Presses universitaires de France.

BASTIDE, Roger. 2013. « Interpénétration des civilisations et psychologie des
peuples (réédition) ». Cahiers de sociologie économique et culturelle, no 55,
p- 73-89.

BAT YE’OR [Gis¢le Littman-Orebi]. 1980. Le Dhimmi. Profil de I’opprimé en Orient
et en Afrique du Nord depuis la conquéte arabe. Paris : Anthropos.

BERQUE, Augustin. 2015. Ecouméne. Introduction a ['étude des milieux humains.
Paris : Belin.

BETTINI, Maurizio. 2018. Eloge du polythéisme. Paris : Les Belles Lettres.
BRONKHORST, Johannes. 2011. Karma. Honolulu : University of Hawai’i Press.
—. 2016. How the Brahmins Won : From Alexander to the Guptas. Leiden : Brill.

BRUUN, Otto et Lorenzo CORTI. 2005. Les Catégories et leur histoire. Paris :
Librairie philosophique J. Vrin.

CHANSON, Philippe. 2011. « Pour une littérature participante, ou quand 1’écriture de
I’Autre fait aussi matériau ». Dans Implications et explorations éthiques en
anthropologie, sous la dir. de Julie HERMESSE, Michael SINGLETON et Anne-
Marie VUILLEMENOT. Louvain-la-Neuve : Academia / L’Harmattan.

Coccia, Emanuele. 2023. Hiérarchie. La société des anges. Paris : Rivages.

Cornu, Philippe. 2013. Le bouddhisme, une philosophie du bonheur? Douze
questions sur la voie du Bouddha. Paris : Editions du Seuil.

—. 2015. Comprendre I’hindouisme. Paris : Editions Rangdrdl.

—. 2019. Manuel de bouddhisme. Philosophie, pratique et histoire. Vol. 1,
Bouddhisme ancien et Theravada. Paris : Editions Rangdrol.

DELIEGE, Robert. 2004. Les castes en Inde aujourd hui. Paris : Presses universitaires
de France.

—. 2006. Une histoire de I’anthropologie. Ecoles, auteurs, théories. Paris : Editions
du Seuil.

DEMANGE, Dominique. 2003. « La “définition” aristotélicienne de I’ame ». Dans Le
Philosophoire, no 21, p. 65-85.

DEVOS, Jean. 2015. « Al-Farabi, I’islam et la métaphysique ». Dans L ‘enseignement
philosophique, no 2, p.50-59. Https://www.caim.info/revue-l-enseignement-
philosophique-2015-2-page-50.htm.

DUMONT, Louis. 1966. Homo hierarchicus. Le systéme des castes et ses
implications. Paris : Gallimard.

207



David DE MEYER

ELIADE, Mirca. 1965. Le sacré et le profane. Paris : Gallimard.

GAUCHET, Marcel. 2012. « Le politique et la religion. Douze propositions en réponse
a Alain Caillé ». Dans Qu est-ce que le religieux ? Religion et politique, sous la
dir. d’Alain CAILLE, p. 321-324. Paris : La Découverte.

GIMARET, Daniel. S.d. « Shirk». Dans Encyclopeedia of Islam (2° édition).
Hittps://referenceworks.brill.com/display/entries/EIEO/SIM-6965.xml.

GLISSANT, Edouard. 1996. Introduction a une poétique du divers. Paris : Gallimard.

GODELIER, Maurice. 2015. L imaginé, ['imaginaire et le symbolique. Paris : CNRS
Editions.

GRONDIN, Jean. 2006. L herméneutique. Paris : Presses universitaires de France.

GUIMOND, Serge. 2019. Les politiques de diversité. Antidote a l’intolérance et a la
radicalisation. Bruxelles : Mardaga.

HERVIEU-LEGER, Daniéle. 1999. Le pélerin et le converti. La religion en
mouvement. Paris : Flammarion.

HONNETH, Alex. 2000. La lutte pour la reconnaissance. Paris : Editions du Cerf.

HULIN, Michel. 1994. Qu'est-ce que I'ignorance métaphysique (dans la pensée
hindoue) ? Sankara. Paris : Librairie philosophique J. Vrin.

HURTADO, Larry W. 2011. « Dieu » dans la théologie du Nouveau Testament. Paris :
Editions du Cerf.

JAFFRELOT, Christophe. 2014. L Inde contemporaine. De 1990 a aujourd hui. Paris :
Librairie Arthéme Fayard.

JULLIEN, Frangois. 2008. De ['universel. De I'uniforme, du commun et du dialogue
entre les cultures. Paris : Arthéme Fayard.

JUTEAU, Danielle. 1996. « L’ethnicité comme rapport social». Dans Mots. Les
langages du politique, no 49, p.97-105. Https://doi.org/10.3406/mots.1996.
2124.

—. 2015. L’ethnicité et ses frontiéres. Montréal : Presses de 1’Université¢ de
Montréal.

KARSENTI, Bruno. 2008. « Distinction mosaique et politique de Jan Assman ». Dans
Archives de Philosophie, vol. 71, no 3, p.507-513. Https://www.cairn.info/
revue-archives-de-philosophie-2008-3-page-507.htm.

KiILANI, Mondher. 2000. L’invention de [’autre. Essai sur le discours
anthropologique. Lausanne : Payot.

—. 2014. Pour un universalisme critique. Paris : La Découverte.

KvAM, Kristen E. et al. 1999. Adam and Eve : Jewish, Christian, and Muslim
Readings on Genesis and Gender. New Haven : Indiana University Press.

LAPLANTINE, Frangois. 2010. Je, nous et les autres. Paris : Le Pommier.

LAURENT, Pierre-Joseph. 2010. Beautés imaginaires. Louvain-la-Neuve :
Academia / Bruylant.

208



La religion et la négation d’autrui

LEBEL, Jean-Paul. 2015. « Alain Touraine. Des mouvements sociaux a 1’acteur ».
Dans Les penseurs de la société, sous la dir. de Xavier MOLENAT, p. 100-103.
Auxerre : Editions Sciences humaines. Https://doi.org/10.3917/sh.molen.2015
.01.0100.

LEVI-STRAUSS, Claude. 1973. Anthropologie structurale deux. Paris : Plon.

LONG, Matthew. 2013. «Jizya». Dans The Princeton Encyclopedia of Islamic
Political Thought, sous la dir. de Gerhard BOWERING, Patricia CRONE et al.,
p- 283-284. New Jersey : Princeton University Press.

MARY, André. 2010. Les anthropologues et la religion. Paris : Presses universitaires
de France.

MEYLAN, Nicolas. 2019. Qu ‘est-ce que la religion ? Genéve : Labor et Fides.

MISRAHI, Robert. S.d. « Substance ». Dans Encyclopeedia Universalis. Http://www.
universalis-edu.com/encyclopedie/substance/.

MOTTA, Roberto. 1993. «Le métissage des dieux dans les religions afro-
brésiliennes ». Religiologiques, sous la dir. de Guy MENARD, no 8, p. 17-33.
Http://www.religiologiques.uqam.ca/.

NEF, Frédéric. 2009. « Les catégories aristotéliciennes et la division de 1’étre : types
de divisions et types d’ontologies ». Dans Cahiers de philosophie de I 'université
de Caen « Les diviseurs de [’étre », sous la dir. de Vincent CARRAUD et
Stéphane CHAUVIER, no 46, p.45-78. Caen : Presses universitaires de Caen.
Http://journals.openedition.org/cpuc/1233.

PANACCIO, Claude. 2011. Qu est-ce qu'un concept ? Paris : Librairie philosophique
J. Vrin.

POUTIGNAT, Philippe et Jocelyne STREIFF-FENART. 1995. Théories de [’ethnicité.
Paris : Presses universitaires de France.

RADHAKRISHNAN, Sarvepalli. 1948. Indian Philosophy. Vol. 2. Londres : George
Allen & Unwin.

—. 1956. « Foreword ». Dans 2500 Years of Buddhism, sous la dir. de Purushottam
Vishvanath BAPAT, p. v—xvi. Delhi : The Publications Division. Https://archive.
org/details/2500.Y ears.of.Buddhism.by.Prof.P.Y .Bapat.1956.djvu/mode/2up.

RoOsA, Hartmut. 2021 [2018]. La résonance. Une sociologie de la relation au monde.
Paris : La Découverte.

—. 2023. Pourquoi la démocratie a besoin de la religion. A propos d’une relation
de résonance singuliere. Paris : La Découverte.

SCHUON, Frithjof. 2014. De ['unité transcendante des religions. Paris : L’Harmattan.

SEGALEN, Victor. 1978. Essai sur [’exotisme. Une esthétique du divers. Paris : Fata
Morgana.

STEIGMANN-GALL, Richard. 2003. The Holy Reich. Nazi Conceptions of
Christianity, 1919—-1945. New York : Cambridge University Press.

209



David DE MEYER

TAROT, Camille. 2008. « Don et grace, une famille a recomposer ? ». Dans Revue du
MAUSS, no 32, p. 469—494. Https://www.caim.info/revue-du-mauss-2008-2pa
ge-469.htm.

TAYLOR, Charles. 1992. Multiculturalisme. Différence et démocratie. Paris :
Flammarion.

TCHERKEZOFF, Serge. 1994. « L’inclusion du contraire (L. Dumont), la hiérarchie
enchevétrée (J. P. Dupuy) et le rapport sacré/pouvoir. Relectures et révision des
modeles a propos de I’Inde. Premiére partie : un modele asymétrique ». Dans
Culture, vol. 14, no 2, p. 113—134. Https://doi.org/10.7202/1083536ar.

Abstract:  Within their corpus, religions develop a differentiation
principle between those inside and outside their system of reference. From
this principle, a fundamental value, of a metaphysical nature, is promoted
as the true and the universal essence, thus considering all other values as
false. In fact, this principle ends up negating the ontology of the other.
While the encounter of distinct traditions can generate syncretism, the aim
of this article is to study the opposite process — that of hermeticity —, and to
propose an interdisciplinary study of contempt that certain religious
discourses can foster and maintain. The analysis of this two-stage process
of negation of the other, first, by acceptance and, then by rejection,
questions, from a “religiological” angle, the link between the view of the
universal, mental representations, and otherness, as well as the
(im)possibilities of ecumenism and of coexistence.

Keywords : religion, substance, relation, ethnicity, negation, hierarchy,
contempt

210



