
RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 211–240 

211 

La démonologie de Dom Augustin 

Calmet (1672–1757) : continuité et 

rupture avec la tradition 

 
 

 

Patrick SNYDER * 

 

____________________________________________________________  

Résumé : Le premier tome du Traité sur les apparitions des esprits et sur 

les vampires ou les revenans de Hongrie, de Moravie, etc. (1751) de Dom 

Augustin Calmet porte sur la démonologie. Dans ce traité sont approfondis 

plusieurs éléments de démonologie publiés dans ses analyses et dissertations 

bibliques. Cet article présente les thèmes les plus importants : le pouvoir des 

mauvais anges, l’exorcisme, le sabbat des sorcières et la permission de Dieu. 

Sur chacun de ces thèmes, nous comparons comment Dom Calmet se situe 

par rapport à ses principales sources démonologiques. Cet érudit des grands 

traités démonologiques défend l’existence du Diable, tout en réfutant 

plusieurs croyances présentées dans ces traités. Nous soutenons que, dans ce   

XVIIIe siècle caractérisé par la perte de l’hégémonie des démonologues, 

Dom Calmet cherche une voie raisonnable entre la tradition démonologique, 

la crédulité populaire et la nouvelle critique des Lumières. 

Mots clés : Dom Calmet, Diable, Dieu, exorcisme, sorcière 

____________________________________________________________  
 

 

 

Le XVe siècle et plus particulièrement les XVIe et XVIIe 

marquent la grande période des traités de démonologie et de la chasse 

aux sorcières1. Le XVIIIe siècle est déterminé par la perte de 

l’hégémonie des démonologues sur les penseurs des Lumières. Les 

 
*  Patrick Snyder est professeur au Département d’histoire à l’Université de 

Sherbrooke. 
1  Les analyses de cette période historique sont abondantes, par exemple Burton 

Russel (1986), Carmona (1988), Levack (1991), Muchembled (1994) et Stanford 

(1996).  



Patrick SNYDER 

212 

débats pour desserrer l’étau diabolique s’inscrivent dans des 

polémiques qui cherchent soit à conserver l’imaginaire diabolique 

traditionnel ou à le faire muter vers des variantes adoucies. Pour 

l’historien du diable Muchembled (2000 : 199), « Satan perdit en fait 

lentement, insensiblement, de sa superbe dans une Europe en 

profonde mutation ». Selon Goulemot (1980 : 1235), il faut 

considérer que ces polémiques sont celles des élites sociales et 

religieuses. Les pratiques de sorcellerie et de magie sont toujours 

présentes au sein des cultures dites paysannes et folkloriques. Pour 

Dom Augustin Calmet2 (1672–1757), abbé de l’abbaye de Senones 

en Lorraine, l’existence du diable n’est pas menacée, mais sa nature 

et sa capacité d’action dans le monde sont alors remises en question.  

C’est dans ce contexte que sont publiées en 1746 et 1749 les 

Dissertations sur les apparitions des Anges, des Démons & des 

esprits et sur les revenans et les vampires. L’ouvrage sera réédité en 

deux volumes, avec modifications importantes en 1751, sous le titre 

Traité sur les apparitions des esprits et sur les vampires ou les 

revenans de Hongrie et de Moravie (Calmet, 1751a). Cette dernière 

édition sera utilisée. Pour Banderier (2008 : 22), les analyses du 

Traité sont à la jonction disciplinaire de l’histoire, de l’exégèse et de 

la théologie. Pour Louis (2022 : 17), le Traité est « une anthologie 

testimoniale », soit une compilation des croyances antiques et 

contemporaines aux démons et aux vampires. Les études sur Dom 

Calmet portent principalement sur la question des vampires3. 

Pourtant, il est au cœur des débats sur la démonologie au 

XVIIIe siècle. Le premier volume du Traité nous permet de 

 
2  Antoine Calmet est né le 26 février 1672 à Mesnil-la-Horgne, en Lorraine. 

À 15 ans, il étudie la rhétorique à l’Université de Pont-à-Mousson. À la fin de ses 

études, il entre chez les bénédictins de la Congrégation de Saint-Vanne et Saint-
Hydulphe. Il fait ses vœux de noviciat le 23 octobre 1689 à l’abbaye Saint-

Mansuy de Toul, toujours en Lorraine. En mars 1696, il est ordonné prêtre à 

Arlesheim, en Suisse. En 1704, il enseigne l’Écriture sainte aux abbayes de 
Moyenmoutier en France et de Münster en Allemagne. Entre 1711 et 1716, il 

séjourne à Paris pour corriger son Commentaire littéral sur tous les livres de 

l’Ancien et du Nouveau Testament. En 1718, il devient abbé de l’abbaye Saint-
Léopold de Nancy. Le 9 juillet 1728, il est élu abbé de l’abbaye de Senones en 

Lorraine. Il occupe cette fonction jusqu’à sa mort, le 25 octobre 1757. Pour des 

biographies de Dom Calmet, voir, entre autres, sa propre biographie qu’il a 
incluse dans son édition de (1751 : 209–217), cf. Fange (1762) et Villeneuve 

(1998 : 5–27).  
3  Oeskovic (2010), Ciaran (2021), Huet et Fears (1997) et Keyworth (2006 et 

2010). 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

213 

découvrir la « science du diable » de cet abbé considéré érudit de son 

vivant. Calmet y reprend des éléments déjà publiés de ses ambitieux 

projets d’analyse biblique, le Commentaire littéral sur tous les livres 

de l’Ancien et du Nouveau Testament (1707–1726a)4 et le 

Dictionnaire historique, critique, chronologique, géographique et 

littéral de la Bible (1722–1728)5. Dans le Commentaire littéral 

(1707–1726), il aborde également la question du démon dans 

plusieurs dissertations bibliques : « Dissertation sur les obsessions et 

possessions du démon » [1720 = 1707–1726b] ; la « Dissertation sur 

les bons, et sur les mauvais anges » (XX : 207–243] ; la 

« Dissertation sur les vrais et sur les faux miracles, & sur le pouvoir 

des Démons & des anges sur les corps » (1707–1726b : II, 2, xiv – 

xxviii) et dans sa « Préface sur le livre de Job » (1707–1726c : IX, 

2, i–xxii). Que nous apprend Dom Calmet sur les croyances au diable 

au XVIIIe siècle ? Comment comprendre et situer la riche réflexion 

de Calmet dans ce siècle que Muchembled (2000 : 281) qualifie de 

« crépuscule du diable » ou le temps du « diable désenchanté » ? Est-

il à la fois en continuité et en rupture avec la tradition démonologique 

qui le précède ? Pour y répondre, nous comparons comment Calmet 

situe son argumentation par rapport à ses principales sources 

démonologiques, et ce, selon quatre enjeux qui la structurent : le 

pouvoir des mauvais anges, l’exorcisme, le sabbat des sorcières et la 

permission de Dieu au Diable.  

 

L’état de la recherche 

L’état de la recherche sur la démonologie de Dom Calmet a 

permis de relever un bref article de 1887 signé par de Boureulle 

(1887–1888 : 111) titré « La démonologie de Dom Calmet ». On y 

rappelle les grandes lignes du cas d’exorcisme d’Élisabeth de 

Ranfaing cité par Calmet. De Boureulle souligne vouloir sauver de 

 
4  Dans la partie supérieure des pages, Calmet présente le texte biblique en deux 

colonnes, latin et français. La partie inférieure est réservée aux commentaires. Il 
est constitué de 26 volumes. Le Commentaire littéral a connu plusieurs éditions : 

1714–1720, 1724–1726 et 1757. Des extraits furent publiés à Amsterdam en 1723 

sous le titre Trésors d’antiquités sacrées et profanes. Il fut imprimé à plusieurs 

reprises en latin : 1730–1738, 1734 et 1789–1793. 
5  Il fut imprimé en 1722, en 1730 et en 1738. Il connut plusieurs traductions : en 

latin (1725–1732, 1729–1738), en allemand (1747 et 1779) et en anglais (1732 et 

1817). 



Patrick SNYDER 

214 

l’oubli ce cas de possession. Cependant, le propos porte surtout sur 

le thème des vampires dans l’œuvre de Calmet. L’article de Senior 

(1995) « Angels, Demons and Dom Calmet » traite brièvement de la 

conception de la nature des anges, mauvais ou bons, chez Calmet. 

L’auteure met en évidence l’importance chez Dom Calmet de définir 

la nature et les rôles du démon dans le monde. On n’y aborde pas les 

enjeux du sabbat des sorcières et de l’autorisation de Dieu au Diable. 

Dans les actes du colloque dirigés par Martin et Henryot, Dom 

Augustin Calmet, un itinéraire intellectuel (2008), aucun article ne 

porte sur le thème de la démonologie de Calmet. Sandrier, dans son 

ouvrage Les Lumières du miracle (2015 : 89–95), fait une très brève 

analyse de la « Dissertation sur les vrais et sur les faux miracles, & 

sur le pouvoir des Démons & des anges sur les corps ». Il démontre 

que pour Calmet, les prodiges des magiciens de Pharaon sont des 

illusions du démon. Les vrais miracles sont exclusivement l’œuvre 

de Dieu. Diochon et Martin, dans leur ouvrage Rencontres avec le 

diable. Anthologie d’un personnage obscur (2022 : 140–146), 

traitent en deux pages de la question du Diable chez Calmet et 

insèrent l’article « Démon » du Dictionnaire historique, critique, 

chronologique, géographique et littéraire de Calmet. À la lumière 

de cette revue de la littérature, notre article est une première 

présentation des grands enjeux de la démonologie calmetienne.  

 

Les sources du Traité sur les apparitions 

En 1887, de Boureulle (1887–1888 : 111–117) soulignait « […] 

qu’il s’agit d’un ouvrage, érudit, intelligent, sur lequel on s’est 

mépris ». Faisait-il allusion à la critique de Voltaire ? Le 18 janvier 

1746, Dom Sebastien Guillemin, supérieur général de la 

Congrégation de Saint-Vanne et Saint-Hydulphe de l’Ordre de Saint-

Benoît, donne son approbation pour l’impression du Traité sur les 

apparitions (Calmet, 1751 : II, 483). La Sorbonne avait approuvé 

l’édition le 16 décembre 1745 (ibid. : II, 483–484). Dans l’édition de 

1751, Calmet répond à la critique, clarifie ses objectifs, élimine 

certaines sources et en ajoute d’autres (ibid. : II, Préface, xv). Il 

mentionne qu’il s’est fait reprocher de laisser son « [l]ecteur dans 

l’incertitude » (ibid. : I, Préface, xv). L’édition de 1751 règle-t-elle 

ce problème ? Il souligne qu’il ne cherche pas à fomenter la 

superstition (ibid. : I, Préface, ij). Il souhaite s’instruire à travers ses 

recherches. Il veut se forger sa propre idée sur le sujet qu’il étudie 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

215 

(ibid. : I, Préface, iij). Dom Calmet considère que les lecteurs 

attentifs trouveront, dans son traité, de nombreuses raisons de douter 

des croyances superstitieuses. Il nie avoir donné de la crédibilité aux 

histoires fausses, aux faits douteux et aux événements fabuleux 

(ibid. : I, Préface, xvii).  

Les éditions de 1746 et 1751 abordent les mêmes thématiques 

avec un argumentaire similaire. Toutefois, l’ensemble des enjeux 

soulevés dans l’édition de 1751 pointe vers un redéploiement de la 

démonologie de Calmet. Sur la question des bons et mauvais anges, 

le nombre de chapitres (18) est similaire dans les deux éditions. Dom 

Calmet fait une synthèse de sa « Dissertation sur les bons, et sur les 

mauvais anges » (Commentaire littéral, 1707–1726 : XX, 207–243). 

Les obsessions et possessions du Diable ou les exorcismes sont 

abordés très brièvement dans la version de 1746 avec trois courts 

chapitres qui compilent sept pages. L’édition de 1751 compte six 

chapitres pour un total de cinquante-six pages. Cette section est 

tributaire de sa « Dissertation sur les obsessions et possessions du 

Démon » (« Dissertation qui peuvent servir de prolégomène », 

1720 : I, 593 – 614). Les enjeux du Sabbat des sorciers et des 

sorcières et la sulfureuse question du commerce charnel avec le 

Diable sont abordés dans les deux éditions. Dans l’édition de 1746, 

Calmet y consacre trois chapitres. L’édition de 1751 est nettement 

plus argumentée avec ses six chapitres, faisant passer les 18 pages de 

l’édition de 1746 à 58 pour celle de 1751. Dans son œuvre 

démonologique, Calmet ne consacre pas de chapitre à la question de 

la permission de Dieu au Diable, elle est toutefois transversale dans 

son œuvre démonologique. 

Le volume I de l’édition de 1751, sur la démonologie, contient 

465 références. Un constat s’impose : Calmet paraphrase souvent ses 

sources ou en rédige de brefs résumés. Nous retrouvons des 

références à des auteurs antiques6, à des auteurs ecclésiastiques 

 
6  Les plus importantes sont : Apulée (L’Âne d’or ou Métamorphoses), Josephus 

Flavius (Histoire des juifs), Homère (Odysée et l’Iliade), Pline l’Ancien (Histoire 

naturelle), Ovide (Les Métamorphoses), Cicéron (Œuvres complètes de Cicéron), 

Hérodote (Histoire d’Hérodote), Horace (Satyres), Jamblique (Le livre de 
Jamblique sur les mystères), Justin (Apologies), Plutarque (Histoire des oracles) 

et Virgile (Énéide). 



Patrick SNYDER 

216 

anciens7 et contemporains8 et à des auteurs laïcs9 de l’époque de 

Calmet. Les auteurs qui traitent spécifiquement de la thématique de 

la démonologie demeurent la trame de fond de sa pensée sur ce 

thème. Les plus utilisés10 sont : Augustin (La Cité de Dieu ; De la 

divination des démons), Le Loyer (Discours des spectres ou visions 

et apparitions d’esprit, 1608), Bodin (De la Demonomanie des 

sorciers, 1597), Wier (De l’imposture et tromperie des diables : des 

enchantements & sorcelleries et Histoire, disputes et discours des 

illusions et impostures des diables, des magiciens infâmes et 

empoisonneurs, 1659), Institoris et Sprenger (Malleus Maleficarum, 

1488), Remy (Démonolâtrie, 1596), Le Brun (Histoire critique des 

pratiques superstitieuses, 1732) et De Saint André (Lettres au sujet 

de la magie, des malefices et des sorciers, 1725). Rappelons que 

nous ne faisons pas une analyse critique des sources de Calmet sur 

la démonologie, nous exposons sa démonologie pour déterminer si 

 
7  En tête de liste, nous retrouvons : Augustin (De la divination des démons ; 

Sermons ; Sur la Genèse contre les manichéens ; La cité de Dieu ; Deux livres à 

Simplicien ; Rétractations ; Contre les académiciens et Des devoirs à rendre aux 
morts), Tertullien (De l’âme et L’apologétique) et Origène (Origène contre 

Celse).  
8  Alphonce de Castro (De Justa haereticorum punitione), Bernard de Montfaucon 

(L’Antiquité expliquée et représentée en figures), Antoine Furetière (Dictionnaire 

universel), Claude Fleury (Histoire ecclésiastique), François Giry (Les petits 
bollandistes), Grégoire Georges Florent (Histoire ecclésiastique des Francs), 

Jean-François Balthus (Suite de la réponse à l’histoire des oracles), Julien Loriot 

(Sermons sur les plus importantes matières de la morale chrétienne), Guillaume 
Antoine Lemonnier (Satires de Perse), Jean Pic de Mirandole (Traité de auro), 

Pierre Nicole (Essais de morale), Philippe de Mélanchthon (Liber de Anima), 

Philippe d’Oultreman (Le Pédagogue chrétien), Jean Trithème (Chronique 

Hirsauge sur l’an 1130) et Pierre le Vénérable (Les merveilles de Dieu).  
9  Florimond de Raimond (L’Histoire de la naissance), Jean Fernel (Abditis rerum 

causis Libri duo), Barthélemy Herbelot (Bibliothèque orientale), Friderii 

Hoffmanni (Diaboli potentia in corpora), Gilbert-Charles Le Gendre (Traité de 

l’opinion), Jean Scheffer (Des secrets magiques, & de la magie des Lapons) et 

Mirabeau. 
10  Plusieurs autres auteurs sont cités par Dom Calmet : Torquemade (De Flores 

cvriosas, 1575), Porta (La Magie naturelle, 1680), Grévin (De l’imposture et 

tromperie des diables) et Antoine Louis Daugis (Traité sur la Magie, le sortilège, 

les possessions, obsessions & maléfices). Dans le Traité sure les apparitions, 
Dom Calmet relate l’histoire du diable de Londun qui est liée aux apparitions d’un 

spectre et à la possession d’une jeune fille de 15 ans ; l’histoire de Michel Louis 

de la famille de Boubenhoren qui se livra au démon ; et l’affaire Louis Gauffidy, 
prêtre condamné par le parlement d’Aix pour sortilège et inceste spirituel avec 

Madeleine de la Palu.  



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

217 

elle est en continuité ou en rupture avec ses sources principales. 

Outre les traités de démonologie, la Bible reste une référence 

incontournable de la démonologie calmetienne. 

 

La Biblique et la doctrine catholique comme vérité 

Le travail exégétique de Dom Calmet s’inscrit dans un siècle 

d’effervescence dans le développement des études de la Bible. Selon 

Armogathe (1989 : 16), « [d]’un bout du siècle à l’autre, les Écritures 

sont l’enjeu constant de tout l’effort intellectuel du “siècle 

Classique” ». Cette période est fertile en publications de 

commentaires, de critiques textuelles et de traductions. « Sa 

formation et l’essentiel de son travail de bibliste prirent donc place 

au cœur d’une période d’ébullition » (Martin et Henryot, 2008 : 156). 

Calmet acquit sa renommée par son travail d’exégèse (Andriot, 

2008 : 51–69). Dans ses Dissertations sur l’inspiration des livres 

sacrez (Commentaire littéral, 1707–1726 : XXVI, xxxj-xlviij) et sa 

préface au Commentaire littéral (1707–1726a : I, 1), il reconnaît sa 

dette envers ses prédécesseurs. Il sélectionne dans leurs œuvres ce 

qu’il considère juste et retranche ce qui lui semble erroné ; « Calmet 

va donner une sorte de récapitulation générale des connaissances sur 

la Bible dans son célèbre Commentaire » (Chédozeau, 1989 : 357). 

Son plus ambitieux projet d’analyse biblique est le Commentaire 

littéral sur Tous les Livres de l’Ancien et du Nouveau Testament. Le 

Dictionnaire historique, critique, chronologique, geographique et 

litteral de la Bible (1722–1728) présente des définitions détaillées de 

concepts bibliques importants. Il aborde les enjeux géographiques, 

historiques, culturels et médicaux. Il démontre un intérêt pour les 

coutumes des peuples rencontrés dans la Bible. Il s’applique à 

contextualiser les textes bibliques et à confronter les différentes 

interprétations. Son approche exégétique s’inscrit entre une 

ouverture aux découvertes scientifiques récentes et un respect 

inconditionnel des dogmes catholiques (Calmet, Dictionnaire 

historique, 1722–1728 : I, iij). L’œuvre biblique de Calmet reste 

difficile à classifier, oscillant, selon Bernier (2008 : 179), entre 

audace et conservatisme. Puisque les Écritures peuvent être 

interprétées (Commentaire littéral, 1707–1726a : I, Préface, 3), 

Calmet pouvait ainsi faire appel à la science de son époque sans faire 

aucune concession sur la doctrine biblique catholique (Marsauche, 

1995 : 253 ; Schwarzbach, 2002 : 458).  



Patrick SNYDER 

218 

Le travail biblique de Dom Calmet consiste à répondre à la 

critique sur l’inspiration divine des Écritures (Commentaire littéral, 

1707–1726a : XXVI, xxxii). Sa démarche est augustinienne. Pour 

Augustin (2018 : De l’utilité de la foi, II, chap. 5, 1271), la loi des 

Écritures « […] a été publiée et fondée par l’ordre et la volonté de 

Dieu […] ». Toutefois, des hommes instruits, « les docteurs de 

profession » peuvent l’interpréter et en révéler certaines clés 

(Augustin, 2018 : Des mœurs de l’Église catholique et des mœurs 

des manichéens, I, chap. 1, 825), Pour Calmet, Dieu est le maître de 

la science. Tertullien (De l’âme, 1999 : II, chap. 5, note 62) lui sert 

d’assise pour appuyer cette conviction : « Ce que Dieu enseigne, 

voilà toute la science ». Le surnaturel est un élément incontournable 

du monde biblique. La démonologie de Calmet trouve son ancrage 

dans les récits bibliques. Il se réfère à la chute d’Adam et Ève, au 

récit de Job, aux démons qui tentent Jésus, au pouvoir des apôtres de 

chasser les démons, etc. Il croit aux mauvais anges et à l’existence 

du diable. Selon lui, la réalité de la magie, de la sorcellerie, des 

possessions, des exorcismes, des divinations et de l’existence du 

diable est prouvée par l’Écriture et l’autorité de l’Église (Traité sur 

les apparitions, 1751a : I, chap. 7, 54 et chap. 8, 60–61). Pour bien 

cerner le vrai du faux concernant les pouvoirs du Diable et ses faux 

miracles, les fidèles doivent embrasser la sainte doctrine. L’Évangile 

est l’outil de l’Église dans sa guerre au règne du Démon 

(ibid. : I, chap. 16, 134–135). L’ensemble des autres doctrines 

religieuses sont considérées comme des hérésies. Les rabbins sont 

« livrés à leur imagination ». Ils « s’évanouissent dans leurs 

pensées » (« Dissertation sur les bons, et sur les mauvais Anges », 

Commentaire littéral, 1707–1726 : XX, 233). Il critique sévèrement 

le calvinisme et le luthéranisme.  

Le Diable forcé par les exorcismes rendit tant de 

témoignages de la vérité de la Religion Catholique, […] et 

en même temps de la fausseté du Calvinisme […]. (Traité 

sur les apparitions, 1751 : I, chap. 25, 201.)  

Pour Dom Calmet, nier la possibilité des œuvres maléfiques du 

diable, c’est s’en prendre aux fondements mêmes de l’Église (ibid. : 

II, chap. 41, 322). 

  



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

219 

La démonologie calmetienne 

Le pouvoir des mauvais anges 

La question de l’existence des anges est centrale dans le premier 

volume du Traité sur les apparitions. Dom Calmet, en 1720, avait 

consacré une dissertation à ce sujet : « Dissertation sur les bons, et 

sur les mauvais anges » (Commentaire littéral, 1707–1726a : XX, 

207–243). Ils auraient été créés par Dieu comme ses envoyés, ses 

ambassadeurs ou ses messagers (« Ange », Dictionnaire historique, 

1722–1728 : 226). Ils n’auraient pas de corps biologique ; ils seraient 

purement spirituels. Il trouve chez Augustin la confirmation que les 

démons sont « d’une nature aérienne, et beaucoup plus subtile que 

les corps ordinaires » (Augustin, 2018 : De la divination des démons, 

II, chap. 3, 456–457). Le Loyer considère par ailleurs que les anges 

ont un corps fantasmatique ou aérien et qu’ils sont de simples esprits 

(Discours et histoires des spectres, I, chap. 5 et III, chap. 9 et 13). 

Pour Calmet, cette représentation est conforme à la tradition. Il les 

décrit « comme lumineux ; semblables au feu, au vent, à l’air ». Il ne 

faut pas, selon lui, accorder aux anges un « pouvoir excessif » sans 

nier toutefois leurs pouvoirs d’intervention. Le juste discernement 

est donc de mise (Traité sur les apparitions, 1751a : I, chap. 4, 23 et 

chap. 28, 233–235).  

Dom Calmet, s’appuyant sur la Bible, ne peut nier l’existence des 

anges, bons ou mauvais, et leurs possibles apparitions, parmi 

lesquelles il faut reconnaître la possibilité de fausses. Son approche 

de la question s’inscrit dans la « vérité » biblique. Les mauvais11 

anges sont nommés démons, Satan, Lucifer, Belzébuth, Balaam, etc. 

Selon Calmet, Satan est un nom générique qui signifie : « un 

adversaire, un ennemi, un accusateur, un calomniateur ou un 

démon » :  

Jésus-Christ, dans l’Évangile, nous représente Satan 

comme un monarque qui a sous lui d’autres démons qui 

lui obéissent. Belzébuth est comme leur Roi. (« Satan », 

Dictionnaire historique (1722–1728) :  132.) 

 
11  L’argumentaire de Calmet reprend les idées principales d’Augustin : La cité de 

Dieu, IX (chap. 12), XII (chap. 1 et 6) ; De la vraie religion (chap. 12) ; 

Du combat chrétien (chap. 3). 



Patrick SNYDER 

220 

Il serait tombé du ciel avec sa troupe (ibid. : 133). Dieu l’utilise 

« […] pour éprouver les bons, et pour châtier les méchants […] » 

(ibid.). Les infidèles l’adoraient sous la forme d’un dragon (Dn 14, 

25-26).  

Il considère les dieux des « païens » comme des démons. Les 

démons prennent habituellement une forme humaine pour tenter les 

hommes et les femmes. Ils apparaissent à ceux qu’ils veulent séduire 

ou à ceux qui « ont été assez malheureux » pour les évoquer. Le nom 

Lucifer peut se décliner en prince de ce monde, prince des ténèbres, 

serpent ou étoile du matin (« Lucifer », Dictionnaire historique, 

1722–1728 : 462–464). Dans Matthieu (12, 24) et Luc (11, 15-18), 

le prince des démons est nommé Belzébuth (« Démon », ibid. : 269–

270). Calmet soutient que Belzébuth ou le dieu-mouche était une 

divinité des Philistins (Commentaire littéral, 1707–1726a : V, 

xxxii). Dans son traité, il utilise de façon arbitraire de nombreux 

termes pour désigner les mauvais anges. Ces noms se recoupent 

autour de l’idée qu’ils sont les « […] ministres de la colère et de la 

vengeance de Dieu » (« Ange », Dictionnaire historique, 1722–

1728 : 223). Ils tentent continuellement de tromper et de nuire aux 

humains. Il renvoie à Porphyre, pour soutenir que « … les mauvais 

démons sont remplis de mille imaginations et toujours disposés à 

tromper par les prestiges » (Porphyre, 1747 : IV, chap. 22, 179). 

Saint Pierre (3, 8) et saint Paul (Ep 6, 11 ; Tm 3, 7) nous avertissent 

de sa présence constante (Traité sur les apparitions, 1751a : I, chap. 

6, 45). Les œuvres de Satan sont multiples : mortalités, guerres, 

tempêtes, calamités, maléfices. Ses représentants sont les faux 

prophètes, les sorciers et les sorcières, etc. Pour faire comprendre les 

ruses du Démon, Dom Calmet utilise le texte biblique de la chute 

d’Ève (Gn 3, 1-7). Par jalousie contre le premier couple, créé à 

l’image de Dieu, le « démon transformé en serpent » cherche à les 

faire tomber dans la disgrâce. Ève devient sa cible de prédilection. 

L’analyse de Calmet semble innocenter Ève : 

Ève nouvellement créée et extrêmement simple, crut 

bonnement que les animaux parlaient tous, et ne se défia 

point du démon qui la tentait (Commentaire littéral, 1707–

1726 : I, 87, note 1, 90–92, note 2 ; Traité sur les 

apparitions, 1751a : I, chap. 6, 36). 

 Toutefois, il spécifie que le démon remarqua ses dispositions à 

la désobéissance envers son Créateur. Dom Calmet s’inscrit dans une 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

221 

vision démonologique traditionnelle de la femme. Il décrit Ève 

comme complaisante pour elle-même ; curieuse avec un esprit 

dissipé et défiante contre Dieu. Selon Calmet, le texte de l’Exode 22, 

18, « Vous punirez de mort ceux qui usent de sortilèges, et 

d’enchantements12 », rappelle que la Bible confirme que les femmes 

sont plus enclines que les hommes à utiliser la magie et la sorcellerie 

(Commentaire littéral, 1707–1726a : II, 309, note 18). Elles sont des 

alliées naturelles de Satan. Pour Calmet, il y a trois attitudes 

possibles face au pouvoir des mauvais anges : « Certaines personnes 

qui se piquent de force d’esprit […] regardent avec pitié ceux qui en 

paraissent persuadés ». D’autres croient tout ce qu’on leur raconte. 

D’autres « […] prennent occasion de nier tous les miracles, et tout ce 

qu’on dit des démons » (« Dissertation sur les vrais et sur les faux 

miracles & sur le pouvoir des démons & des anges sur les corps », 

Commentaire littéral, ibid. : II, xiv). La Bible devient le rempart qui 

permet de ne pas confondre les vraies interventions du démon et les 

fausses.  

 

Obsessions et possessions 

L’ensemble des sources démonologiques13 de Dom Calmet 

attestent la possibilité de la possession du corps par le démon. Il traite 

des obsessions et des possessions du démon dans une dissertation 

biblique qui porte le titre de « Dissertation sur les obsessions et 

possessions du Démon » (1720) et dans le Traité sur les apparitions 

 
12  Cette citation biblique est célèbre dans l’histoire de la chasse aux sorcières. Dans 

le Marteau des sorcières (Institoris et Sprenger, 1488 : part. 1, quest. VI), elle est 

utilisée pour appuyer la nécessité de condamner les femmes accusées de 
sorcellerie. Wier fait une longue exégèse de ce verset. Il démontre les nombreuses 

difficultés pour bien le traduire. L’enjeu de sa traduction est de faire ressortir les 

nuances possibles entre l’empoisonneuse et la sorcière (Cinq livres de l’imposture 

et tromperie, 1659 : II, chap. 1). 
13  Augustin (2018 : La cité de Dieu, X, chap. 22), Institoris et Sprenger (1488 : I, 

chap. 14, 33, et part. 2, chap. 5–6 et 10), Bodin (1597 : III, chap. 6), Le Loyer 

(Discours et histoires des spectres, 1608 : IV, chap. 9 et livre VIII, chap. 13). 

Dans Cinq livres de l’imposture et tromperie, Wier (1659) atteste la croyance aux 
possessions. Toutefois, il dénonce ceux qui font semblant d’être possédés et les 

faux exorcistes (III, chap. 26 ; IV, chap. 20). De Saint-André (1725), dans sa 

lettre 4 des Lettres au sujet de la magie, distingue l’obsession et la possession. 
L’obsession est la certitude intérieure d’être possédé. Il considère la véritable 

possession comme très rare.  



Patrick SNYDER 

222 

(1751a). La finalité de l’exorcisme est « de chasser les démons des 

lieux, ou des corps qu’ils possèdent » (« Exorcisme », ibid. : I, 468). 

Après les apôtres, les exorcistes reconnus par l’Église exercèrent 

officiellement cette fonction. Selon lui, l’Évangile atteste, hors de 

tout doute, que Jésus chassait les mauvais esprits qui causaient les 

maladies (« Exorcisme », ibid. : I, chap. 23, 192–193). L’histoire de 

l’Église confirme la véracité des exorcismes (« Exorcisme », ibid. : 

chap. 24, 196). Calmet est catégorique : Jésus renvoyait les démons 

avec une autorité absolue (Commentaire littéral, 1707–1726a : 181 ; 

Traité sur les apparitions, 1751a : I, chap. 23, 188, note a).  Selon 

lui, Tertullien confirme le pouvoir des exorcistes chrétiens sur les 

possédés (L’apologétique, 1825 : chap. 23, 4, 74 ; Traité sur les 

apparitions, 1751a : I, chap. 13, 189). Dom Calmet souligne une 

distinction entre les possessions et les obsessions. La possession 

relève du Diable qui « agit au-dedans » de la personne. La personne 

possédée devient alors agitée, professe des blasphèmes, parle des 

langues qu’elle ne connaît pas et dévoile des secrets inconnus. Le 

Diable peut posséder les âmes et les corps : « Il possède les âmes 

sans y habiter ; il possède les corps en y habitant » (« Dissertation 

sur les obsessions et possessions du démon », 1720 : I, 341). Le 

démon domine l’âme en influençant les pensées et les désirs, mais il 

ne peut pas l’habiter puisque l’âme est un principe spirituel. Elle 

nous distingue des bêtes et constitue principalement notre 

ressemblance avec Dieu (« Âme », Dictionnaire historique, 1722–

1728 : I, 186). Quant à l’obsession, le démon agit du dehors contre 

la personne qu’il obsède (« Obsession du démon », ibid. : II, 104 ; 

Traité sur les apparitions, 1751a : I, chap. 22, 187). Comme pour la 

possession, le corps de la personne obsédée peut prendre des 

positions non naturelles. Elle peut parler des langues étrangères et ne 

peut s’approcher des sacrements. 

Dieu utilise les obsessions et les possessions pour punir une 

personne de ses péchés, par exemple si elle s’est livrée au démon. Il 

peut aussi y recourir pour exercer la vertu et mettre à l’épreuve la 

patience des gens de bien. Les remèdes sont les bonnes œuvres et les 

exorcismes. Des moyens naturels peuvent aussi être utilisés. Les 

mauvaises dispositions du corps peuvent être causées par la 

mélancolie, la tristesse, les humeurs noires, la bile, etc. La musique, 

les herbes et les fumigations peuvent être de bons traitements. Si la 

médecine n’est pas efficace, il revient à l’exorciste d’intervenir. Ne 

pas reconnaître la réalité des possessions et obsessions, c’est 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

223 

participer au développement de l’empire du Diable (ibid. : I, 

chap. 28, 230–232). Calmet renvoie aux arguments de Le Loyer pour 

soutenir qu’une personne vraiment possédée par le démon sera 

guérie uniquement par les exorcistes de l’Église, qui agissent au nom 

de Dieu (Discours et histoires des spectres, 1608 : VIII, chap. 13, 

963–967). Ainsi, les « potions » des médecins ne peuvent rien contre 

le Diable.  

Dom Calmet présente le cas d’Élisabeth de Ranfaing (1592–

1649) comme une preuve d’une vraie possession. L’exorciste posa, 

au démon qui la possédait, des questions très complexes sur la 

Trinité, sur l’incarnation, sur la grâce de Dieu, etc. « Elle répondit 

avec beaucoup de netteté et de précision » (Traité sur les apparitions, 

1751a : I, chap. 26, 216). Calmet considère que sa possession est 

certaine. D’autant plus qu’Élisabeth de Ranfaing était reconnue 

comme une personne d’une grande vertu. Il reconnaît qu’il peut y 

avoir de faux cas de possession. L’affaire Marthe Brossier (1556–

1600) est citée en exemple (Congnard, Histoire de Marthe Brossier 

prétendue possédée, 1652). L’évêque d’Orléans, qui la soupçonnait 

de fourberie, la fit venir à sa table. Comme elle ne réagissait pas à 

l’eau bénite qu’il lui servait, l’évêque lui offrit de l’eau commune 

qu’il lui dit être bénite. Elle se mit à avoir des convulsions et des 

contorsions de ses membres. Il lui fit croire qu’il lisait des extraits 

du livre des exorcismes, alors qu’il lisait le premier vers de l’Énéide 

de Virgile. Elle devint bizarrement tourmentée. Dom Calmet 

souligne que onze médecins confirmèrent qu’il n’y avait rien de 

démoniaque en cette affaire (Traité sur les apparitions, 1751a : I, 

chap. 25, 197–199). La nuance calmetienne est à l’œuvre : les 

possessions et obsessions existent, mais certaines peuvent être 

fausses (« Dissertation sur les obsessions et possessions du démon », 

1720 : I, 593–611). Des choses naturelles peuvent apparaître comme 

surnaturelles. Il faut savoir distinguer entre la nécessité de recourir à 

l’exorciste ou au médecin. S’agit-il d’une obsession, d’une 

possession, d’un problème de viscères ou d’un excès de bile noire ? 

« Il y en a donc de véritables ; mais surtout celles que l’Évangile nous 

donne pour telles » (« Possession », Dictionnaire historique, 1722–

1728 : II, 388). Même s’il ne renvoie pas explicitement au Rituel 

d’exorcisme de 1614, comme dans ce document pontifical, il rappelle 

qu’il ne faut pas croire trop facilement à la possession. 

 



Patrick SNYDER 

224 

Le sabbat des sorcières 

La croyance en l’existence d’un lieu secret où se rassemblent les 

sorcières et les sorciers la nuit pour rendre un culte au Diable fait 

partie de nombreux traités de démonologie. Dans le Malleus 

Malificarum, Institoris et Sprenger (1488) soutiennent que les 

sorcières se rassemblent en secte démoniaque pour rendre un 

hommage au Diable. Avec le sabbat14, la condamnation des sorcières 

n’est plus prioritairement fondée sur les actes maléfiques, mais sur 

le fait d’avouer, sous la question, une participation au sabbat. Aux 

XVIe et XVIIe siècles, le sabbat s’organise autour d’un système 

juridique qui compte sur un personnel important. Dans son Tableau 

de l’inconstance des mauvais anges et démons15, le magistrat et 

démonologue bordelais Pierre de Lancre (1613) poussera à son 

paroxysme ce concept. Étonnamment, cet ouvrage n’est pas cité par 

Calmet.  

La croyance en l’existence du sabbat est variable chez les 

démonologues consultés par Calmet. Par exemple, Wier considère 

que condamner une femme pour participation au sabbat, c’est faire 

mourir une innocente (Cinq livres de l’imposture et tromperie des 

diables, 1659 : II, chap. 18 ; V, chap. 12). Pour Bodin (De la 

Démonomanie des sorciers, 1597 : II, chap. 4) et Remy 

(Démonolâtrie, 1596 : I, chap. 19), la participation au sabbat est 

réelle, tandis que, pour De Saint-André (Lettres au sujet de la magie, 

1725 : lettre 1), le sabbat est une chimère. Selon Le Brun (Histoire 

critique des pratiques superstitieuses (1732 : II, chap. 22–23), il ne 

faut pas punir les sorcières pour une supposée participation au 

sabbat. Dom Calmet aborde longuement la question du sabbat. Il fait 

une synthèse des sources démonologiques qui le précèdent. Selon lui, 

le terme sabbat pourrait venir des fêtes nocturnes célébrées dans la 

débauche dédiées à Bacchus, dieu romain du vin. Toutefois, le plus 

probant est que le terme fasse référence au jour du sabbat juif (Traité 

sur les apparitions, 1751a : I, chap. 17, 143). Il rappelle, en 

 
14  Pour des analyses du concept du sabbat du XVe au XVIIIe siècle : Delcambre 

(1951 [1948] : III), Villette (1958), Baroja (1972), Ginzburg (1992) et Jacques-

Chaquin et Préaud (1993).  
15  Dans l’édition du Tableau de l’inconstance de 1613 (Paris : Chez Nicholas Buon), 

nous trouvons, entre les pages 117 et 118, une gravure de Ziarnko (BNF, côte – 
7790) qui représente les éléments du sabbat des sorcières selon De Lancre. Voir 

Snyder (2007). 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

225 

paraphrasant Le Brun (Histoire critique des pratiques 

superstitieuses, 1732 : II, chap. 3, 299), que les parlements ne 

condamnent plus les gens pour participation au sabbat (Traité sur les 

apparitions, 1751a : I, chap. 9, 70–71). Il nie catégoriquement 

l’existence du sabbat :  

Vouloir donner une description du Sabbat, c’est vouloir 

décrire ce qui n’existe point, et n’a jamais subsisté que dans 

l’imagination creuse et séduite de sorciers et sorcières : les 

peintures qu’on nous en fait, sont d’après les rêveries de 

ceux et de celles qui s’imaginent d’être transportés à travers 

les airs au Sabbat en corps et en âme. (Ibid. : I, 

chap. 17, 138.) 

Ainsi, c’est le démon qui fait croire aux gens qu’ils ont participé 

au sabbat. À cela s’ajoute une imagination dérangée par des drogues 

qui affectent le cerveau (ibid. : I, chap. 19, 155). Pour réfuter 

l’existence du sabbat, Calmet donne en référence une lettre de 

M.***, avocat au Parlement, qui traite du cas du curé-sorcier Louis 

Gaufridy (Causes célèbres et intéressantes, avec les jugements qui 

les ont décidées, 1735 : VI, 384). L’auteur de la lettre ridiculise les 

arguments des démonologues sur le sabbat. Il considère que c’est la 

répétition des histoires du sabbat dans les familles qui favorise la 

croyance en ces assemblées nocturnes.  

Dom Calmet rappelle que, selon les sources, les moyens de 

transport peuvent varier, par exemple un balai, une nuée ou même 

un bouc. Les lieux des assemblées sont aussi différents : une forêt 

éloignée, un désert, une clairière, etc. Le temps du sabbat est 

variable : la nuit du mercredi, du jeudi ou du vendredi ou encore la 

veille d’une fête religieuse solennelle. Il met beaucoup l’accent sur 

la question de l’utilisation de la graisse dont les sorcières et les 

sorciers doivent s’enduire pour se rendre au sabbat (Traité sur les 

apparitions, 1751a : I, chap. 17, 138–139). Pour Wier (Cinq livres 

de l’imposture et tromperie, 1659 : II, chap. 20, 28–29), l’utilisation 

de graisse ou d’onguent pour le transport est une « chose fausse ». Le 

transport réel au sabbat est une « fantaisie » et a lieu uniquement en 

esprit. De son côté, Bodin (De la Démonomanie, 1597 : I, Préface ; 

II, chap. 4) considère comme véritable l’utilisation d’une « onction » 

pour se rendre au sabbat. Remy (Démonolâtrie, 1596 : I, chap. 12 et 

14) est nuancé : l’onguent enduit sur le corps peut permettre un 

transport réel ou imaginaire. Pour De Saint-André (Lettres au sujet 



Patrick SNYDER 

226 

de la magie, 1725 : lettre 1), l’onguent dérègle l’imagination : ces 

« narcotiques » procurent un sommeil profond. Le transport est donc 

imaginaire. Le Loyer (Discours et histoires des spectres : I, chap. 7 ; 

II, chap. 7) affirme pour sa part que l’onguent fait dormir et donne 

de l’imagination. Pour De Saint-André, les preuves des procès, tirées 

des interrogatoires des sorcières et des sorciers, sur l’existence de la 

graisse, de l’enlèvement d’enfants, du transport, du sabbat et de la 

marque diabolique n’existent « que dans l’imagination de ceux qui 

le rapportaient » (Lettres au sujet de la magie, 1725 : 350–353). Pour 

Calmet, les récits de transport sont des fables et les graisses 

narcotiques utilisées endorment les gens qui, à leur réveil, sont 

persuadés d’avoir voyagé (Traité sur les apparitions, 1751a : I, 

chap. 17, 139 ; chap. 19, 148, 155). Les auteurs du Malleus 

Malificarum soutiennent que le transport peut être corporel ou 

imaginaire et fantastique (Institoris et Sprenger, 1488 : part. 2, 

quest. III). Pour appuyer sa négation du transport vers le sabbat, 

Calmet sélectionne une partie de l’argumentaire d’Institoris et 

Sprenger, qui rapportent qu’une femme de la ville de Brisach, en 

Allemagne, soutenait que les sorcières n’allaient pas véritablement 

au sabbat. Elles se couchaient sur le côté gauche et pouvaient voir, à 

travers une vapeur glauque, ce qui s’y déroulait (ibid. : part. 2, 

quest. III). Pour Calmet, toutes ces histoires racontées dans les 

livres :  

[…] prouvent qu’ils n’y vont qu’en esprit et en imagination, 

on peut avancer que tout ce qu’on raconte des sorciers et 

sorcières qui vont ou qui croient aller au Sabbat, n’est pour 

l’ordinaire qu’illusion de la part du Diable, et séduction de 

la part de ceux et celles qui s’imaginent voler et voyager, 

quoiqu’ils ne bougent de leurs places. (Traité sur les 

apparitions, 1751a : I, chap. 19, 152 ; chap. XX, 166.) 

Le démon préfère « frapper leur imagination, et séduire leurs 

sens » (ibid. : I, chap. 21, 167–168). Il convoite un seul objectif, les 

faire renoncer à la vraie religion. Calmet nuance plusieurs fois ses 

propos sur le transport : le démon, avec la permission de Dieu, 

pourrait réellement transporter une personne à travers les airs (ibid. : 

chap. 20, 166). Après avoir nié l’existence du transport, il donne 

quelques exemples pour prouver « que le transport des sorciers au 

Sabbat n’est pas impossible » (ibid. : chap. 21, 168). Ainsi, Dieu peut 

permettre au Diable de faire des choses prodigieuses. Les exemples 

de transport tirés de l’Écriture sainte sont considérés comme avérés : 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

227 

le prophète Ézéchiel (39, 28) fut transporté à travers les airs par des 

anges de Chaldée en Judée (ibid. : chap. 45, 402 ; Commentaire 

littéral, 1707–1726a : XVI, 402) ; le prophète Habacuc (Dn 14, 33-

34) fut transporté de Judée à Babylone ; dans Matthieu (4, 5), le 

Diable transporta le Seigneur jusqu’en haut du temple de Jérusalem 

(Commentaire littéral, 1707–1726a : vol. 19, 70, note 5). Saint Paul 

fut « élevé jusqu’au troisième Ciel » (Traité sur les apparitions, 

1751a : I, chap. 21, 169). L’histoire religieuse rapporte plusieurs 

exemples de personnes qui, dans la ferveur de leur oraison, ont été 

élevées en l’air. Saint Philippe Néri (1515–1595) s’élevait malgré lui 

dans ses extases (ibid. : chap. 21, 175–176). Sainte Christine, 

considérée comme morte, se hissa jusqu’à la poutre de l’Église 

(ibid. : 177–178, note 254). Pour Calmet, Dieu pourrait permettre au 

démon de soulever dans les airs les gens. Il joue alors sur deux 

registres : il n’est pas impossible qu’une personne soit transportée 

dans un lieu éloigné par la permission de Dieu. Toutefois, la chose 

serait très rare :  

Tout ce qu’on raconte des sorciers et sorcières, et de leurs 

assemblées au Sabbat, il y a une infinité de contes faux, 

absurdes, ridicules, et dénués même de vraisemblance. 

(Ibid. : chap. 22, 186.)  

Dom Calmet se prononce aussi sur la question du repas 

sabbatique en faisant référence à Remy et à Le Loyer. Pour Remy 

(Démonolâtrie, 1596 : I, chap. 16), le repas sabbatique est parfois 

vrai et d’autres fois, il n’est qu’illusion. Le Loyer (Discours et 

histoires des spectres, 1608 : II, chap. 6) affirme que la nourriture du 

sabbat est mauvaise et mal assaisonnée. Pour réfuter l’existence du 

repas sabbatique, Calmet raconte un épisode tiré de la vie de saint 

Germain16 (380–448). L’évêque d’Auxerre, qui passait dans un 

village, remarqua qu’on préparait un grand festin. Les gens lui 

expliquèrent que le repas était « pour ces bonnes femmes qui vont la 

nuit ». L’évêque résolut de veiller pour comprendre comment les 

démons procédaient. Des démons en forme d’hommes et des 

femmes, se mirent à table. Saint Germain demanda aux gens qui 

accueillaient la réception d’aller vérifier si les gens devant lui étaient 

dans leur maison. Il fut confirmé qu’ils dormaient tous chez eux :  

 
16  L’anecdote est racontée par Wier dans Cinq livres de l’imposture et tromperie 

(1659 : II, 145).  



Patrick SNYDER 

228 

Le Saint conjure les démons, et les oblige de déclarer que 

c’est ainsi qu’ils séduisent les mortels, et leur font accroire 

qu’il y a des sorciers et sorcières qui vont la nuit au Sabbat ; 

ils obéirent, et disparurent tout confus. (Calmet, Traité sur 

les apparitions, 1751 : I, chap. 19, note 234.) 

La marque diabolique était considérée, par de nombreux 

démonologues, comme une preuve certaine d’un pacte avec le Diable 

et de la participation au sabbat. Pour Wier (Cinq livres de l’imposture 

et tromperie, 1659 : I, chap. 16), elle est une invention des 

inquisiteurs, qui l’utilisent pour condamner des innocentes. Au 

contraire, Bodin (De la Démonomanie des sorciers, 1597) la 

considère comme « chose certaine » (II, chap. 4) et Remy 

(Démonolâtrie, 1596 : I, chap. 5) soutient que la marque est la 

confirmation de la servitude au Diable. Pour De Saint-André (Lettres 

au sujet de la magie, 1725 : lettres 2 et 5), la marque est une « pure 

imposture » des inquisiteurs. Pour sa part, Calmet réfute 

catégoriquement la possibilité de cette marque diabolique. Il 

considère qu’on peut avoir sur le corps des marques naturelles 

(Traité sur les apparitions, 1751a : I, chap. 17, 141). Pour 

convaincre ses lecteurs, Calmet renvoie aux Lettres au sujet de la 

magie de De Saint-André (1725 : 259, 371, 379). Selon ce médecin, 

une condamnation pour magie et sorcellerie ne peut être basée sur 

cette preuve.  

Les démonologues ont beaucoup spéculé sur la possibilité de la 

reproduction entre un humain et un démon. Calmet rappelle que des 

écrivains attribuent le pouvoir d’engendrer au démon (« Dissertation 

sur l’Anté-Christ » (Commentaire littéral, 1720b : I, 754–778). Dans 

Malleus Maleficarum (1488 : part. 1, quest. III), Institoris et 

Sprenger affirment qu’il y a parfois procréation. Les démons ont la 

capacité de garder vivante la semence, et peuvent la recueillir et la 

transmettre à la femme. De son côté, Wier (Cinq livres de 

l’imposture et tromperie, 1659 : II, chap. 36, 39 et 42) disserte 

longuement sur cette question. Il soutient qu’il existe une maladie 

qui se nomme incube. La femme atteinte de cette maladie est 

persuadée, dans son sommeil, qu’un fardeau est couché sur elle. Elle 

s’imagine donc un accouplement avec le Diable. Pour Wier, 

l’accouplement diabolique est « purement imaginaire » ; 

l’accouplement ne peut avoir lieu qu’entre une femme et un homme. 

Selon Bodin (De la démonomanie, 1597 : II, chap. 2 et part. 2, 

quest. IV), la copulation est possible, mais elle peut aussi être une 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

229 

simple illusion. Remy (Démonolâtrie, 1596 : I, chap. 6) affirme que 

l’accouplement entre un être mortel et un être immortel est 

impossible. Le démon ne peut pas procréer avec une semence 

empruntée. Enfin, pour De Saint-André (Lettres au sujet de la magie, 

1725 : lettre 5), les histoires de procréation entre incubes et succubes 

sont des « chimères » ou des contes. Dom Calmet nie la possibilité 

de procréation entre des démons incubes et succubes et les humains 

(Traité sur les apparitions, 1751a : I, chap. 38, 322). Il complète sa 

description du sabbat en rappelant que, selon les démonologues17, le 

Diable peut prendre différentes formes pour se montrer aux convives 

du sabbat. Les deux figures les plus utilisées sont le bouc et un être 

anthropomorphe avec les caractéristiques d’un homme hideux avec 

des parties de corps d’animaux. Nous retrouvons aussi le chien, le 

chat, le loup, le cheval, etc. (ibid. : I, chap. 16, 139–140).  

 

La permission de Dieu 

Dans l’ensemble des sources démonologiques, le Diable doit 

impérativement obtenir la permission18 de Dieu pour éprouver les 

mauvais et les justes. Comme Augustin, Dom Calmet est fidèle à 

cette conviction :  

[…] les démons, qui sont des anges, mais corrompus, ne 

peuvent rien au-delà de ce que leur permet celui dont les 

jugements sont quelque fois secrets, jamais injustes (La cité 

de Dieu, 2018 : II, XVIII, chap. 18, 1509 ; Calmet, Traité 

sur les apparitions, 1751 : I, chap. 13, note 177.)  

Calmet s’appuie aussi sur Malleus Maleficarum (Institoris et 

Sprenger, 1488). Les deux inquisiteurs consacrent plusieurs 

questions à « l’étonnante permission divine » octroyée à Satan 

(part. 1, quest. XIII, 226 ; quest. XVIII, 251). Faisant référence au 

texte de Job, ils soutiennent : 

 
17  Wier (1659 : I, chap. 12 ; II, chap. 8–9) ; Bodin (1597 : II, chap. 3 et 4) ; Remy 

(1596 : III, chap. 10) ; Le Loyer (1608 : I, chap. 13). 
18  Institoris et Sprenger (1488 : part. 1, quest. XII et part. 2, quest. XVIII), Wier 

(1659 : I, chap. 18 ; II, chap. 33 ; III, chap. 1 et IV, chap. 24 et 25), Bodin (1597 : 
III, chap. 6), Remy (1596 : I, chap. 14), Le Loyer (1608 : I, chap. 6 ; IV, chap. 23 

et VIII, chap. 13), De Saint-André (1725 : lettres 1, 2 et 5). 



Patrick SNYDER 

230 

[…] que non seulement les maléfices des hommes mais 

aussi ceux des animaux et des fruits de la terre proviennent 

de la sage permission de Dieu (ibid. : part. 1, quest. XII, 

220.) 

Pour eux, il est même impossible que Dieu ne permette pas 

l’expression de la puissance des démons à travers leurs œuvres 

maléfiques (part. 1, quest. XII, 222 ; quest. XIII, 227 ; quest. XVIII, 

249). Dans le Malleus Maleficarum, les sorcières sont considérées 

comme les instruments privilégiés des œuvres du Diable (part. 1, 

quest. VI, 230 ; quest. XV, 236). Toutefois, comme pour le démon, 

elles ne peuvent rien sans la permission de Dieu (ibid.).  

Le médecin Wier traite à de nombreuses reprises de la question 

de l’imputabilité de Dieu dans les œuvres du Diable (Cinq livres de 

l’imposture, 1659 : I, chap. 18 ; II, chap. 33 ; III, chap. 1 ; IV, 

chap. 24, quest. 25). Selon lui, les inquisiteurs se trompent de cible 

en condamnant les femmes-sorcières pour des méfaits qu’elles ne 

peuvent avoir commis : « La sorcellerie est permise par l’occulte 

jugement de Dieu » (IV, chap. 3, 478). Wier est catégorique : toutes 

les « choses admirables » faites par le Diable sont possibles 

uniquement par la permission de Dieu (I, chap. 11, 112–113 ; II, 

chap. 25, 266). Il se réfère au texte de Job pour démontrer que Dieu 

peut autoriser le Diable à éprouver ceux qui sont bons et pour punir 

les mauvais (I, chap. 18 ; III, chap. 1 ; IV, chap. 24). Wier soutient 

qu’un vrai chrétien reconnaît que tout vient de Dieu. Il ne doit pas 

imputer ses malheurs aux sorcières ou au Diable. Pour De Saint 

André, tout ce qui relève de la magie diabolique et des 

enchantements est de l’imposture (Lettres au sujet de la magie, 

1725 : lettre 2, De la magie, 71–72). Toutefois, il reconnaît qu’il peut 

survenir, très rarement, « … des occasions où Dieu permet au 

Diable d’agir et de faire certaines choses qui surpassent le pouvoir 

de l’art et de la nature » (lettre 1, De la magie, 19, 59 ; lettre 2, De la 

magie, 89–90). Selon ce médecin, même la possession diabolique est 

voulue par Dieu (lettre 5, Des maléfices, 237). Dom Calmet s’appuie 

aussi sur les juristes Bodin, Rémy et Le Loyer. Dans son ouvrage De 

la Démonomanie (1597 : III, chap. 6, 180–181), Bodin souligne que 

Satan a certes la capacité de faire le mal, toutefois, cette possibilité 

implique la permission de Dieu. Dans Démonolâtrie (1596 : I, 

chap. 14, 122), Rémy est très bref sur la question. La permission de 

Dieu est incontournable pour que les démons agissent sur les esprits 

humains. Le Loyer, dans son Discours et histoires des spectres 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

231 

(1608 : I, chap. 6 ; IV, chap. 23 ; VIII, chap. 13), insiste à plusieurs 

reprises sur la question de l’imputabilité de Dieu dans l’œuvre du 

Diable. Selon Le Loyer, c’est une imposture de croire que le Diable 

et les sorciers et sorcières peuvent ensorceler par eux-mêmes. Leurs 

prestiges sont redevables à Dieu (IV, chap. 24, 450).  

Ainsi, pour Calmet, Dieu donne l’autorisation au Diable de duper 

les malheureux qui font un pacte avec lui (Traité sur les apparitions, 

1751a : I, chap. 8, 62). Dieu utilise « l’ennemi du genre humain 

comme un vil esclave pour l’exécution de ses volontés toujours 

justes, toujours saintes » (« Dissertation sur les obsessions et 

possessions du démon », 1720 : 320). Le Diable est ainsi un 

instrument de la vengeance de Dieu. Calmet déclare que la tradition 

démonologique et l’Écriture sainte attestent que le Diable agit 

toujours avec la permission de Dieu, convaincu que le pouvoir de 

faire de vrais miracles est réservé à Dieu. Les démons, quant à eux, 

se limitent à produire des illusions (« Dissertation sur les vrais et sur 

les faux miracles, & sur le pouvoir des démons, & des anges sur les 

corps », (1707–1726b : II, xvj et xviii). Comme ses prédécesseurs, 

Calmet utilise le texte biblique de Job pour expliquer les modalités 

de l’intervention de Satan sur les humains (Commentaire littéral, 

1707–1726a : IX, 13–15 ; Traité sur les apparitions, 1751a : I, 

chap. 6, note 107 et chap. 47, note 449). Le texte de Job présente 

Satan comme celui qui exécute la volonté de Dieu (« Préface sur le 

livre de Job », 1707–1726c : IX, i–xxii). Pour éprouver la foi de Job, 

Dieu accorde à Satan le pouvoir de le mettre à l’épreuve 

(Commentaire littéral, 1707–1726a : IX, 16, note 12). Malgré son 

pouvoir, Satan est soumis à la volonté de son Créateur 

(« Dissertation sur les bons, et sur les mauvais anges » 

(Commentaire littéral, 1707–1726 : XX, 238). Pour Calmet, le texte 

démontre clairement que « […] Dieu n’afflige pas de maux 

temporels, qu’à ses ennemis, et les méchants. Dieu éprouve les siens 

par des afflictions » (« Préface sur le livre de Job » (Commentaire 

littéral, 1707–1726 : IX, ii). Même si Job considérait que ses fautes 

n’étaient pas si grandes pour vivre de telles épreuves, il restait fidèle 

à Dieu (Commentaire littéral, 1707–1726 : IX, ii). Calmet estime que 

le rédacteur de ce livre était un auteur inspiré du Saint Esprit 

(ibid. : IX, x).  

 

  



Patrick SNYDER 

232 

Une réception mitigée 

La plus célèbre critique de l’œuvre de Calmet est celle de Voltaire 

(1694–1778). Elle portait principalement sur la question des 

vampires et son œuvre biblique. Il n’aborde toutefois pas 

spécifiquement la démonologie de Dom Calmet. Voltaire, qui 

dénonçait le fanatisme religieux de son époque, a rencontré Calmet 

en juin 1754. Il a séjourné trois semaines à l’abbaye de Senones. Il 

voulait consulter des ouvrages de la bibliothèque abbatiale (Dinet, 

2008 : 346 ; Voltaire, 1978 : II, 1203). Dans ses notes sur la gestion 

de l’abbaye, Calmet fait mention du passage de Voltaire (Dinet, 

2008 : 348). Après son départ de l’abbaye, Voltaire écrit à Dom 

Calmet pour le remercier de ses amabilités. « Vos ouvrages et votre 

bibliothèque m’instruisaient plus que les eaux de Plombières ne me 

soulagent » (Voltaire, 1978 : IV, 21). Du vivant de Calmet, Voltaire 

tenait un double discours sur l’abbé de Senones. Le 14 juin 1757, il 

écrit à Dom Fangé pour le remercier du don de quelques livres, 

faisant l’éloge des ouvrages de Calmet : « La plupart de ses ouvrages 

ne sont pas seulement de bons livres, ce sont des livres dont on ne 

peut se passer » (Voltaire, 1978 : 2002). Dans son Dictionnaire 

philosophique (1994), Voltaire renvoie à Calmet dans 3319 entrées. 

Parfois, il semble louanger l’abbé par des formulations 

apologétiques : « l’ingénieux dom Calmet », « judicieux 

commentateur » (Emblème), « l’ingénieux et profond dom Calmet » 

(Paul), « Le profond philosophe dom Calmet » (Résurrection). Le 

contexte de ces commentaires nous fait comprendre qu’il s’agit de 

railler les écrits de Calmet. Dans plusieurs entrées, Voltaire critique 

frontalement l’œuvre de Calmet. Dans l’article « Arabes », il affirme 

que Calmet « manque à toutes les règles de la logique […] ». Dans 

l’article « Corps », on peut lire : « chimère de l’esprit humain, la 

déclinaison des atomes, les formes substantielles, la grâce versatile 

et les vampires de dom Calmet ». Dans l’article « Ciel », on lit que 

Calmet « a beaucoup compilé, et […] n’a raisonné jamais ». Dans 

l’article sur « Job », il présente Calmet comme un « naïf compilateur 

de tant de rêveries et d’imbécilités » (Job). Pour Schwarzbach 

(2002 : 218), Voltaire lisait Calmet « […] à la recherche de naïveté 

 
19  Abraham, Ange, Antirinitaires, Apocryphes, Apôtres, Arabes, Armes, Asmodée, 

Argent, Babel, Bdellium, Bethsamés, Ciel, David, Déluge, Dénombrement, Elie, 
Emblème, Enfer, Esclaves, Généalogie, Jephté, Job, Lèpre/vérole, Onan, Paul, 

Résurrection, Supplices, Térélas, Vampires, Verge, Vision, Voyage de Saint Paul. 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

233 

à exploiter ». Pour Dinet (2008 : 352), Voltaire, qui a flatté l’abbé de 

son vivant, a « […] traité sa mémoire avec dédain et mépris ». Louis 

(2022 : 121–144) démontre que la critique de Voltaire porte surtout 

sur les enjeux autour du vraisemblable contre le rationnel. Pour 

Morris (2015 : 184) : 

[…] [l’]affrontement entre Voltaire et Calmet illustre les 

différentes manières d’appréhender les relations entre la 

superstition, la production de connaissances et le 

témoignage.  

Selon Sandrier (2015 : 32), c’est la « candeur de l’érudition 

crédule qui tour à tour amuse Voltaire ». 

L’abbé Nicolas Lenglet-Defresnoy (1674–1755) (Traité 

historique et dogmatique sur les apparitions, 1751) a effectué un 

travail critique très étoffé du Traité sur les apparitions. Il fait valoir 

que cet ouvrage crée de la confusion chez les lecteurs. Selon lui, il 

est difficile de partager le vrai du faux dans les propos de son auteur. 

Sa première observation est que l’ouvrage contient trop 

« d’historiettes ». Il est difficile de bien juger « de l’histoire qu’on 

présente, et du fait dont on doit porter un jugement » (Lenglet-

Defresnoy, 1751 : chap. 12, 93). Il considère que les trente pages 

d’observations pertinentes du traité sont perdues dans quatre cents 

pages « de toutes natures ». Il propose de corriger cette logique 

narrative :  

Rien n’est plus facile, il suffit de transporter les 

raisonnements qui sont à la fin […] et de les placer au 

commencement de chacune de ses dissertations. (Ibid. : 96.) 

Il partage par ailleurs la conviction de Calmet : « les faits 

rapportés dans les Saintes Écritures » sont des vérités.  

Dom Ildefonse Cathelinot (1671–1756) était un confrère de Dom 

Calmet. Au moment de la sortie du Traité sur les apparitions, il était 

le bibliothécaire de la bibliothèque abbatiale de Saint-Mihiel. En 

1749, il écrit à Calmet une longue lettre sur la réception du traité : 

Réflexions ou Remarques / générales et particulières / sur les deux 

dissertations du R.P. dom Calmet abbé de Senones touchant les 

apparitions des esprits. Il exprime la surprise de nombreux 

bénédictins et de bien des savants devant ce traité écrit par le 

« célèbre et respectable » Dom Calmet : 



Patrick SNYDER 

234 

Le seul titre d’Apparition des esprits a revolté les plus beaux 

génies et les plus prévenus en faveur du Reverendissime 

dom Calmet […]. (Cathelinot, 2008 : 39.) 

Selon Cathelinot (2008 [1749]), le titre du traité laisse à penser 

que Dom Calmet « voulait renouveler ces fables et ces vieux contes 

d’esprits ». Des gens ont « […] conjecturé de là que son esprit 

s’affaiblissait avec le corps sous le poids accablant des années […] » 

(ibid. : 83–84). Selon Cathelinot, le traité s’inscrit dans la tradition 

augustinienne :  

Comme lui (Augustin) il distingue les faits qu’il raconte 

d’avec la manière dont ils sont arrivés. Le fait peut être 

certain et la manière très inconnue, pour ne pas dire 

impénétrable. (Ibid. : 93.)  

Comme Augustin, Dom Calmet soutient qu’il y a des vraies et 

des fausses apparitions. « [C]’est pourquoi, à l’exemple de saint 

Augustin, il se garde bien de les rejeter toutes, et de les approuver 

toutes » (ibid. : 132). Dom Cathelinot est catégorique, l’objectif du 

traité n’est pas de prouver l’existence de toutes les apparitions des 

esprits. Calmet souhaite semer le doute chez les lecteurs. Cathelinot 

invite la censure, « juste et injuste », à faire un meilleur traité sur ce 

sujet que celui de Calmet. Cathelinot approuve lui aussi Calmet sur 

la conviction qu’on ne peut douter des apparitions des anges dans les 

Écritures. Dans la conclusion de sa lettre, il rappelle toute la richesse 

de la production intellectuelle de Calmet : 

Qu’on ne dise donc plus que nôtre auteur se sent de la 

caducité de l’âge et que son esprit s’abaisse parce qu’il a 

écrit des apparitions des esprits. (Ibid. : 149.)  

Dom Cathelinot ne semble pas préoccupé par les positions 

démonologiques de Dom Calmet. Son attention porte spécifiquement 

sur la question des « apparitions des esprits ».  

Une partie de l’œuvre du philosophe et historien Renan (1823–

1892) porte sur les origines des religions. Renan soutient qu’il est 

important de faire un examen critique des sources bibliques à partir 

d’une démarche historique. Dans la Revue des Deux mondes, il 

critique sévèrement Calmet sur sa crédulité :  

La grande autorité en exégèse de cette triste époque est dom 

Calmet. Il est difficile de concevoir plus de puérilité chez un 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

235 

savant homme. […] Sa crédulité dépasse toutes les bornes. 

Ses dissertations sur les démons, les vampires, les revenants, 

les dragons volants, comptent parmi les ouvrages les plus 

extravagants qui aient jamais été écrits. (Renan, 1865 : 242.)  

Pour Schwarzbach (2002 : 452), les remarques de Renan sont 

« dévastatrices ». Renan a-t-il lu l’ensemble des volumes du 

Commentaire littéral de la Bible ?  

Il [Renan] avait de meilleurs emplois de son talent et de son 

imagination que de lire les 23 tomes du Commentaire littéral 

de la Bible (1706–1717) de Calmet, de la Genèse jusqu’à la 

fin de l’Apocalypse […].  

Cette lecture lui aurait permis de mieux cerner « l’arbitraire » de 

Calmet sur certaines hypothèses philologiques et historiques, mais 

aussi de constater qu’il « était aussi parfois pénétrant et astucieux » 

(ibid.). La critique de Renan porte sur l’approche exégétique de 

Calmet et non sur sa démonologie. 

 

Conclusion 

Dans le premier volume du Traité sur les apparitions (1751), 

comme dans l’ensemble de son œuvre, Dom Calmet démontre une 

connaissance approfondie des sources démonologiques. Il s’inscrit à 

la fois en continuité et en rupture avec la tradition démonologique 

qui le précède. Sur la question du pouvoir des mauvais anges, sa 

position est conforme à la tradition démonologique. Il rappelle que 

les démons sont des messagers de Dieu et qu’ils n’ont pas de corps 

puisqu’ils sont des êtres purement spirituels. La Bible prouve que le 

Diable peut réellement intervenir dans le monde. Sur la question de 

l’exorcisme, Dom Calmet soutient, tout comme ses sources, que le 

démon peut agir sur l’âme et sur le corps ; qu’il peut réellement 

habiter le corps. Toutefois, il ne fait que dominer l’âme. L’Église et 

ses représentants sont les seuls garants des exorcismes, car ils ont 

reçu ce pouvoir des apôtres. Dieu utilise la possession démoniaque 

pour punir les mauvais ou pour exercer la vertu des justes.  

Sur la question du sabbat des sorcières, Calmet se situe en rupture 

avec la tradition démonologique. Il nie catégoriquement l’existence 

de ces assemblées démoniaques – le sabbat existant uniquement dans 

l’imagination des gens. À l’encontre des démonologues, qui 



Patrick SNYDER 

236 

considèrent le transport comme véridique, Calmet soutient que les 

sorcières vont au sabbat par imagination. Selon la tradition 

démonologique, le repas sabbatique est parfois réel, parfois faux. 

Pour Calmet, il est une simple illusion. Il nie aussi l’existence de la 

marque du diable. Cette invention des inquisiteurs est sans 

fondement. Il fait valoir que toute personne peut avoir une marque 

naturelle causée par la maladie ou par le vieillissement. Pour lui, la 

procréation entre le Diable et les humains est impossible. Il rappelle 

que les démons sont des êtres sans corps, ils ne peuvent donc pas 

procréer. Sa conception de la femme/sorcière s’inscrit dans la longue 

tradition démonologique qui présente la femme comme un être 

naturellement voué au mal. L’ensemble des démonologues 

considèrent que le Diable doit obtenir la permission de Dieu pour 

agir contre les mauvais et les justes. Comme ses prédécesseurs, 

Calmet fonde cette certitude biblique sur le livre de Job. Dom 

Calmet, qui connaît très bien la longue tradition démonologique, 

cherche, dans un nouveau contexte, une « voie raisonnable » 

(Goulemot, 1980 : 1233) entre la tradition démonologique, la 

crédulité populaire et la nouvelle critique des Lumières sur 

l’influence du Diable et la réalité du sabbat des sorcières 

(Muchembled, 2000 : 209 et 215). Selon Tavernaux, Calmet se 

considérait comme un théologien du « juste milieu ». Il cherchait à 

concilier les différentes perspectives des débats de son époque en 

respectant la doctrine catholique et l’autorité biblique (Bombardier, 

2008 : 163–172 ; Tavernaux, 1960 : 523). Nous soutenons qu’il 

applique la même approche pour sa démonologie. Il déploie une 

démonologie du « juste milieu ». Cet « observateur » des débats de 

son temps s’inscrit dans le courant démonologique qui cherche à 

faire muter, vers des variantes plus adoucies, la nature et la capacité 

d’action du diable tout en respectant la Bible et la tradition catholique 

comme socle de vérité. Comme le souligne Schwarzbach (2002 : 

463), « Calmet ne pouvait nier l’existence du démon à l’époque 

moderne sans la nier à l’époque biblique, ce qui était impensable 

pour lui ». Pour Dom Calmet, le Diable, malgré qu’il soit devenu 

moins puissant qu’il le fut en la période de la grande Chasse aux 

sorcières (XVIe–XVIIe siècles), rôde toujours en ce XVIIIe siècle. 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

237 

Bibliographie 

ANDRIOT, Cédric. 2008. « Dom Calmet : une œuvre à l’épreuve du temps », Dans 

Dom Augustin Calmet. Un itinéraire intellectuel, sous la dir. de Philippe MARTIN 

et Fabienne HENRYOT, p. 51–69. Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions. 

ARMOGATHE, Jean Robert. 1989. Le Grand Siècle et la Bible. Paris : Beauchesne. 

AUGUSTIN. 2018. Œuvres philosophiques complètes. 2 volumes. Traduction d’Émile 

SAISSET. Paris : Les Belles Lettres. 

BANDERIER, Gilles. 2008. Réflexions sur le Traité sur les apparitions de dom Calmet. 

Paris : Éditions Jérôme Millon. 

BAROJA, Julio Caro. 1972. Les sorcières et leur monde. Paris : Gallimard. 

BERNIER, Jean. 2008. « Audace et conservatisme dans l’exégèse de dom Augustin 

Calmet ». Dans Dom Augustin Calmet. Un itinéraire intellectuel, sous la dir. de 

Philippe MARTIN et Fabienne HENRYOT, p. 173–193. Paris : Actes académiques, 

Riveneuve Éditions. 

BODIN, Jean. 1597. De la Demonomanie des sorciers. Paris : Jacques du Puys. 

BOMBARDIER, Jacques. 2008. « Dom Calmet et les débats théologiques de son temps : 

“Une théologie du juste milieu” ». Dans Dom Augustin Calmet. Un itinéraire 
intellectuel, sous la dir. de Philippe MARTIN et Fabienne HENRYOT, p. 163–173. 

Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions. 

BURTON RUSSEL, Jeffrey. 1986. Mephistopheles. The Devil in the Modern World. 

Ithaca: Cornel University Press.  

CALMET, Augustin. 1707–1726. Commentaire littéral sur tous les livres de l’Ancien 

et du Nouveau Testament. 26 volumes. Paris : Chez Pierre Emery.  

—. 1720. Dissertations qui peuvent servir de prolégomènes de l’Écriture sainte. 3 

volumes. Paris : Chez Emery père et Fils. 

—. 1722–1728. Dictionnaire historique, critique, chronologique, geographique et 

litteral de la Bible. 6 volumes. Paris : Chez Emeru Père. 

—. 1751. Traité sur les apparitions des esprits et sur les vampires ou les revenans de 

Hongrie, de Moravie, &c. Volume I. Paris : Chez Debure l’aîné. 

—. 1751. Bibliothèque lorraine ou Histoire des hommes illustres. Nancy : Chez A. 

Leseure. 

CARMONA, Michel. 1988. Les Diables de Loudun. Sorcellerie et politique sous 

Richelieu. Paris : Fayard.  

CATHELINOT, Ildefonse. 2008 [1749[. « Introduction ». Dans Réflexions sur le Traité 

sur les Apparitions de dom Calmet, p. 5–45. Texte établi, présenté et annoté par 

Gilles BANDERIER (2008). Paris : Éditions Jérôme Millon.  

CHEDOZEAU, Bernard. 1989. « Les grandes étapes de la publication de la Bible 
catholique en français ». Dans Le Grand siècle et la Bible, sous la dir. de Jean-

Robert ARMOGATHE, p. 341–361. Paris : Beauchesne. 



Patrick SNYDER 

238 

CIARAN, Craig. 2021. « Augustin Calmet and the Construction of the Eighteenth-

Century Vampire ». Central Europe Yearbook, vol. 3, p. 54–70. 

CONGNARD. 1652. Histoire de Marthe Brossier prétendue possédée. Traduction du 

latin par Jacques AUGUSTE DE THOU. Rouen : Chez Jacques Hérault. 

DE BOUREULLE. Paul-Charles. 1887–1888. « La démonologie de Dom Calmet ». 

Bulletin de la Société philomatique vosgienne, no 18, p. 111–127. 

DE LANCRE, Pierre. 2007 [1612]. Tableau de l’inconstance des mauvais anges et 

démons. Paris : Chez Nicholas Buon. 

DE SAINT-ANDRE, François. 1725. Lettres au sujet de la magie, des malefices & des 

sorciers. Paris : Chez Robert-Marc Despilly. 

DELCAMBRE, Etienne. 1948–1949–1951. Le Concept de sorcellerie dans le duché de 

Lorraine au XVIe et au XVIIe siècles. Nancy : Société d’archéologie Lorraine. 

DINET, Dominique. 2008. « Voltaire et dom Calmet », Dans Dom Augustin Calmet. 

Un itinéraire intellectuel, sous la dir. de Philippe MARTIN et Fabienne HENRYOT, 

p. 345–355. Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions. 

DIOCHON, Nicholas et Philippe Martin. 2022. Rencontres avec le diable. Anthologie 

d’un personnage obscur. Paris : Cerf. 

FANGE, Augustin. 1762. La vie du T.R.P. dom Augustin Calmet, abbé de Senones. 

Senones. 

GINZBURG, Carlo. 1992. Le Sabbat des sorcières. Paris : Gallimard. 

GOULEMOT, Jean-Marie. 1980. « Démons, merveilles et philosophie à l’Age 

classique ». Annales. Histoire, Sciences Sociales, no 6, p. 1223–1250. 

HUET, Marie-Hélène et Deadly FEARS. 1997. « Dom Augustin Calmet’s Vampires 

and the Rules Over Death ». Eighteenth-Century-Life, vol. 21, no 2, p. 222–232. 

INSTITORIS, Henrici et Jacobi SPRENGER. 1997. [1488]. Le Marteau des sorcières. 

Traduction du latin par Amand DANET. Paris : Jérôme Millon. 

JACQUES-CHAQUIN, Nicole et Maxime PRÉAUD (dir.). 1993. Le Sabbat des sorciers 

en Europe (XVe–XVIIIe siècles). Grenoble : Jérôme Millon.  

KEYWORTH, G. David. 2006. « Was the Vampire of the Eighteenth Century a Unique 

Type of Undead-Corpse ? ». Folklore, vol. 117, no 3, p. 242–260. 

—. 2010. « The Aetiology of Vampires and Revenants : Theological debate and 

Popular Belief ». Journal of Religious History, vol. 34, no 2, p. 158–173. 

LE BRUN, Pierre. 1732. Histoire critique des pratiques superstitieuses qui ont séduit 

les Peuples & embarrassé les sçavans. Paris : Chez la Veuve Delaulne. 

LE LOYER, Pierre. 1608. Discours et histoires des spectres ou visions et apparitions 

d’esprit, comme anges, demons et ames se monstrans. Paris : Chez Nicolas Buon. 

LENGLET-DEFRESNOY, Nicols. 1751. Traité historique et dogmatique sur les 

apparitions, les visions & les révélations particulières, avec des observations sur 
les dissertations du R.P. Dom Calmet, Abbé de Senones, sur les apparitions & les 

revenans, Avignon. 



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672–1757) 

239 

LEVACK, Brian P. 1991. La grande chasse aux sorcières en Europe au début des temps 

modernes. Seyssel : Champ Vallon. 

LOUIS, Stella. 2022. Croire aux vampires au siècle des Lumières. Paris : Classiques 

Garnier. 

M.*** AVOCAT AU PARLEMENT. 1735. « Histoire de Louis Gaufridy ». Dans Causes 

célèbres et intéressantes avec les jugements qui les ont décidées, p.382–461. 

Paris : Chez Poirion. 

MARSAUCHE, Patrick. 1995. « Présentation de dom Augustin Calmet ». Dans Le 
Grand siècle et la Bible, sous la dir. de Jean-Robert ARMOGATHE, p. 233–253. 

Paris : Beauchesne. 

MARTIN, Philippe et Fabienne HENRYOT (dir.). 2008. Dom Augustin Calmet. Un 

itinéraire intellectuel. Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions. 

MORRIS, Kathryn. 2015. « Superstition, Testimony, and the Eighteenth-Century 

Vampire debates». Preternature, Critical and Historical Studies on the 

Preternatural, vol. 4, no 2, p. 181–202. 

MUCHEMBLED, Robert. 1994. Magie et sorcellerie en Europe du Moyen Âge à nos 

jours. Paris : Colin.  

—. 2000. Une histoire du Diable (XIIe–XXe siècle). Paris : Seuil. 

OESKOVIC, Luc. 2010. « Le thème des lycanthropes et des vampires, de Dom Calmet 

à l’abbé de Fortis : une approche des pays de confins ». Dix-Huitième Siècle, 

no 42, p. 265–284. 

PORPHYRE. 1747. « Quelle est la manière dont les démons exercent leurs actions ». 

Dans De l’Abstinence de la chair des animaux, p. 179–182. Paris : Chez De Bure. 

REMY, Nicolas. 2004. La démonolâtrie. Texte établi et traduit à partir de l’édition de 

1595 par Jean BOËS. Nancy : Presses Universitaires de Nancy. 

RENAN, Ernest. 1865. « La Critique biblique et l’esprit français ». Revue des Deux 

mondes, 35e année, vol. 60, no 4 (novembre). 

SANDRIER, Alain. 2015. Les Lumières du miracle. Paris : Classiques Garnier. 

SCHWARZBACH, Bertram Eugene. 2002. « Dom Augustin Calmet : homme des 

Lumières malgré lui ? ». Dix-Huitième Siècle, no 34, p. 451–463. 

SENIOR, Nancy. 1995. « Angels, Demons and Dom Calmet ». Dans Studies on 

Voltaire and the Eighteenth Century, p. 155–188. Oxford : Voltaire Foundation. 

SNYDER, Patrick. 2007. Trois figures du diable à la Renaissance : l’enfant, la femme 

et le prêtre. Montréal : Fides. 

STANFORD, Peter. 1996. The Devil. A Biography. Londres : Henry Holt & Co.  

TAVERNAUX, René. 1960. « Une théologie du “juste milieu” : dom Augustin 

Calmet ». Dans Le jansénisme en Lorraine, 1640–1789, p. 523–535. Paris : 

J. Vrin. 

TERTULLIEN. 1825. L’apologétique. Traduction de l’Abbé de GOURCY. Lyon : Chez 

Rivoire. 



Patrick SNYDER 

240 

—. 1999. De l’âme. Traduction de Jeronimo LEAL. Paris : Cerf. 

VILLENEUVE, Rolland. 1998. « Dom Augustin Calmet ». Dans Dissertation sur les 

vampires, p. 5–27. Grenoble : Jérôme Millon. 

VILLETTE, Pierre. 1958. « La Sorcellerie dans le nord de la France du XVe à la fin du 

XVIIe siècle », p. 96–132. Lille : Le guetteur, fascicule 04, no 145. 

VOLTAIRE. 1978. Correspondance. Traduction de l’anglais par Frédéric DELOFFRE. 

Paris : Gallimard. 

—. 1994. Dictionnaire philosophique. Oxford : Oxford University Press. 

WIER, Jean. 2021 [1659]. Cinq livres de l’imposture et tromperie des diables, des 

enchantements et sorcelleries. Édition critique et introduction pas Serge MARGE. 

Paris : Jérôme Millon. 

 

 

 

 

 

 

___________________________________________________________  

Abstract :  The first volume of Dom Augustin Calmet’s Treatise on the 

Apparitions of Spirits and on Vampires or Ghosts of Hungary, Moravia, etc. 

(1751) focuses on demonology. In this treatise, he expands on several 

elements of demonology published in his biblical analyses and dissertations. 

This article presents the most important themes: the power of evil angels, 

exorcism, the witches’ sabbath, and God’s permission. On each of these 

themes, we compare how Dom Calmet relates to his main demonological 

sources. This scholar of the great demonological treatises defends the 

existence of the Devil, while refuting several beliefs presented in these 

treatises. We argue that, in this XVIII century caracterised by the loss of the 

hegemony of demonologists, Dom Calmet seeks a reasonable path between 

demonological tradition, popular credulity, and the new criticism of the 

Enlightenment. 

Keywords : Dom Calmet, Devil, God, exorcism, witch 

____________________________________________________________   


