RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 211-240

La démonologie de Dom Augustin
Calmet (1672-1757) : confinuité et
rupture avec la tradition

Patrick SNYDER *

Résumé : Le premier tome du Traité sur les apparitions des esprits et sur
les vampires ou les revenans de Hongrie, de Moravie, etc. (1751) de Dom
Augustin Calmet porte sur la démonologie. Dans ce traité sont approfondis
plusieurs éléments de démonologie publiés dans ses analyses et dissertations
bibliques. Cet article présente les thémes les plus importants : le pouvoir des
mauvais anges, 1’exorcisme, le sabbat des sorciéres et la permission de Dieu.
Sur chacun de ces thémes, nous comparons comment Dom Calmet se situe
par rapport a ses principales sources démonologiques. Cet érudit des grands
traités démonologiques défend I’existence du Diable, tout en réfutant
plusieurs croyances présentées dans ces traités. Nous soutenons que, dans ce
XVIII® siécle caractérisé par la perte de 1’hégémonie des démonologues,
Dom Calmet cherche une voie raisonnable entre la tradition démonologique,
la crédulité populaire et la nouvelle critique des Lumiéres.

Mots clés : Dom Calmet, Diable, Dieu, exorcisme, sorciére

Le XV¢siecle et plus particuliérement les XVI® et XVII®
marquent la grande période des traités de démonologie et de la chasse
aux sorciéres'. Le XVIII®siécle est déterminé par la perte de
I’hégémonie des démonologues sur les penseurs des Lumiéres. Les

Patrick Snyder est professeur au Département d’histoire a 1’Université de
Sherbrooke.

Les analyses de cette période historique sont abondantes, par exemple Burton
Russel (1986), Carmona (1988), Levack (1991), Muchembled (1994) et Stanford
(1996).

211



Patrick SNYDER

débats pour desserrer 1’étau diabolique s’inscrivent dans des
polémiques qui cherchent soit & conserver 1’imaginaire diabolique
traditionnel ou a le faire muter vers des variantes adoucies. Pour
I’historien du diable Muchembled (2000 : 199), « Satan perdit en fait
lentement, insensiblement, de sa superbe dans une Europe en
profonde mutation ». Selon Goulemot (1980 : 1235), il faut
considérer que ces polémiques sont celles des élites sociales et
religieuses. Les pratiques de sorcellerie et de magie sont toujours
présentes au sein des cultures dites paysannes et folkloriques. Pour
Dom Augustin Calmet? (1672—1757), abbé de I’abbaye de Senones
en Lorraine, I’existence du diable n’est pas menacée, mais sa nature
et sa capacité d’action dans le monde sont alors remises en question.

C’est dans ce contexte que sont publiées en 1746 et 1749 les
Dissertations sur les apparitions des Anges, des Démons & des
esprits et sur les revenans et les vampires. L’ouvrage sera réédité en
deux volumes, avec modifications importantes en 1751, sous le titre
Traité sur les apparitions des esprits et sur les vampires ou les
revenans de Hongrie et de Moravie (Calmet, 1751a). Cette derniére
édition sera utilisée. Pour Banderier (2008 : 22), les analyses du
Traité sont a la jonction disciplinaire de I’histoire, de ’exégése et de
la théologie. Pour Louis (2022 : 17), le Traité est « une anthologie
testimoniale », soit une compilation des croyances antiques et
contemporaines aux démons et aux vampires. Les études sur Dom
Calmet portent principalement sur la question des vampires’.
Pourtant, il est au cceur des débats sur la démonologic au
XVIII®¢ siecle. Le premier volume du Traité nous permet de

Antoine Calmet est né le 26 février 1672 a Mesnil-la-Horgne, en Lorraine.
A 15 ans, il étudie la rhétorique & I"Université de Pont-a-Mousson. A la fin de ses
études, il entre chez les bénédictins de la Congrégation de Saint-Vanne et Saint-
Hydulphe. 1l fait ses veeux de noviciat le 23 octobre 1689 a 1’abbaye Saint-
Mansuy de Toul, toujours en Lorraine. En mars 1696, il est ordonné prétre a
Arlesheim, en Suisse. En 1704, il enseigne I’Ecriture sainte aux abbayes de
Moyenmoutier en France et de Miinster en Allemagne. Entre 1711 et 1716, il
séjourne a Paris pour corriger son Commentaire littéral sur tous les livres de
I’Ancien et du Nouveau Testament. En 1718, il devient abbé de 1’abbaye Saint-
Léopold de Nancy. Le 9 juillet 1728, il est élu abbé de 1’abbaye de Senones en
Lorraine. Il occupe cette fonction jusqu’a sa mort, le 25 octobre 1757. Pour des
biographies de Dom Calmet, voir, entre autres, sa propre biographie qu’il a
incluse dans son édition de (1751 : 209-217), cf. Fange (1762) et Villeneuve
(1998 : 5-27).

3 Oeskovic (2010), Ciaran (2021), Huet et Fears (1997) et Keyworth (2006 et
2010).

212



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

découvrir la « science du diable » de cet abbé considéré érudit de son
vivant. Calmet y reprend des éléments déja publiés de ses ambitieux
projets d’analyse biblique, le Commentaire littéral sur tous les livres
de !’Ancien et du Nouveau Testament (1707-1726a)* et le
Dictionnaire historique, critique, chronologique, géographique et
littéral de la Bible (1722-1728)°. Dans le Commentaire littéral
(1707-1726), il aborde également la question du démon dans
plusieurs dissertations bibliques : « Dissertation sur les obsessions et
possessions du démon » [1720 = 1707—1726b] ; la « Dissertation sur
les bons, et sur les mauvais anges» (XX : 207-243]; la
« Dissertation sur les vrais et sur les faux miracles, & sur le pouvoir
des Démons & des anges sur les corps » (1707-1726b : 11, 2, xiv —
xxviii) et dans sa « Préface sur le livre de Job » (1707-1726¢ : IX,
2, i—xxii). Que nous apprend Dom Calmet sur les croyances au diable
au XVIII siecle ? Comment comprendre et situer la riche réflexion
de Calmet dans ce siécle que Muchembled (2000 : 281) qualifie de
« crépuscule du diable » ou le temps du « diable désenchanté » ? Est-
il a la fois en continuité et en rupture avec la tradition démonologique
qui le précéde ? Pour y répondre, nous comparons comment Calmet
situe son argumentation par rapport a ses principales sources
démonologiques, et ce, selon quatre enjeux qui la structurent : le
pouvoir des mauvais anges, 1’exorcisme, le sabbat des sorciéres et la
permission de Dieu au Diable.

L’état de la recherche

L’état de la recherche sur la démonologiec de Dom Calmet a
permis de relever un bref article de 1887 signé par de Boureulle
(1887-1888 : 111) titré « La démonologie de Dom Calmet ». On y
rappelle les grandes lignes du cas d’exorcisme d’Elisabeth de
Ranfaing cité par Calmet. De Boureulle souligne vouloir sauver de

Dans la partie supérieure des pages, Calmet présente le texte biblique en deux
colonnes, latin et frangais. La partie inférieure est réservée aux commentaires. Il
est constitué de 26 volumes. Le Commentaire littéral a connu plusieurs éditions :
1714-1720, 1724-1726 et 1757. Des extraits furent publiés 8 Amsterdam en 1723
sous le titre Trésors d’antiquités sacrées et profanes. 1l fut imprimé a plusieurs
reprises en latin : 1730-1738, 1734 et 1789-1793.

11 fut imprimé en 1722, en 1730 et en 1738. Il connut plusieurs traductions : en
latin (1725-1732, 1729-1738), en allemand (1747 et 1779) et en anglais (1732 et
1817).

213



Patrick SNYDER

I’oubli ce cas de possession. Cependant, le propos porte surtout sur
le théme des vampires dans I’ceuvre de Calmet. L’article de Senior
(1995) « Angels, Demons and Dom Calmet » traite brievement de la
conception de la nature des anges, mauvais ou bons, chez Calmet.
L’auteure met en évidence I’importance chez Dom Calmet de définir
la nature et les réles du démon dans le monde. On n’y aborde pas les
enjeux du sabbat des sorciéres et de I’autorisation de Dieu au Diable.
Dans les actes du colloque dirigés par Martin et Henryot, Dom
Augustin Calmet, un itinéraire intellectuel (2008), aucun article ne
porte sur le théme de la démonologie de Calmet. Sandrier, dans son
ouvrage Les Lumieres du miracle (2015 : 89-95), fait une trés bréve
analyse de la « Dissertation sur les vrais et sur les faux miracles, &
sur le pouvoir des Démons & des anges sur les corps ». Il démontre
que pour Calmet, les prodiges des magiciens de Pharaon sont des
illusions du démon. Les vrais miracles sont exclusivement 1’ceuvre
de Dieu. Diochon et Martin, dans leur ouvrage Rencontres avec le
diable. Anthologie d’un personnage obscur (2022 : 140-146),
traitent en deux pages de la question du Diable chez Calmet et
insérent ’article « Démon » du Dictionnaire historique, critique,
chronologique, géographique et littéraire de Calmet. A la lumiére
de cette revue de la littérature, notre article est une premiére
présentation des grands enjeux de la démonologie calmetienne.

Les sources du Traité sur les apparitions

En 1887, de Boureulle (1887—-1888 : 111-117) soulignait « [...]
qu’il s’agit d’un ouvrage, érudit, intelligent, sur lequel on s’est
mépris ». Faisait-il allusion a la critique de Voltaire ? Le 18 janvier
1746, Dom Sebastien Guillemin, supérieur général de la
Congrégation de Saint-Vanne et Saint-Hydulphe de 1I’Ordre de Saint-
Benoit, donne son approbation pour ’impression du Traité sur les
apparitions (Calmet, 1751 : II, 483). La Sorbonne avait approuvé
I’édition le 16 décembre 1745 (ibid. : 11, 483—484). Dans 1’édition de
1751, Calmet répond a la critique, clarifie ses objectifs, élimine
certaines sources et en ajoute d’autres (ibid. : 11, Préface, xv). 1l
mentionne qu’il s’est fait reprocher de laisser son « [l]ecteur dans
Iincertitude » (ibid. : 1, Préface, xv). L’édition de 1751 régle-t-elle
ce probléme ? Il souligne qu’il ne cherche pas a fomenter la
superstition (ibid. : 1, Préface, ij). Il souhaite s’instruire a travers ses
recherches. Il veut se forger sa propre idée sur le sujet qu’il étudie

214



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

(ibid. : 1, Préface, iij). Dom Calmet considére que les lecteurs
attentifs trouveront, dans son traité, de nombreuses raisons de douter
des croyances superstitieuses. Il nie avoir donné de la crédibilité aux
histoires fausses, aux faits douteux et aux événements fabuleux
(ibid. : 1, Préface, xvii).

Les éditions de 1746 et 1751 abordent les mémes thématiques
avec un argumentaire similaire. Toutefois, 1’ensemble des enjeux
soulevés dans 1’édition de 1751 pointe vers un redéploiement de la
démonologie de Calmet. Sur la question des bons et mauvais anges,
le nombre de chapitres (18) est similaire dans les deux éditions. Dom
Calmet fait une synthése de sa « Dissertation sur les bons, et sur les
mauvais anges » (Commentaire littéral, 1707-1726 : XX, 207-243).
Les obsessions et possessions du Diable ou les exorcismes sont
abordés trés brievement dans la version de 1746 avec trois courts
chapitres qui compilent sept pages. L’¢dition de 1751 compte six
chapitres pour un total de cinquante-six pages. Cette section est
tributaire de sa « Dissertation sur les obsessions et possessions du
Démon » (« Dissertation qui peuvent servir de prolégomene »,
1720 : I, 593 — 614). Les enjeux du Sabbat des sorciers et des
sorciéres et la sulfureuse question du commerce charnel avec le
Diable sont abordés dans les deux éditions. Dans 1’édition de 1746,
Calmet y consacre trois chapitres. L’édition de 1751 est nettement
plus argumentée avec ses six chapitres, faisant passer les 18 pages de
I’édition de 1746 a 58 pour celle de 1751. Dans son ceuvre
démonologique, Calmet ne consacre pas de chapitre a la question de
la permission de Dieu au Diable, elle est toutefois transversale dans
son ceuvre démonologique.

Le volume I de I’édition de 1751, sur la démonologie, contient
465 références. Un constat s’impose : Calmet paraphrase souvent ses
sources ou en rédige de brefs résumés. Nous retrouvons des
références a des auteurs antiques®, a des auteurs ecclésiastiques

Les plus importantes sont : Apulée (L ’Ane d’or ou Métamorphoses), Josephus
Flavius (Histoire des juifs), Homeére (Odysée et I’ lliade), Pline I’ Ancien (Histoire
naturelle), Ovide (Les Métamorphoses), Cicéron ((Euvres complétes de Cicéron),
Hérodote (Histoire d’Hérodote), Horace (Satyres), Jamblique (Le livre de
Jamblique sur les mystéres), Justin (Apologies), Plutarque (Histoire des oracles)
et Virgile (Enéide).

215



Patrick SNYDER

anciens’ et contemporains® et a des auteurs laics® de 1’époque de
Calmet. Les auteurs qui traitent spécifiquement de la thématique de
la démonologie demeurent la trame de fond de sa pensée sur ce
théme. Les plus utilisés!® sont : Augustin (La Cité de Dieu ; De la
divination des démons), Le Loyer (Discours des spectres ou visions
et apparitions d’esprit, 1608), Bodin (De la Demonomanie des
sorciers, 1597), Wier (De l'imposture et tromperie des diables : des
enchantements & sorcelleries et Histoire, disputes et discours des
illusions et impostures des diables, des magiciens infimes et
empoisonneurs, 1659), Institoris et Sprenger (Malleus Maleficarum,
1488), Remy (Démonolatrie, 1596), Le Brun (Histoire critique des
pratiques superstitieuses, 1732) et De Saint André (Lettres au sujet
de la magie, des malefices et des sorciers, 1725). Rappelons que
nous ne faisons pas une analyse critique des sources de Calmet sur
la démonologie, nous exposons sa démonologie pour déterminer si

En téte de liste, nous retrouvons : Augustin (De la divination des démons
Sermons ; Sur la Genése contre les manichéens ; La cité de Dieu ; Deux livres a
Simplicien ; Rétractations ; Contre les académiciens et Des devoirs a rendre aux
morts), Tertullien (De [’dme et L’apologétique) et Origéne (Origéne contre
Celse).

Alphonce de Castro (De Justa haereticorum punitione), Bernard de Montfaucon
(L ’Antiquité expliquée et représentée en figures), Antoine Fureticre (Dictionnaire
universel), Claude Fleury (Histoire ecclésiastique), Frangois Giry (Les petits
bollandistes), Grégoire Georges Florent (Histoire ecclésiastique des Francs),
Jean-Frangois Balthus (Suite de la réponse a [’histoire des oracles), Julien Loriot
(Sermons sur les plus importantes matiéres de la morale chrétienne), Guillaume
Antoine Lemonnier (Satires de Perse), Jean Pic de Mirandole (Traité de auro),
Pierre Nicole (Essais de morale), Philippe de Mélanchthon (Liber de Anima),
Philippe d’Oultreman (Le Pédagogue chrétien), Jean Tritheme (Chronique
Hirsauge sur ’an 1130) et Pierre le Vénérable (Les merveilles de Dieu).

Florimond de Raimond (L 'Histoire de la naissance), Jean Fernel (4bditis rerum
causis Libri duo), Barthélemy Herbelot (Bibliothéque orientale), Friderii
Hoffmanni (Diaboli potentia in corpora), Gilbert-Charles Le Gendre (Traité de
l’opinion), Jean Scheffer (Des secrets magiques, & de la magie des Lapons) et
Mirabeau.

Plusieurs autres auteurs sont cités par Dom Calmet : Torquemade (De Flores
cvriosas, 1575), Porta (La Magie naturelle, 1680), Grévin (De ['imposture et
tromperie des diables) et Antoine Louis Daugis (Traité sur la Magie, le sortilége,
les possessions, obsessions & maléfices). Dans le Traité sure les apparitions,
Dom Calmet relate I’histoire du diable de Londun qui est liée aux apparitions d’un
spectre et a la possession d’une jeune fille de 15 ans ; I’histoire de Michel Louis
de la famille de Boubenhoren qui se livra au démon ; et I’affaire Louis Gauffidy,
prétre condamné par le parlement d’Aix pour sortilége et inceste spirituel avec
Madeleine de la Palu.

216



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

elle est en continuité ou en rupture avec ses sources principales.
Outre les traités de démonologie, la Bible reste une référence
incontournable de la démonologie calmetienne.

La Biblique et la doctrine catholique comme vérité

Le travail exégétique de Dom Calmet s’inscrit dans un siécle
d’effervescence dans le développement des études de la Bible. Selon
Armogathe (1989 : 16), « [d]’un bout du siécle a 1’autre, les Ecritures
sont ’enjeu constant de tout l’effort intellectuel du “siécle
Classique” ». Cette période est fertile en publications de
commentaires, de critiques textuelles et de traductions. « Sa
formation et I’essentiel de son travail de bibliste prirent donc place
au coeur d’une période d’ébullition » (Martin et Henryot, 2008 : 156).
Calmet acquit sa renommée par son travail d’exégése (Andriot,
2008 : 51-69). Dans ses Dissertations sur l’inspiration des livres
sacrez (Commentaire littéral, 1707—1726 : XXVI, xxxj-xlviij) et sa
préface au Commentaire littéral (1707-1726a : 1, 1), il reconnait sa
dette envers ses prédécesseurs. Il sélectionne dans leurs ceuvres ce
qu’il considere juste et retranche ce qui lui semble erroné ; « Calmet
va donner une sorte de récapitulation générale des connaissances sur
la Bible dans son célébre Commentaire » (Chédozeau, 1989 : 357).
Son plus ambitieux projet d’analyse biblique est le Commentaire
littéral sur Tous les Livres de I’Ancien et du Nouveau Testament. Le
Dictionnaire historique, critique, chronologique, geographique et
litteral de la Bible (1722—1728) présente des définitions détaillées de
concepts bibliques importants. Il aborde les enjeux géographiques,
historiques, culturels et médicaux. Il démontre un intérét pour les
coutumes des peuples rencontrés dans la Bible. Il s’applique a
contextualiser les textes bibliques et a confronter les différentes
interprétations. Son approche exégétique s’inscrit entre une
ouverture aux découvertes scientifiques récentes et un respect
inconditionnel des dogmes -catholiques (Calmet, Dictionnaire
historique, 1722—-1728 : 1, iij). L’ceuvre biblique de Calmet reste
difficile a classifier, oscillant, selon Bernier (2008 : 179), entre
audace et conservatisme. Puisque les FEcritures peuvent étre
interprétées (Commentaire littéral, 1707-1726a : 1, Préface, 3),
Calmet pouvait ainsi faire appel a la science de son époque sans faire
aucune concession sur la doctrine biblique catholique (Marsauche,
1995 : 253 ; Schwarzbach, 2002 : 458).

217



Patrick SNYDER

Le travail biblique de Dom Calmet consiste a répondre a la
critique sur I’inspiration divine des Ecritures (Commentaire littéral,
1707-1726a : XXVI, xxxii). Sa démarche est augustinienne. Pour
Augustin (2018 : De ['utilité de la foi, 11, chap. 5, 1271), la loi des
Ecritures « [...] a été publi¢e et fondée par I’ordre et la volonté de
Dieu [...] ». Toutefois, des hommes instruits, « les docteurs de
profession » peuvent l’interpréter et en révéler certaines clés
(Augustin, 2018 : Des meeurs de 1'Eglise catholique et des maeurs
des manichéens, 1, chap. 1, 825), Pour Calmet, Dieu est le maitre de
la science. Tertullien (De [’dme, 1999 : 11, chap. 5, note 62) lui sert
d’assise pour appuyer cette conviction : « Ce que Dieu enseigne,
voila toute la science ». Le surnaturel est un élément incontournable
du monde biblique. La démonologie de Calmet trouve son ancrage
dans les récits bibliques. Il se référe a la chute d’Adam et Eve, au
récit de Job, aux démons qui tentent Jésus, au pouvoir des apotres de
chasser les démons, etc. Il croit aux mauvais anges et a 1’existence
du diable. Selon lui, la réalité¢ de la magie, de la sorcellerie, des
possessions, des exorcismes, des divinations et de 1’existence du
diable est prouvée par 1’Ecriture et I’autorité de ’Eglise (Traité sur
les apparitions, 1751a : 1, chap. 7, 54 et chap. 8, 60—61). Pour bien
cerner le vrai du faux concernant les pouvoirs du Diable et ses faux
miracles, les fidéles doivent embrasser la sainte doctrine. L’Evangile
est 'outil de I’Eglise dans sa guerre au régne du Démon
(ibid. : 1, chap. 16, 134—135). L’ensemble des autres doctrines
religieuses sont considérées comme des hérésies. Les rabbins sont
«livrés a leur imagination ». IlIs «s’évanouissent dans leurs
pensées » (« Dissertation sur les bons, et sur les mauvais Anges »,
Commentaire littéral, 1707-1726 : XX, 233). Il critique sévérement
le calvinisme et le luthéranisme.

Le Diable forcé par les exorcismes rendit tant de
témoignages de la vérité de la Religion Catholique, [...] et
en méme temps de la fausseté du Calvinisme [...]. (Traité
sur les apparitions, 1751 : 1, chap. 25, 201.)

Pour Dom Calmet, nier la possibilité des ceuvres malefiques du
diable, c’est s’en prendre aux fondements mémes de 1’Eglise (ibid. :
II, chap. 41, 322).

218



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

La démonologie calmetienne
Le pouvoir des mauvais anges

La question de I’existence des anges est centrale dans le premier
volume du Traité sur les apparitions. Dom Calmet, en 1720, avait
consacré une dissertation a ce sujet : « Dissertation sur les bons, et
sur les mauvais anges » (Commentaire littéral, 1707-1726a : XX,
207-243). Ils auraient été créés par Dieu comme ses envoyés, ses
ambassadeurs ou ses messagers (« Ange », Dictionnaire historique,
1722-1728 : 226). lls n’auraient pas de corps biologique ; ils seraient
purement spirituels. Il trouve chez Augustin la confirmation que les
démons sont « d’une nature aérienne, et beaucoup plus subtile que
les corps ordinaires » (Augustin, 2018 : De la divination des démons,
I1, chap. 3, 456-457). Le Loyer considére par ailleurs que les anges
ont un corps fantasmatique ou aérien et qu’ils sont de simples esprits
(Discours et histoires des spectres, 1, chap. 5 et III, chap. 9 et 13).
Pour Calmet, cette représentation est conforme a la tradition. 11 les
décrit « comme lumineux ; semblables au feu, au vent, a I’air ». Il ne
faut pas, selon lui, accorder aux anges un « pouvoir excessif » sans
nier toutefois leurs pouvoirs d’intervention. Le juste discernement
est donc de mise (Traité sur les apparitions, 1751a : 1, chap. 4, 23 et
chap. 28, 233-235).

Dom Calmet, s’appuyant sur la Bible, ne peut nier I’existence des
anges, bons ou mauvais, et leurs possibles apparitions, parmi
lesquelles il faut reconnaitre la possibilité de fausses. Son approche
de la question s’inscrit dans la « vérité » biblique. Les mauvais!!
anges sont nommés démons, Satan, Lucifer, Belzébuth, Balaam, etc.
Selon Calmet, Satan est un nom générique qui signifie : « un
adversaire, un ennemi, un accusateur, un calomniateur ou un
démon » :

Jésus-Christ, dans l’Evangile, nous représente Satan
comme un monarque qui a sous lui d’autres démons qui
lui obéissent. Belzébuth est comme leur Roi. (« Satan »,
Dictionnaire historique (1722-1728) : 132.)

" L’argumentaire de Calmet reprend les idées principales d’Augustin : La cité de

Dieu, 1X (chap. 12), XII(chap. 1 et 6); De la vraie religion (chap.12);
Du combat chrétien (chap. 3).

219



Patrick SNYDER

Il serait tombé du ciel avec sa troupe (ibid. : 133). Dieu I'utilise
«[...] pour éprouver les bons, et pour chatier les méchants [...] »
(ibid.). Les infidéles 1’adoraient sous la forme d’un dragon (Dn 14,
25-26).

Il considere les dieux des « paiens » comme des démons. Les
démons prennent habituellement une forme humaine pour tenter les
hommes et les femmes. Ils apparaissent a ceux qu’ils veulent séduire
ou a ceux qui « ont été assez malheureux » pour les évoquer. Le nom
Lucifer peut se décliner en prince de ce monde, prince des ténébres,
serpent ou étoile du matin (« Lucifer », Dictionnaire historique,
1722-1728 : 462-464). Dans Matthieu (12, 24) et Luc (11, 15-18),
le prince des démons est nommé Belzébuth (« Démon », ibid. : 269—
270). Calmet soutient que Belzébuth ou le dieu-mouche était une
divinité des Philistins (Commentaire littéral, 1707-1726a: V,
xxxii). Dans son traité, il utilise de fagon arbitraire de nombreux
termes pour désigner les mauvais anges. Ces noms se recoupent
autour de 1’idée qu’ils sont les « [...] ministres de la colére et de la
vengeance de Dieu» (« Ange », Dictionnaire historique, 1722—
1728 : 223). Ils tentent continuellement de tromper et de nuire aux
humains. Il renvoie a Porphyre, pour soutenir que « [...] les mauvais
démons sont remplis de mille imaginations et toujours disposés a
tromper par les prestiges » (Porphyre, 1747 : 1V, chap. 22, 179).
Saint Pierre (3, 8) et saint Paul (Ep 6, 11 ; Tm 3, 7) nous avertissent
de sa présence constante (Traité sur les apparitions, 1751a : 1, chap.
6, 45). Les ceuvres de Satan sont multiples : mortalités, guerres,
tempétes, calamités, maléfices. Ses représentants sont les faux
prophétes, les sorciers et les sorciéres, etc. Pour faire comprendre les
ruses du Démon, Dom Calmet utilise le texte biblique de la chute
d’Eve (Gn 3, 1-7). Par jalousie contre le premier couple, créé a
I’image de Dieu, le « démon transformé en serpent » cherche a les
faire tomber dans la disgrace. Eve devient sa cible de prédilection.
L’analyse de Calmet semble innocenter Eve :

Eve nouvellement créée et extrémement simple, crut
bonnement que les animaux parlaient tous, et ne se défia
point du démon qui la tentait (Commentaire littéral, 1707—
1726 : 1, 87, note 1, 90-92, note2; Traité sur les
apparitions, 1751a : 1, chap. 6, 36).

Toutefois, il spécifie que le démon remarqua ses dispositions a
la désobéissance envers son Créateur. Dom Calmet s’inscrit dans une

220



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

vision démonologique traditionnelle de la femme. Il décrit Eve
comme complaisante pour elle-méme ; curieuse avec un esprit
dissipé et défiante contre Dieu. Selon Calmet, le texte de I’ Exode 22,
18, « Vous punirez de mort ceux qui usent de sortileges, et
d’enchantements!? », rappelle que la Bible confirme que les femmes
sont plus enclines que les hommes a utiliser la magie et la sorcellerie
(Commentaire littéral, 1707-1726a : 11, 309, note 18). Elles sont des
alliées naturelles de Satan. Pour Calmet, il y a trois attitudes
possibles face au pouvoir des mauvais anges : « Certaines personnes
qui se piquent de force d’esprit [...] regardent avec pitié ceux qui en
paraissent persuadés ». D’autres croient tout ce qu’on leur raconte.
D’autres « [...] prennent occasion de nier tous les miracles, et tout ce
qu’on dit des démons » (« Dissertation sur les vrais et sur les faux
miracles & sur le pouvoir des démons & des anges sur les corps »,
Commentaire littéral, ibid. : 11, xiv). La Bible devient le rempart qui
permet de ne pas confondre les vraies interventions du démon et les
fausses.

Obsessions et possessions

L’ensemble des sources démonologiques'> de Dom Calmet
attestent la possibilité de la possession du corps par le démon. Il traite
des obsessions et des possessions du démon dans une dissertation
biblique qui porte le titre de « Dissertation sur les obsessions et
possessions du Démon » (1720) et dans le Traité sur les apparitions

Cette citation biblique est célébre dans ’histoire de la chasse aux sorciéres. Dans
le Marteau des sorciéres (Institoris et Sprenger, 1488 : part. 1, quest. VI), elle est
utilisée pour appuyer la nécessité de condamner les femmes accusées de
sorcellerie. Wier fait une longue exégese de ce verset. Il démontre les nombreuses
difficultés pour bien le traduire. L’enjeu de sa traduction est de faire ressortir les
nuances possibles entre 1’empoisonneuse et la sorciére (Cing livres de I 'imposture
et tromperie, 1659 : 11, chap. 1).

13 Augustin (2018 : La cité de Dieu, X, chap. 22), Institoris et Sprenger (1488 : 1,
chap. 14, 33, et part. 2, chap. 5-6 et 10), Bodin (1597 : IIL, chap. 6), Le Loyer
(Discours et histoires des spectres, 1608 : IV, chap. 9 et livre VIII, chap. 13).
Dans Cing livres de l'imposture et tromperie, Wier (1659) atteste la croyance aux
possessions. Toutefois, il dénonce ceux qui font semblant d’étre possédés et les
faux exorcistes (III, chap. 26 ; IV, chap. 20). De Saint-André (1725), dans sa
lettre 4 des Lettres au sujet de la magie, distingue 1’obsession et la possession.
L’obsession est la certitude intérieure d’étre possédé. Il considére la véritable
possession comme tres rare.

221



Patrick SNYDER

(1751a). La finalité de 1’exorcisme est « de chasser les démons des
lieux, ou des corps qu’ils possédent » (« Exorcisme », ibid. : 1, 468).
Aprés les apotres, les exorcistes reconnus par I’Eglise exercérent
officiellement cette fonction. Selon lui, I’Evangile atteste, hors de
tout doute, que Jésus chassait les mauvais esprits qui causaient les
maladies (« Exorcisme », ibid. : 1, chap. 23, 192—193). L’histoire de
1’Eglise confirme la véracité des exorcismes (« Exorcisme », ibid. :
chap. 24, 196). Calmet est catégorique : Jésus renvoyait les démons
avec une autorité absolue (Commentaire littéral, 1707-1726a : 181 ;
Traité sur les apparitions, 1751a : 1, chap. 23, 188, note a). Selon
lui, Tertullien confirme le pouvoir des exorcistes chrétiens sur les
possédés (L apologétique, 1825 : chap. 23,4, 74 ; Traité sur les
apparitions, 1751a: 1, chap. 13, 189). Dom Calmet souligne une
distinction entre les possessions et les obsessions. La possession
reléve du Diable qui « agit au-dedans » de la personne. La personne
possédée devient alors agitée, professe des blasphémes, parle des
langues qu’elle ne connait pas et dévoile des secrets inconnus. Le
Diable peut posséder les ames et les corps : « Il posséde les ames
sans y habiter ; il posséde les corps en y habitant » (« Dissertation
sur les obsessions et possessions du démon », 1720 : I, 341). Le
démon domine 1’ame en influencant les pensées et les désirs, mais il
ne peut pas 1’habiter puisque 1’ame est un principe spirituel. Elle
nous distingue des bétes et constitue principalement notre
ressemblance avec Dieu (« Ame », Dictionnaire historique, 1722—
1728 : 1, 186). Quant a I’obsession, le démon agit du dehors contre
la personne qu’il obséde (« Obsession du démon », ibid. : 11, 104 ;
Traité sur les apparitions, 1751a : 1, chap. 22, 187). Comme pour la
possession, le corps de la personne obsédée peut prendre des
positions non naturelles. Elle peut parler des langues étrangéres et ne
peut s’approcher des sacrements.

Dieu utilise les obsessions et les possessions pour punir une
personne de ses péchés, par exemple si elle s’est livrée au démon. I1
peut aussi y recourir pour exercer la vertu et mettre a 1’épreuve la
patience des gens de bien. Les remédes sont les bonnes ceuvres et les
exorcismes. Des moyens naturels peuvent aussi étre utilisés. Les
mauvaises dispositions du corps peuvent étre causées par la
mélancolie, la tristesse, les humeurs noires, la bile, etc. La musique,
les herbes et les fumigations peuvent étre de bons traitements. Si la
médecine n’est pas efficace, il revient a 1’exorciste d’intervenir. Ne
pas reconnaitre la réalité des possessions et obsessions, c’est

222



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

participer au développement de 1’empire du Diable (ibid.: 1,
chap. 28, 230-232). Calmet renvoie aux arguments de Le Loyer pour
soutenir qu’une personne vraiment possédée par le démon sera
guérie uniquement par les exorcistes de I’Eglise, qui agissent au nom
de Dieu (Discours et histoires des spectres, 1608 : VIII, chap. 13,
963-967). Ainsi, les « potions » des médecins ne peuvent rien contre
le Diable.

Dom Calmet présente le cas d’Elisabeth de Ranfaing (1592—
1649) comme une preuve d’une vraie possession. L’exorciste posa,
au démon qui la possédait, des questions trés complexes sur la
Trinité, sur ’incarnation, sur la grace de Dieu, etc. « Elle répondit
avec beaucoup de netteté et de précision » (Traité sur les apparitions,
1751a: 1, chap. 26, 216). Calmet considére que sa possession est
certaine. D’autant plus qu’Elisabeth de Ranfaing était reconnue
comme une personne d’une grande vertu. Il reconnait qu’il peut y
avoir de faux cas de possession. L’affaire Marthe Brossier (1556—
1600) est citée en exemple (Congnard, Histoire de Marthe Brossier
prétendue possédée, 1652). L’évéque d’Orléans, qui la soupgonnait
de fourberie, la fit venir a sa table. Comme elle ne réagissait pas a
I’eau bénite qu’il lui servait, 1’évéque lui offrit de I’eau commune
qu’il lui dit étre bénite. Elle se mit a avoir des convulsions et des
contorsions de ses membres. Il lui fit croire qu’il lisait des extraits
du livre des exorcismes, alors qu’il lisait le premier vers de I’ Enéide
de Virgile. Elle devint bizarrement tourmentée. Dom Calmet
souligne que onze médecins confirmérent qu’il n’y avait rien de
démoniaque en cette affaire (7raité sur les apparitions, 1751a: 1,
chap. 25, 197-199). La nuance calmetienne est a I’ceuvre : les
possessions et obsessions existent, mais certaines peuvent E&tre
fausses (« Dissertation sur les obsessions et possessions du démon »,
1720 : 1, 593—-611). Des choses naturelles peuvent apparaitre comme
surnaturelles. 11 faut savoir distinguer entre la nécessité de recourir a
I’exorciste ou au médecin. S’agit-il d’une obsession, d’une
possession, d’un probléme de viscéres ou d’un excés de bile noire ?
«Il'y en a donc de véritables ; mais surtout celles que I’Evangile nous
donne pour telles » (« Possession », Dictionnaire historique, 1722—
1728 : 11, 388). Méme s’il ne renvoie pas explicitement au Rituel
d’exorcisme de 1614, comme dans ce document pontifical, il rappelle
qu’il ne faut pas croire trop facilement a la possession.

223



Patrick SNYDER

Le sabbat des sorcieres

La croyance en I’existence d’un lieu secret ou se rassemblent les
sorcieres et les sorciers la nuit pour rendre un culte au Diable fait
partie de nombreux traités de démonologie. Dans le Malleus
Malificarum, Institoris et Sprenger (1488) soutiennent que les
sorcieres se rassemblent en secte démoniaque pour rendre un
hommage au Diable. Avec le sabbat'4, la condamnation des sorciéres
n’est plus prioritairement fondée sur les actes maléfiques, mais sur
le fait d’avouer, sous la question, une participation au sabbat. Aux
XVI¢ et XVII¢siecles, le sabbat s’organise autour d’un systéme
juridique qui compte sur un personnel important. Dans son Tableau
de l'inconstance des mauvais anges et démons', le magistrat et
démonologue bordelais Pierre de Lancre (1613) poussera a son
paroxysme ce concept. Etonnamment, cet ouvrage n’est pas cité par
Calmet.

La croyance en I’existence du sabbat est variable chez les
démonologues consultés par Calmet. Par exemple, Wier considére
que condamner une femme pour participation au sabbat, c’est faire
mourir une innocente (Cing livres de ['imposture et tromperie des
diables, 1659 : 1I, chap. 18; V, chap. 12). Pour Bodin (De la
Démonomanie des sorciers, 1597: 1I, chap.4) et Remy
(Démonolatrie, 1596 : 1, chap. 19), la participation au sabbat est
réelle, tandis que, pour De Saint-André (Lettres au sujet de la magie,
1725 : lettre 1), le sabbat est une chimére. Selon Le Brun (Histoire
critique des pratiques superstitieuses (1732 : 11, chap. 22-23), il ne
faut pas punir les sorciéres pour une supposée participation au
sabbat. Dom Calmet aborde longuement la question du sabbat. 11 fait
une synthése des sources démonologiques qui le préceédent. Selon lui,
le terme sabbat pourrait venir des fétes nocturnes célébrées dans la
débauche dédiées a Bacchus, dieu romain du vin. Toutefois, le plus
probant est que le terme fasse référence au jour du sabbat juif (7raité
sur les apparitions, 175la: 1, chap. 17, 143). 1l rappelle, en

Pour des analyses du concept du sabbat du XV¢ au XVIII® si¢cle : Delcambre
(1951 [1948] : III), Villette (1958), Baroja (1972), Ginzburg (1992) et Jacques-
Chaquin et Préaud (1993).

Dans I’édition du Tableau de ['inconstance de 1613 (Paris : Chez Nicholas Buon),
nous trouvons, entre les pages 117 et 118, une gravure de Ziarnko (BNF, cote —

7790) qui représente les éléments du sabbat des sorcieres selon De Lancre. Voir
Snyder (2007).

224



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

paraphrasant Le Brun (Histoire critique des pratiques
superstitieuses, 1732 : 1I, chap. 3, 299), que les parlements ne
condamnent plus les gens pour participation au sabbat (Traité sur les
apparitions, 1751a: 1, chap. 9, 70-71). Il nie catégoriquement
I’existence du sabbat :

Vouloir donner une description du Sabbat, c’est vouloir
décrire ce qui n’existe point, et n’a jamais subsisté que dans
I’imagination creuse et séduite de sorciers et sorcieres : les
peintures qu’on nous en fait, sont d’apres les réveries de
ceux et de celles qui s’imaginent d’étre transportés a travers
les airs au Sabbat en corps et en ame. (/bid.:]1,
chap. 17, 138.)

Ainsi, c’est le démon qui fait croire aux gens qu’ils ont participé
au sabbat. A cela s’ajoute une imagination dérangée par des drogues
qui affectent le cerveau (ibid.: 1, chap. 19, 155). Pour réfuter
I’existence du sabbat, Calmet donne en référence une lettre de
M.*** avocat au Parlement, qui traite du cas du curé-sorcier Louis
Gaufridy (Causes célebres et intéressantes, avec les jugements qui
les ont décidees, 1735 : V1, 384). L’auteur de la lettre ridiculise les
arguments des démonologues sur le sabbat. Il considére que c’est la
répétition des histoires du sabbat dans les familles qui favorise la
croyance en ces assemblées nocturnes.

Dom Calmet rappelle que, selon les sources, les moyens de
transport peuvent varier, par exemple un balai, une nuée ou méme
un bouc. Les lieux des assemblées sont aussi différents : une forét
¢loignée, un désert, une clairiére, etc. Le temps du sabbat est
variable : la nuit du mercredi, du jeudi ou du vendredi ou encore la
veille d’une féte religieuse solennelle. I1 met beaucoup 1’accent sur
la question de I’utilisation de la graisse dont les sorciéres et les
sorciers doivent s’enduire pour se rendre au sabbat (Traité sur les
apparitions, 1751a: 1, chap. 17, 138-139). Pour Wier (Cing livres
de 'imposture et tromperie, 1659 : 11, chap. 20, 28-29), I’utilisation
de graisse ou d’onguent pour le transport est une « chose fausse ». Le
transport réel au sabbat est une « fantaisie » et a lieu uniquement en
esprit. De son c6té, Bodin (De la Démonomanie, 1597 : 1, Préface ;
II, chap. 4) considére comme véritable 1’utilisation d’une « onction »
pour se rendre au sabbat. Remy (Démonoldtrie, 1596 : 1, chap. 12 et
14) est nuancé : ’onguent enduit sur le corps peut permettre un
transport réel ou imaginaire. Pour De Saint-André (Lettres au sujet

225



Patrick SNYDER

de la magie, 1725 : lettre 1), I’onguent dérégle I’imagination : ces
«narcotiques » procurent un sommeil profond. Le transport est donc
imaginaire. Le Loyer (Discours et histoires des spectres : 1, chap. 7 ;
I, chap. 7) affirme pour sa part que I’onguent fait dormir et donne
de I’'imagination. Pour De Saint-André, les preuves des proces, tirées
des interrogatoires des sorcicres et des sorciers, sur I’existence de la
graisse, de I’enlévement d’enfants, du transport, du sabbat et de la
marque diabolique n’existent « que dans 1’imagination de ceux qui
le rapportaient » (Lettres au sujet de la magie, 1725 : 350-353). Pour
Calmet, les récits de transport sont des fables et les graisses
narcotiques utilisées endorment les gens qui, a leur réveil, sont
persuadés d’avoir voyagé (Traité sur les apparitions, 1751a: 1,
chap. 17, 139; chap. 19, 148, 155). Les auteurs du Malleus
Malificarum soutiennent que le transport peut étre corporel ou
imaginaire et fantastique (Institoris et Sprenger, 1488 : part. 2,
quest. III). Pour appuyer sa négation du transport vers le sabbat,
Calmet sélectionne une partie de 1’argumentaire d’Institoris et
Sprenger, qui rapportent qu’une femme de la ville de Brisach, en
Allemagne, soutenait que les sorciéres n’allaient pas véritablement
au sabbat. Elles se couchaient sur le c6té gauche et pouvaient voir, a
travers une vapeur glauque, ce qui s’y déroulait (ibid. : part. 2,
quest. III). Pour Calmet, toutes ces histoires racontées dans les
livres :

[...] prouvent qu’ils n’y vont qu’en esprit et en imagination,
on peut avancer que tout ce qu’on raconte des sorciers et
sorciéres qui vont ou qui croient aller au Sabbat, n’est pour
I’ordinaire qu’illusion de la part du Diable, et séduction de
la part de ceux et celles qui s’imaginent voler et voyager,
quoiqu’ils ne bougent de leurs places. (Traité sur les
apparitions, 1751a : 1, chap. 19, 152 ; chap. XX, 166.)

Le démon préfére « frapper leur imagination, et séduire leurs
sens » (ibid. : 1, chap. 21, 167-168). 11 convoite un seul objectif, les
faire renoncer a la vraie religion. Calmet nuance plusieurs fois ses
propos sur le transport : le démon, avec la permission de Dieu,
pourrait réellement transporter une personne a travers les airs (ibid. :
chap. 20, 166). Aprés avoir ni¢ ’existence du transport, il donne
quelques exemples pour prouver « que le transport des sorciers au
Sabbat n’est pas impossible » (ibid. : chap. 21, 168). Ainsi, Dieu peut
permettre au Diable de faire des choses prodigieuses. Les exemples
de transport tirés de I’Ecriture sainte sont considérés comme avérés :

226



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

le prophéte Ezéchiel (39, 28) fut transporté a travers les airs par des
anges de Chaldée en Judée (ibid.: chap. 45, 402 ; Commentaire
littéral, 1707-1726a : XVI, 402) ; le prophete Habacuc (Dn 14, 33-
34) fut transporté de Judée a Babylone ; dans Matthieu (4, 5), le
Diable transporta le Seigneur jusqu’en haut du temple de Jérusalem
(Commentaire littéral, 1707-1726a : vol. 19, 70, note 5). Saint Paul
fut «élevé jusqu’au troisiéme Ciel » (Traité sur les apparitions,
1751a: 1, chap. 21, 169). L’histoire religieuse rapporte plusicurs
exemples de personnes qui, dans la ferveur de leur oraison, ont été
¢élevées en I’air. Saint Philippe Néri (1515-1595) s’élevait malgré lui
dans ses extases (ibid.: chap.21, 175-176). Sainte Christine,
considérée comme morte, se hissa jusqu’a la poutre de I’Eglise
(ibid. : 177-178, note 254). Pour Calmet, Dieu pourrait permettre au
démon de soulever dans les airs les gens. Il joue alors sur deux
registres : il n’est pas impossible qu'une personne soit transportée
dans un lieu €éloigné par la permission de Dieu. Toutefois, la chose
serait trés rare :

Tout ce qu’on raconte des sorciers et sorcicres, et de leurs
assemblées au Sabbat, il y a une infinité de contes faux,
absurdes, ridicules, et dénués méme de vraisemblance.
(Ibid. : chap. 22, 186.)

Dom Calmet se prononce aussi sur la question du repas
sabbatique en faisant référence a Remy et a Le Loyer. Pour Remy
(Démonolatrie, 1596 : 1, chap. 16), le repas sabbatique est parfois
vrai et d’autres fois, il n’est qu’illusion. Le Loyer (Discours et
histoires des spectres, 1608 : 11, chap. 6) affirme que la nourriture du
sabbat est mauvaise et mal assaisonnée. Pour réfuter 1’existence du
repas sabbatique, Calmet raconte un épisode tiré de la vie de saint
Germain'® (380-448). L’évéque d’Auxerre, qui passait dans un
village, remarqua qu’on préparait un grand festin. Les gens lui
expliquérent que le repas était « pour ces bonnes femmes qui vont la
nuit ». L’évéque résolut de veiller pour comprendre comment les
démons procédaient. Des démons en forme d’hommes et des
femmes, se mirent a table. Saint Germain demanda aux gens qui
accueillaient la réception d’aller vérifier si les gens devant lui étaient
dans leur maison. Il fut confirmé qu’ils dormaient tous chez eux :

16 L’anecdote est racontée par Wier dans Cing livres de ['imposture et tromperie

(1659 : 11, 145).

227



Patrick SNYDER

Le Saint conjure les démons, et les oblige de déclarer que
c’est ainsi qu’ils séduisent les mortels, et leur font accroire
qu’il y a des sorciers et sorciéres qui vont la nuit au Sabbat ;
ils obéirent, et disparurent tout confus. (Calmet, Traité sur
les apparitions, 1751 : 1, chap. 19, note 234.)

La marque diabolique était considérée, par de nombreux
démonologues, comme une preuve certaine d’un pacte avec le Diable
et de la participation au sabbat. Pour Wier (Cing livres de I 'imposture
et tromperie, 1659 : 1, chap. 16), elle est une invention des
inquisiteurs, qui 1’utilisent pour condamner des innocentes. Au
contraire, Bodin (De la Démonomanie des sorciers, 1597) la
considére comme «chose certaine» (II, chap.4) et Remy
(Démonolatrie, 1596 : 1, chap.5) soutient que la marque est la
confirmation de la servitude au Diable. Pour De Saint-André (Lettres
au sujet de la magie, 1725 : lettres 2 et 5), la marque est une « pure
imposture » des inquisiteurs. Pour sa part, Calmet réfute
catégoriquement la possibilit¢ de cette marque diabolique. Il
considére qu’on peut avoir sur le corps des marques naturelles
(Traité sur les apparitions, 175la: 1, chap. 17, 141). Pour
convaincre ses lecteurs, Calmet renvoie aux Lettres au sujet de la
magie de De Saint-André (1725 : 259, 371, 379). Selon ce médecin,
une condamnation pour magie et sorcellerie ne peut étre basée sur
cette preuve.

Les démonologues ont beaucoup spéculé sur la possibilité de la
reproduction entre un humain et un démon. Calmet rappelle que des
écrivains attribuent le pouvoir d’engendrer au démon (« Dissertation
sur I’ Anté-Christ » (Commentaire littéral, 1720b : 1, 754—778). Dans
Malleus Maleficarum (1488 : part. 1, quest. III), Institoris et
Sprenger affirment qu’il y a parfois procréation. Les démons ont la
capacité¢ de garder vivante la semence, et peuvent la recueillir et la
transmettre a la femme. De son coté, Wier (Cing livres de
I’imposture et tromperie, 1659 : 11, chap. 36,39 et42) disserte
longuement sur cette question. Il soutient qu’il existe une maladie
qui se nomme incube. La femme atteinte de cette maladie est
persuadée, dans son sommeil, qu’un fardeau est couché sur elle. Elle
s’imagine donc un accouplement avec le Diable. Pour Wier,
I’accouplement  diabolique est «purement imaginaire» ;
I’accouplement ne peut avoir lieu qu’entre une femme et un homme.
Selon Bodin (De la démonomanie, 1597 : 11, chap. 2 et part. 2,
quest. IV), la copulation est possible, mais elle peut aussi étre une

228



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

simple illusion. Remy (Démonoldtrie, 1596 : 1, chap. 6) affirme que
I’accouplement entre un étre mortel et un étre immortel est
impossible. Le démon ne peut pas procréer avec une semence
empruntée. Enfin, pour De Saint-André (Lettres au sujet de la magie,
1725 : lettre 5), les histoires de procréation entre incubes et succubes
sont des « chiméres » ou des contes. Dom Calmet nie la possibilité
de procréation entre des démons incubes et succubes et les humains
(Traité sur les apparitions, 1751a : 1, chap. 38, 322). Il compléte sa
description du sabbat en rappelant que, selon les démonologues'”, le
Diable peut prendre différentes formes pour se montrer aux convives
du sabbat. Les deux figures les plus utilisées sont le bouc et un étre
anthropomorphe avec les caractéristiques d’un homme hideux avec
des parties de corps d’animaux. Nous retrouvons aussi le chien, le
chat, le loup, le cheval, etc. (ibid. : 1, chap. 16, 139-140).

La permission de Dieu

Dans I’ensemble des sources démonologiques, le Diable doit
impérativement obtenir la permission'® de Dieu pour éprouver les
mauvais et les justes. Comme Augustin, Dom Calmet est fidéle a
cette conviction :

[...] les démons, qui sont des anges, mais corrompus, ne
peuvent rien au-dela de ce que leur permet celui dont les
jugements sont quelque fois secrets, jamais injustes (La cité
de Dieu, 2018 : 11, XVIIL, chap. 18, 1509 ; Calmet, Traité
sur les apparitions, 1751 : 1, chap. 13, note 177.)

Calmet s’appuie aussi sur Malleus Maleficarum (Institoris et
Sprenger, 1488). Les deux inquisiteurs consacrent plusieurs
questions a « I’étonnante permission divine » octroyée a Satan
(part. 1, quest. XIII, 226 ; quest. XVIII, 251). Faisant référence au
texte de Job, ils soutiennent :

7" Wier (1659 : 1, chap. 12 ; II, chap. 8-9) ; Bodin (1597 : I, chap. 3 et 4) ; Remy
(1596 : 111, chap. 10) ; Le Loyer (1608 : I, chap. 13).

18 TInstitoris et Sprenger (1488 : part. 1, quest. XII et part. 2, quest. XVIII), Wier
(1659 : 1, chap. 18 ; II, chap. 33 ; IIL, chap. 1 et IV, chap. 24 et 25), Bodin (1597 :
111, chap. 6), Remy (1596 : 1, chap. 14), Le Loyer (1608 : L, chap. 6 ; IV, chap. 23
et VIII, chap. 13), De Saint-André (1725 : lettres 1, 2 et 5).

229



Patrick SNYDER

[...] que non seulement les maléfices des hommes mais
aussi ceux des animaux et des fruits de la terre proviennent
de la sage permission de Dieu (ibid. : part. 1, quest. XII,
220.)

Pour eux, il est méme impossible que Dieu ne permette pas
I’expression de la puissance des démons a travers leurs ceuvres
maléfiques (part. 1, quest. XII, 222 ; quest. XIII, 227 ; quest. XVIII,
249). Dans le Malleus Maleficarum, les sorciéres sont considérées
comme les instruments privilégiés des ceuvres du Diable (part. 1,
quest. VI, 230 ; quest. XV, 236). Toutefois, comme pour le démon,
elles ne peuvent rien sans la permission de Dieu (ibid.).

Le médecin Wier traite a de nombreuses reprises de la question
de I’imputabilité de Dieu dans les ceuvres du Diable (Cing livres de
I’imposture, 1659 : 1, chap. 18 ; II, chap.33; III, chap.1; IV,
chap. 24, quest. 25). Selon lui, les inquisiteurs se trompent de cible
en condamnant les femmes-sorciéres pour des méfaits qu’elles ne
peuvent avoir commis : « La sorcellerie est permise par 1’occulte
jugement de Dieu » (IV, chap. 3, 478). Wier est catégorique : toutes
les «choses admirables » faites par le Diable sont possibles
uniquement par la permission de Dieu (I, chap. 11, 112-113; II,
chap. 25, 266). 1l se réfere au texte de Job pour démontrer que Dieu
peut autoriser le Diable a éprouver ceux qui sont bons et pour punir
les mauvais (I, chap. 18 ; III, chap. 1 ; IV, chap. 24). Wier soutient
qu’un vrai chrétien reconnait que tout vient de Dieu. Il ne doit pas
imputer ses malheurs aux sorciéres ou au Diable. Pour De Saint
André, tout ce qui reléve de la magie diabolique et des
enchantements est de I’imposture (Lettres au sujet de la magie,
1725 : lettre 2, De la magie, 71-72). Toutefois, il reconnait qu’il peut
survenir, trés rarement, « [...] des occasions ou Dieu permet au
Diable d’agir et de faire certaines choses qui surpassent le pouvoir
de I’art et de la nature » (lettre 1, De la magie, 19, 59 ; lettre 2, De la
magie, 89-90). Selon ce médecin, méme la possession diabolique est
voulue par Dieu (lettre 5, Des maléfices, 237). Dom Calmet s’appuie
aussi sur les juristes Bodin, Rémy et Le Loyer. Dans son ouvrage De
la Démonomanie (1597 : 111, chap. 6, 180—181), Bodin souligne que
Satan a certes la capacité de faire le mal, toutefois, cette possibilité
implique la permission de Dieu. Dans Démonolatrie (1596 : 1,
chap. 14, 122), Rémy est trés bref sur la question. La permission de
Dieu est incontournable pour que les démons agissent sur les esprits
humains. Le Loyer, dans son Discours et histoires des spectres

230



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

(1608 : 1, chap. 6 ; IV, chap. 23 ; VIII, chap. 13), insiste a plusieurs
reprises sur la question de 1I’imputabilité de Dieu dans 1’ceuvre du
Diable. Selon Le Loyer, c’est une imposture de croire que le Diable
et les sorciers et sorciéres peuvent ensorceler par eux-mémes. Leurs
prestiges sont redevables a Dieu (IV, chap. 24, 450).

Ainsi, pour Calmet, Dieu donne 1’autorisation au Diable de duper
les malheureux qui font un pacte avec lui (7raité sur les apparitions,
1751a: I, chap. 8, 62). Dieu utilise « ’ennemi du genre humain
comme un vil esclave pour I’exécution de ses volontés toujours
justes, toujours saintes » (« Dissertation sur les obsessions et
possessions du démon », 1720 : 320). Le Diable est ainsi un
instrument de la vengeance de Dieu. Calmet déclare que la tradition
démonologique et I’Ecriture sainte attestent que le Diable agit
toujours avec la permission de Dieu, convaincu que le pouvoir de
faire de vrais miracles est réservé a Dieu. Les démons, quant a eux,
se limitent a produire des illusions (« Dissertation sur les vrais et sur
les faux miracles, & sur le pouvoir des démons, & des anges sur les
corps », (1707—1726b : 11, xvj et xviii). Comme ses prédécesseurs,
Calmet utilise le texte biblique de Job pour expliquer les modalités
de I’intervention de Satan sur les humains (Commentaire littéral,
1707-1726a : IX, 13-15; Traité sur les apparitions, 1751a: 1,
chap. 6, note 107 et chap. 47, note 449). Le texte de Job présente
Satan comme celui qui exécute la volonté de Dieu (« Préface sur le
livre de Job », 1707—1726¢ : IX, i—xxii). Pour éprouver la foi de Job,
Dieu accorde a Satan le pouvoir de le mettre a 1’épreuve
(Commentaire littéral, 1707-1726a : IX, 16, note 12). Malgré son
pouvoir, Satan est soumis a la volont¢ de son Créateur
(« Dissertation sur les bons, et sur les mauvais anges »
(Commentaire littéral, 1707-1726 : XX, 238). Pour Calmet, le texte
démontre clairement que «[...] Dieu n’afflige pas de maux
temporels, qu’a ses ennemis, et les méchants. Dieu éprouve les siens
par des afflictions » (« Préface sur le livre de Job » (Commentaire
littéral, 1707—-1726 : IX, ii). Méme si Job considérait que ses fautes
n’étaient pas si grandes pour vivre de telles épreuves, il restait fidele
a Dieu (Commentaire littéral, 1707—1726 : IX, ii). Calmet estime que
le rédacteur de ce livre était un auteur inspiré du Saint Esprit
(ibid. - 1X, x).

231



Patrick SNYDER

Une réception mitigée

La plus célebre critique de I’ceuvre de Calmet est celle de Voltaire
(1694—-1778). Elle portait principalement sur la question des
vampires et son ceuvre biblique. Il n’aborde toutefois pas
spécifiquement la démonologie de Dom Calmet. Voltaire, qui
dénongait le fanatisme religieux de son époque, a rencontré Calmet
en juin 1754. 11 a séjourné trois semaines a 1’abbaye de Senones. Il
voulait consulter des ouvrages de la bibliothéque abbatiale (Dinet,
2008 : 346 ; Voltaire, 1978 : II, 1203). Dans ses notes sur la gestion
de I’abbaye, Calmet fait mention du passage de Voltaire (Dinet,
2008 : 348). Aprés son départ de I’abbaye, Voltaire écrit & Dom
Calmet pour le remercier de ses amabilités. « Vos ouvrages et votre
bibliothéque m’instruisaient plus que les eaux de Plombiéres ne me
soulagent » (Voltaire, 1978 : IV, 21). Du vivant de Calmet, Voltaire
tenait un double discours sur I’abbé de Senones. Le 14 juin 1757, il
écrit & Dom Fangé pour le remercier du don de quelques livres,
faisant I’éloge des ouvrages de Calmet : « La plupart de ses ouvrages
ne sont pas seulement de bons livres, ce sont des livres dont on ne
peut se passer » (Voltaire, 1978 : 2002). Dans son Dictionnaire
philosophique (1994), Voltaire renvoie a Calmet dans 33'° entrées.
Parfois, il semble louanger 1’abbé par des formulations
apologétiques :  « I’ingénieux dom  Calmet», «judicieux
commentateur » (Embléme), « I’ingénieux et profond dom Calmet »
(Paul), « Le profond philosophe dom Calmet » (Résurrection). Le
contexte de ces commentaires nous fait comprendre qu’il s’agit de
railler les écrits de Calmet. Dans plusieurs entrées, Voltaire critique
frontalement I’ceuvre de Calmet. Dans ’article « Arabes », il affirme
que Calmet « manque a toutes les régles de la logique [...] ». Dans
I’article « Corps », on peut lire : « chimére de I’esprit humain, la
déclinaison des atomes, les formes substantielles, la grace versatile
et les vampires de dom Calmet ». Dans I’article « Ciel », on lit que
Calmet « a beaucoup compilé, et [...] n’a raisonné jamais ». Dans
I’article sur « Job », il présente Calmet comme un « naif compilateur
de tant de réveries et d’imbécilités » (Job). Pour Schwarzbach
(2002 : 218), Voltaire lisait Calmet « [...] a la recherche de naiveté

Abraham, Ange, Antirinitaires, Apocryphes, Apotres, Arabes, Armes, Asmodée,
Argent, Babel, Bdellium, Bethsamés, Ciel, David, Déluge, Dénombrement, Elie,
Embleéme, Enfer, Esclaves, Généalogie, Jephté, Job, Lépre/vérole, Onan, Paul,
Résurrection, Supplices, Térélas, Vampires, Verge, Vision, Voyage de Saint Paul.

232



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

a exploiter ». Pour Dinet (2008 : 352), Voltaire, qui a flatté ’abbé de
son vivant, a « [...] traité sa mémoire avec dédain et mépris ». Louis
(2022 : 121-144) démontre que la critique de Voltaire porte surtout
sur les enjeux autour du vraisemblable contre le rationnel. Pour
Morris (2015 : 184) :

[...] [’]affrontement entre Voltaire et Calmet illustre les
différentes maniéres d’appréhender les relations entre la
superstition, la production de connaissances et le
témoignage.

Selon Sandrier (2015 : 32), c’est la « candeur de 1’érudition
crédule qui tour a tour amuse Voltaire ».

L’abbé Nicolas Lenglet-Defresnoy (1674—1755) (Traité
historique et dogmatique sur les apparitions, 1751) a effectué un
travail critique trés étoffé du Traité sur les apparitions. 11 fait valoir
que cet ouvrage crée de la confusion chez les lecteurs. Selon lui, il
est difficile de partager le vrai du faux dans les propos de son auteur.
Sa premiére observation est que [’ouvrage contient trop
« d’historiettes ». Il est difficile de bien juger « de 1’histoire qu’on
présente, et du fait dont on doit porter un jugement» (Lenglet-
Defresnoy, 1751 : chap. 12, 93). 1l considére que les trente pages
d’observations pertinentes du traité sont perdues dans quatre cents
pages «de toutes natures». Il propose de corriger cette logique
narrative :

Rien n’est plus facile, il suffit de transporter les
raisonnements qui sont a la fin [...] et de les placer au
commencement de chacune de ses dissertations. (/bid. : 96.)

Il partage par ailleurs la conviction de Calmet: «les faits
rapportés dans les Saintes Ecritures » sont des vérités.

Dom Ildefonse Cathelinot (1671—1756) était un confrére de Dom
Calmet. Au moment de la sortie du Traité sur les apparitions, il était
le bibliothécaire de la bibliothéque abbatiale de Saint-Mihiel. En
1749, il écrit a Calmet une longue lettre sur la réception du traité :
Réflexions ou Remarques / générales et particuliéres / sur les deux
dissertations du R.P. dom Calmet abbé de Senones touchant les
apparitions des esprits. 11 exprime la surprise de nombreux
bénédictins et de bien des savants devant ce traité écrit par le
« célebre et respectable » Dom Calmet :

233



Patrick SNYDER

Le seul titre d’Apparition des esprits a revolté les plus beaux
génies et les plus prévenus en faveur du Reverendissime
dom Calmet [...]. (Cathelinot, 2008 : 39.)

Selon Cathelinot (2008 [1749]), le titre du traité laisse a penser
que Dom Calmet « voulait renouveler ces fables et ces vieux contes
d’esprits ». Des gens ont «[...] conjecturé de 1a que son esprit
s’affaiblissait avec le corps sous le poids accablant des années [...] »
(ibid. : 83-84). Selon Cathelinot, le traité s’inscrit dans la tradition
augustinienne :

Comme lui (Augustin) il distingue les faits qu’il raconte
d’avec la maniére dont ils sont arrivés. Le fait peut étre
certain et la maniére trés inconnue, pour ne pas dire
impénétrable. (/bid. : 93.)

Comme Augustin, Dom Calmet soutient qu’il y a des vraies et
des fausses apparitions. « [C]’est pourquoi, a I’exemple de saint
Augustin, il se garde bien de les rejeter toutes, et de les approuver
toutes » (ibid. : 132). Dom Cathelinot est catégorique, I’objectif du
traité n’est pas de prouver I’existence de toutes les apparitions des
esprits. Calmet souhaite semer le doute chez les lecteurs. Cathelinot
invite la censure, « juste et injuste », a faire un meilleur traité sur ce
sujet que celui de Calmet. Cathelinot approuve lui aussi Calmet sur
la conviction qu’on ne peut douter des apparitions des anges dans les
Ecritures. Dans la conclusion de sa lettre, il rappelle toute la richesse
de la production intellectuelle de Calmet :

Qu’on ne dise donc plus que ndtre auteur se sent de la
caducité de 1’age et que son esprit s’abaisse parce qu’il a
écrit des apparitions des esprits. (/bid. : 149.)

Dom Cathelinot ne semble pas préoccupé par les positions
démonologiques de Dom Calmet. Son attention porte spécifiquement
sur la question des « apparitions des esprits ».

Une partie de 1I’ceuvre du philosophe et historien Renan (1823—
1892) porte sur les origines des religions. Renan soutient qu’il est
important de faire un examen critique des sources bibliques a partir
d’une démarche historique. Dans la Revue des Deux mondes, il
critique sévérement Calmet sur sa crédulité :

La grande autorité en exégése de cette triste époque est dom
Calmet. 11 est difficile de concevoir plus de puérilité chez un

234



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

savant homme. [...] Sa crédulité dépasse toutes les bornes.
Ses dissertations sur les démons, les vampires, les revenants,
les dragons volants, comptent parmi les ouvrages les plus
extravagants qui aient jamais été écrits. (Renan, 1865 :242.)

Pour Schwarzbach (2002 : 452), les remarques de Renan sont
« dévastatrices ». Renan a-t-il lu 1’ensemble des volumes du
Commentaire littéral de la Bible ?

I1 [Renan] avait de meilleurs emplois de son talent et de son
imagination que de lire les 23 tomes du Commentaire littéral
de la Bible (1706—1717) de Calmet, de la Genese jusqu’a la
fin de I’Apocalypse [...].

Cette lecture lui aurait permis de mieux cerner « 1’arbitraire » de
Calmet sur certaines hypothéses philologiques et historiques, mais
aussi de constater qu’il « était aussi parfois pénétrant et astucieux »
(ibid.). La critique de Renan porte sur 1’approche exégétique de
Calmet et non sur sa démonologie.

Conclusion

Dans le premier volume du Traité sur les apparitions (1751),
comme dans I’ensemble de son ceuvre, Dom Calmet démontre une
connaissance approfondie des sources démonologiques. Il s’inscrit a
la fois en continuité et en rupture avec la tradition démonologique
qui le précéde. Sur la question du pouvoir des mauvais anges, sa
position est conforme a la tradition démonologique. Il rappelle que
les démons sont des messagers de Dieu et qu’ils n’ont pas de corps
puisqu’ils sont des étres purement spirituels. La Bible prouve que le
Diable peut réellement intervenir dans le monde. Sur la question de
I’exorcisme, Dom Calmet soutient, tout comme ses sources, que le
démon peut agir sur 1’ame et sur le corps ; qu’il peut réellement
habiter le corps. Toutefois, il ne fait que dominer 1’ame. L’Eglise et
ses représentants sont les seuls garants des exorcismes, car ils ont
recu ce pouvoir des apdtres. Dieu utilise la possession démoniaque
pour punir les mauvais ou pour exercer la vertu des justes.

Sur la question du sabbat des sorciéres, Calmet se situe en rupture
avec la tradition démonologique. Il nie catégoriquement 1’existence
de ces assemblées démoniaques — le sabbat existant uniquement dans
’imagination des gens. A I’encontre des démonologues, qui

235



Patrick SNYDER

considérent le transport comme véridique, Calmet soutient que les
sorciéres vont au sabbat par imagination. Selon la tradition
démonologique, le repas sabbatique est parfois réel, parfois faux.
Pour Calmet, il est une simple illusion. Il nie aussi 1’existence de la
marque du diable. Cette invention des inquisiteurs est sans
fondement. 11 fait valoir que toute personne peut avoir une marque
naturelle causée par la maladie ou par le vieillissement. Pour lui, la
procréation entre le Diable et les humains est impossible. 11 rappelle
que les démons sont des étres sans corps, ils ne peuvent donc pas
procréer. Sa conception de la femme/sorciére s’inscrit dans la longue
tradition démonologique qui présente la femme comme un Etre
naturellement voué¢ au mal. L’ensemble des démonologues
considérent que le Diable doit obtenir la permission de Dieu pour
agir contre les mauvais et les justes. Comme ses prédécesseurs,
Calmet fonde cette certitude biblique sur le livre de Job. Dom
Calmet, qui connait trés bien la longue tradition démonologique,
cherche, dans un nouveau contexte, une « voie raisonnable »
(Goulemot, 1980 : 1233) entre la tradition démonologique, la
crédulité populaire et la nouvelle critique des Lumiéres sur
I’influence du Diable et la réalit¢ du sabbat des sorciéres
(Muchembled, 2000 : 209 et 215). Selon Tavernaux, Calmet se
considérait comme un théologien du « juste milieu ». Il cherchait a
concilier les différentes perspectives des débats de son époque en
respectant la doctrine catholique et 1’autorité biblique (Bombardier,
2008 : 163—-172; Tavernaux, 1960 : 523). Nous soutenons qu’il
applique la méme approche pour sa démonologie. Il déploie une
démonologie du « juste milieu ». Cet « observateur » des débats de
son temps s’inscrit dans le courant démonologique qui cherche a
faire muter, vers des variantes plus adoucies, la nature et la capacité
d’action du diable tout en respectant la Bible et la tradition catholique
comme socle de vérité. Comme le souligne Schwarzbach (2002 :
463), « Calmet ne pouvait nier 1’existence du démon a 1’époque
moderne sans la nier a 1’époque biblique, ce qui était impensable
pour lui ». Pour Dom Calmet, le Diable, malgré qu’il soit devenu
moins puissant qu’il le fut en la période de la grande Chasse aux
sorcieres (XVI*—XVII® si¢cles), rode toujours en ce XVIII® siecle.

236



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

Bibliographie

ANDRIOT, Cédric. 2008. « Dom Calmet : une ceuvre a 1’épreuve du temps », Dans
Dom Augustin Calmet. Un itinéraire intellectuel, sous la dir. de Philippe MARTIN
et Fabienne HENRYOT, p. 51-69. Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions.

ARMOGATHE, Jean Robert. 1989. Le Grand Siécle et la Bible. Paris : Beauchesne.

AUGUSTIN. 2018. (Euvres philosophiques complétes. 2 volumes. Traduction d’Emile
SAISSET. Paris : Les Belles Lettres.

BANDERIER, Gilles. 2008. Réflexions sur le Traité sur les apparitions de dom Calmet.
Paris : Editions Jérome Millon.

BAROJA, Julio Caro. 1972. Les sorciéres et leur monde. Paris : Gallimard.

BERNIER, Jean. 2008. « Audace et conservatisme dans 1’exégese de dom Augustin
Calmet ». Dans Dom Augustin Calmet. Un itinéraire intellectuel, sous la dir. de
Philippe MARTIN et Fabienne HENRYOT, p. 173-193. Paris : Actes académiques,
Riveneuve Editions.

BODIN, Jean. 1597. De la Demonomanie des sorciers. Paris : Jacques du Puys.

BOMBARDIER, Jacques. 2008. « Dom Calmet et les débats théologiques de son temps :
“Une théologie du juste milieu” ». Dans Dom Augustin Calmet. Un itinéraire
intellectuel, sous la dir. de Philippe MARTIN et Fabienne HENRYOT, p. 163—-173.
Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions.

BURTON RUSSEL, Jeffrey. 1986. Mephistopheles. The Devil in the Modern World.
Ithaca: Cornel University Press.

CALMET, Augustin. 1707-1726. Commentaire littéral sur tous les livres de l’Ancien
et du Nouveau Testament. 26 volumes. Paris : Chez Pierre Emery.

—. 1720. Dissertations qui peuvent servir de prolégoménes de I’Ecriture sainte. 3
volumes. Paris : Chez Emery pére et Fils.

—. 1722-1728. Dictionnaire historique, critique, chronologique, geographique et
litteral de la Bible. 6 volumes. Paris : Chez Emeru Pere.

—. 1751. Traité sur les apparitions des esprits et sur les vampires ou les revenans de
Hongrie, de Moravie, &c. Volume 1. Paris : Chez Debure 1’ainé.

—. 1751. Bibliothéque lorraine ou Histoire des hommes illustres. Nancy : Chez A.
Leseure.

CARMONA, Michel. 1988. Les Diables de Loudun. Sorcellerie et politique sous
Richelieu. Paris : Fayard.

CATHELINOT, Ildefonse. 2008 [1749][. « Introduction ». Dans Réflexions sur le Traité
sur les Apparitions de dom Calmet, p. 5-45. Texte établi, présenté et annoté par
Gilles BANDERIER (2008). Paris : Editions Jérome Millon.

CHEDOZEAU, Bernard. 1989. « Les grandes étapes de la publication de la Bible
catholique en frangais ». Dans Le Grand siécle et la Bible, sous la dir. de Jean-
Robert ARMOGATHE, p. 341-361. Paris : Beauchesne.

237



Patrick SNYDER

CIARAN, Craig. 2021. « Augustin Calmet and the Construction of the Eighteenth-
Century Vampire ». Central Europe Yearbook, vol. 3, p. 54-70.

CONGNARD. 1652. Histoire de Marthe Brossier prétendue possédée. Traduction du
latin par Jacques AUGUSTE DE THOU. Rouen : Chez Jacques Hérault.

DE BOUREULLE. Paul-Charles. 1887-1888. « La démonologie de Dom Calmet ».
Bulletin de la Société philomatique vosgienne, no 18, p. 111-127.

DE LANCRE, Pierre. 2007 [1612]. Tableau de l'inconstance des mauvais anges et
démons. Paris : Chez Nicholas Buon.

DE SAINT-ANDRE, Francois. 1725. Lettres au sujet de la magie, des malefices & des
sorciers. Paris : Chez Robert-Marc Despilly.

DELCAMBRE, Etienne. 1948—1949—1951. Le Concept de sorcellerie dans le duché de
Lorraine au XVI et au XVII° siécles. Nancy : Société d’archéologie Lorraine.

DINET, Dominique. 2008. « Voltaire et dom Calmet », Dans Dom Augustin Calmet.
Un itinéraire intellectuel, sous la dir. de Philippe MARTIN et Fabienne HENRYOT,
p- 345-355. Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions.

DIOCHON, Nicholas et Philippe Martin. 2022. Rencontres avec le diable. Anthologie
d’un personnage obscur. Paris : Cerf.

FANGE, Augustin. 1762. La vie du T.R.P. dom Augustin Calmet, abbé de Senones.
Senones.

GINZBURG, Carlo. 1992. Le Sabbat des sorciéres. Paris : Gallimard.

GOULEMOT, Jean-Marie. 1980. « Démons, merveilles et philosophie a 1’Age
classique ». Annales. Histoire, Sciences Sociales, no 6, p. 1223-1250.

HUET, Marie-Héléne et Deadly FEARS. 1997. « Dom Augustin Calmet’s Vampires
and the Rules Over Death ». Eighteenth-Century-Life, vol. 21, no 2, p. 222-232.

INSTITORIS, Henrici et Jacobi SPRENGER. 1997. [1488]. Le Marteau des sorciéres.
Traduction du latin par Amand DANET. Paris : Jérome Millon.

JACQUES-CHAQUIN, Nicole et Maxime PREAUD (dir.). 1993. Le Sabbat des sorciers
en Europe (XV*—XVIII siécles). Grenoble : Jérome Millon.

KEYWORTH, G. David. 2006. « Was the Vampire of the Eighteenth Century a Unique
Type of Undead-Corpse ? ». Folklore, vol. 117, no 3, p. 242-260.

—. 2010. « The Aetiology of Vampires and Revenants : Theological debate and
Popular Belief ». Journal of Religious History, vol. 34, no 2, p. 158-173.

LE BRUN, Pierre. 1732. Histoire critique des pratiques superstitieuses qui ont séduit
les Peuples & embarrassé les s¢avans. Paris : Chez la Veuve Delaulne.

LE LOYER, Pierre. 1608. Discours et histoires des spectres ou visions et apparitions
d’esprit, comme anges, demons et ames se monstrans. Paris : Chez Nicolas Buon.

LENGLET-DEFRESNOY, Nicols. 1751. Traité historique et dogmatique sur les
apparitions, les visions & les révélations particuliéres, avec des observations sur
les dissertations du R.P. Dom Calmet, Abbé de Senones, sur les apparitions & les
revenans, Avignon.

238



La démonologie de Dom Augustin Calmet (1672—1757)

LEVACK, Brian P. 1991. La grande chasse aux sorciéres en Europe au début des temps
modernes. Seyssel : Champ Vallon.

Louts, Stella. 2022. Croire aux vampires au siécle des Lumiéres. Paris : Classiques
Garnier.

M.*¥*¥* AVOCAT AU PARLEMENT. 1735. « Histoire de Louis Gaufridy ». Dans Causes
célebres et intéressantes avec les jugements qui les ont décidées, p.382—461.
Paris : Chez Poirion.

MARSAUCHE, Patrick. 1995. « Présentation de dom Augustin Calmet ». Dans Le
Grand siécle et la Bible, sous la dir. de Jean-Robert ARMOGATHE, p. 233-253.
Paris : Beauchesne.

MARTIN, Philippe et Fabienne HENRYOT (dir.). 2008. Dom Augustin Calmet. Un
itinéraire intellectuel. Paris : Actes académiques, Riveneuve éditions.

MORRIS, Kathryn. 2015. « Superstition, Testimony, and the Eighteenth-Century
Vampire debates». Preternature, Critical and Historical Studies on the
Preternatural, vol. 4, no 2, p. 181-202.

MUCHEMBLED, Robert. 1994. Magie et sorcellerie en Europe du Moyen Age a nos
jours. Paris : Colin.

—. 2000. Une histoire du Diable (XII*-XX siécle). Paris : Seuil.

OESKOVIC, Luc. 2010. « Le théme des lycanthropes et des vampires, de Dom Calmet
a I’abbé de Fortis : une approche des pays de confins ». Dix-Huitieme Siecle,
no 42, p. 265-284.

PORPHYRE. 1747. « Quelle est la maniére dont les démons exercent leurs actions ».
Dans De ['Abstinence de la chair des animaux, p. 179-182. Paris : Chez De Bure.

REMY, Nicolas. 2004. La démonoldtrie. Texte établi et traduit a partir de 1’édition de
1595 par Jean BOES. Nancy : Presses Universitaires de Nancy.

RENAN, Ernest. 1865. « La Critique biblique et 1’esprit frangais ». Revue des Deux
mondes, 35° année, vol. 60, no 4 (novembre).

SANDRIER, Alain. 2015. Les Lumiéres du miracle. Paris : Classiques Garnier.

SCHWARZBACH, Bertram Eugene. 2002. « Dom Augustin Calmet: homme des
Lumiéres malgré lui ? ». Dix-Huitiéme Siécle, no 34, p. 451-463.

SENIOR, Nancy. 1995. « Angels, Demons and Dom Calmet ». Dans Studies on
Voltaire and the Eighteenth Century, p. 155-188. Oxford : Voltaire Foundation.

SNYDER, Patrick. 2007. Trois figures du diable a la Renaissance : [’enfant, la femme
et le prétre. Montréal : Fides.

STANFORD, Peter. 1996. The Devil. A Biography. Londres : Henry Holt & Co.

TAVERNAUX, René. 1960. « Une théologie du “juste milieu”: dom Augustin
Calmet ». Dans Le jansénisme en Lorraine, 1640-1789, p.523-535. Paris :
J. Vrin.

TERTULLIEN. 1825. L’ apologétique. Traduction de I’Abbé de GOURCY. Lyon : Chez
Rivoire.

239



Patrick SNYDER

—. 1999. De [’dme. Traduction de Jeronimo LEAL. Paris : Cerf.

VILLENEUVE, Rolland. 1998. « Dom Augustin Calmet». Dans Dissertation sur les
vampires, p. 5-27. Grenoble : Jérome Millon.

VILLETTE, Pierre. 1958. « La Sorcellerie dans le nord de la France du XV* a la fin du
XVII¢siécle », p. 96-132. Lille : Le guetteur, fascicule 04, no 145.

VOLTAIRE. 1978. Correspondance. Traduction de I’anglais par Frédéric DELOFFRE.
Paris : Gallimard.

—. 1994. Dictionnaire philosophique. Oxford : Oxford University Press.

WIER, Jean. 2021 [1659]. Cing livres de I'imposture et tromperie des diables, des
enchantements et sorcelleries. Edition critique et introduction pas Serge MARGE.
Paris : Jérome Millon.

Abstract:  The first volume of Dom Augustin Calmet’s Treatise on the
Apparitions of Spirits and on Vampires or Ghosts of Hungary, Moravia, etc.
(1751) focuses on demonology. In this treatise, he expands on several
elements of demonology published in his biblical analyses and dissertations.
This article presents the most important themes: the power of evil angels,
exorcism, the witches’ sabbath, and God’s permission. On each of these
themes, we compare how Dom Calmet relates to his main demonological
sources. This scholar of the great demonological treatises defends the
existence of the Devil, while refuting several beliefs presented in these
treatises. We argue that, in this XVIII century caracterised by the loss of the
hegemony of demonologists, Dom Calmet seeks a reasonable path between
demonological tradition, popular credulity, and the new criticism of the
Enlightenment.

Keywords : Dom Calmet, Devil, God, exorcism, witch

240



