
RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 241–245 

241 

Recension 
 

Cécile VANDERPELEN-DIAGRE. 2023. Des voix dans le siècle. 

Culture et engagement catholique en Belgique francophone depuis 

1945.  

Bruxelles : Éditions de l’Université de Bruxelles. 142 p.  

 

 

Cet excellent ouvrage de l’historienne belge Cécile Vanderpelen-

Diagre, spécialiste des auteurs catholiques ainsi que des rapports de 

genre au sein du catholicisme et de la place des femmes dans cette 

tradition, spécialement des laïques, tombe à point nommé. Fruit 

d’une réflexion patiente menée sur plus d’une décennie, l’ouvrage 

s’appuie sur une douzaine d’articles et de chapitres de livres de 

l’autrice. L’objet est multiforme et la proposition est riche, tant sur 

le plan analytique qu’interprétatif. Situé à la croisée de l’histoire 

culturelle, de l’histoire religieuse et de l’histoire de la pensée et des 

idées, le récit se veut également synthétique afin de dessiner une 

généalogie des enjeux collectifs, tout en retraçant des trajectoires 

individuelles représentatives. Cela donne d’ailleurs d’intéressantes 

idées pour qui poursuit, en d’autres contextes nationaux, des travaux 

similaires.  

L’autrice l’indique d’emblée, cet ouvrage est né d’une 

interrogation :  

Comment analyser la présence encore très forte de ce que 

les sociologues français appellent la « christianitude » dans 

la société belge en ce début du XXIe siècle alors que tous les 

indicateurs convergent pour attester du délitement des 

formes d’adhésion à l’Église catholique ? (Vanderpelen-

Diagre, 2023 : 11.)  

En ce sens, l’ouvrage de l’historienne belge repose sur l’idée 

qu’une voie d’accès utile pour comprendre le sens donné à 

l’adhésion – même partielle – au catholicisme aujourd’hui est 

d’examiner la manière dont les intellectuel.le.s qui se réclament de 

cette religion ont opéré ce que Danièle Hervieu-Léger appelle la 

« réarticulation utopique » du message catholique depuis les années 

1950. Une analyse patiente et approfondie du discours tenu par les 

intellectuel.le.s catholiques révèle ainsi un renoncement progressif 



Recension 

242 

au projet de réinstaller un système religieux hégémonique qui 

engloberait tous les aspects de la vie sociale. Au fil des décennies de 

la deuxième moitié du XXe siècle, ces intellectuel.le.s cherchent à 

endosser un rôle plutôt prophétique visant à proposer le message 

chrétien comme mode de représentation du monde.  

Pour mener son étude, l’autrice propose trois objectifs qu’elle 

atteint haut la main dans cette monographie d’une très grande 

cohérence. D’abord, il s’agit de décrire le changement de paradigme 

qu’élaborent ces intellectuel.le.s dans leur manière d’aborder le 

monde. Ils se détachent progressivement de la manière d’avant 1945 

qui visait à le christianiser pour plutôt chercher à révéler ce qu’il y a 

de sacré dans la culture contemporaine et poser un regard nouveau 

sur le monde, en lien avec la place qu’y tient l’être humain. En ce 

sens, ces intellectuel.le.s contribuent à redéfinir l’humanisme comme 

un corpus de savoirs et de valeurs à partager et à enseigner, 

notamment en repensant la critique et la création littéraire et 

cinématographique et en s’appropriant les sciences humaines et 

sociales. Ensuite, cet ouvrage permet de mettre en lumière trois 

moments clés de l’engagement des catholiques belges : les utopies 

communautaires, les enjeux relatifs à l’école et le féminisme. Enfin, 

ces deux premiers axes nourrissent le troisième et dernier qui vise à 

dresser une sorte de portrait-robot de l’intellectuel.le catholique. 

Cinq chapitres permettent à Vanderpelen-Diagre de déployer son 

analyse et sa pensée. Le premier, « La culture, la politique et la 

religion », présente le contexte socioculturel, socioecclésial et 

sociopolitique dans lequel évoluent les catholiques des années 

d’après-guerre, alors que des initiatives sont prises sur les plan 

politique et religieux par les diverses autorités concernées. L’autrice 

montre comment l’ensemble du monde intellectuel catholique belge 

francophone met tout en œuvre pour que la culture soit en effet un 

levier central dans l’érection d’un monde où les chrétien.ne.s ne sont 

plus les chantres de la vie paroissiale d’avant, mais les prophètes et 

prophétesses d’une cité moderne qu’ils et elles ont le pouvoir de 

réenchanter, mais, désormais, dans une dynamique horizontale. La 

table est ainsi mise pour voir comment ce changement de paradigme 

se concrétise dans divers domaines et sur une période de plus 

de 60 ans.  

Le second chapitre, « Tribunes et laboratoires », se focalise sur 

des revues chrétiennes belges progressistes telles que La Revue 



Recensions 

243 

nouvelle, la page belge de Témoignage chrétien et La Relève, qui 

deviennent les tribunes privilégiées de l’intelligentsia catholique. 

L’autrice montre qu’une très grande importance est accordée à la 

culture sous toutes ses formes et qu’il y a bien plus que les seuls 

sujets de nature spirituelle qui sont traités. La politique des piliers en 

Belgique favorise la prise de parole des catholiques même dans les 

institutions publiques, par exemple, en radiodiffusion.  

Le troisième chapitre, « Regarder les signes du temps avec les 

yeux de la foi », revient sur l’un des grands enjeux de l’après-guerre 

pour les intellectuel.le.s catholiques : comprendre le monde, s’y 

intégrer afin d’y porter la parole d’espérance du Royaume de Dieu. 

Le contexte de l’aggiornamento conciliaire sera propice à la 

poursuite de cette visée dans tous les domaines de l’engagement 

intellectuel. L’autrice s’attarde particulièrement à l’humanisme 

chrétien, à la présence des catholiques dans le monde littéraire 

(roman, littérature personnaliste, le nouveau roman, la célébration et 

la mémoire), et dans le monde du cinéma. Elle consacre de longues 

pages aux sciences sociales, notamment à l’importance de la 

transformation des relations entre université, Église et scientifiques, 

aux développements de la sociologie par des catholiques et au rôle 

joué par le christianisme dans la transformation de la citoyenneté en 

Belgique francophone, sans perdre de vue l’engagement des 

intellectuel.le.s catholiques dans les domaines de la santé mentale et 

de la spiritualité, notamment en psychologie, dans l’étude de la 

sexualité et de la psychanalyse. Elle écrit d’ailleurs :  

Le dialogue ne consiste plus, comme nous allons le voir dans 

les chapitres qui suivent, à concentrer ses efforts « pour 

convertir, mais pour se convertir, non pour récupérer, mais 

pour se repenser, pour s’élargir, pour se redécouvrir ». 

Désormais, évangéliser le monde, c’est commencer par le 

regarder autrement pour inventer un nouvel humanisme 

chrétien. (Ibid. : 37.)  

Enfin, l’autrice illustre la force d’inertie produite par le système 

belge des piliers, les institutions fondées (revues, instituts, centres, 

etc.) par des intellectuel.le.s catholiques en Belgique francophone ne 

commençant à être investies par des progressistes d’horizons divers 

qu’au tournant des années 2000.  

Le quatrième chapitre, « Engagement(s) », illustre à quel point la 

sociabilité des catholiques du second XXe siècle se construit autour 



Recension 

244 

de l’engagement. Paroisses, pastorale, œuvres, associations, 

prochain, Église, question sociale, tiers-monde, missions, foi, 

couple, famille : tout est objet et source d’engagements. Pour 

exemplifier ceci, l’autrice choisit trois thèmes significatifs de la 

culture politique : l’utopie communautaire, l’enseignement libre et le 

féminisme chrétien. Bien que de formes diverses (écologie, défense 

des personnes homosexuelles, des femmes, des immigrants, etc.), les 

communautés de base ont en commun la poursuite de luttes anti-

institutionnelles. Dans plusieurs cas, la recherche spirituelle fait 

partie intégrante du projet communautaire, spécialement dans le 

renouveau charismatique ou dans les communautés nouvelles. 

L’autrice montre bien comment, de ces expériences d’engagement 

axées sur l’autogestion se développe l’écologie politique, qui a mené 

à la création d’un parti Écolo, où se retrouvent toujours de nombreux 

catholiques, ce qui lui fait dire que le pilier catholique a servi 

d’incubateur à des valeurs désormais largement partagées dans la 

société belge. Les catholiques se sont aussi engagés dans la 

promotion d’un enseignement pluraliste, tout en conservant 

l’enseignement catholique et en rapportant les valeurs humanistes 

aux valeurs évangéliques. En ce qui a trait au féminisme, la deuxième 

vague fut très bien accueillie par les femmes catholiques belges qui 

se sont positionnées de deux manières : un militantisme de type 

réformiste réaliste et un autre embrassant la révolution radicale. Les 

femmes catholiques ont participé aux associations féministes de 

deuxième vague, qui n’étaient pas nécessairement catholiques car la 

volonté de se fédérer à l’échelle nationale est forte et partagée parmi 

les féministes belges.  

Le cinquième et dernier chapitre, « Figure(s) de l’intellectuelle 

catholique. Le sens de la mesure », montre comment ces femmes et 

ces hommes ont intégré des modes de fonctionnement, des manières 

de communiquer ainsi qu’un éthos singulier. L’autrice prend le cas 

du sinologue Simon Leys, dont la posture exemplaire serait partagée 

par plusieurs intellectuel.le.s catholiques belges, soit celle de 

l’expertise par la mise à distance critique, contribuant à dégager les 

enjeux traités d’un regard passionné, voire passionnel.  

En bout de piste, selon Vanderpelen-Diagre, l’apport des 

catholiques belges à la citoyenneté contemporaine demeure crucial :  

Toutes ces valeurs constituent ce que nous avons appelé 

dans l’introduction la « christianitude ». Elles ont été en 



Recensions 

245 

quelque sorte sécularisées et sont convoquées désormais 

avec les mots « solidarité », « humanitaire », « écologie » et 

« care ». Ce processus de traduction s’est imposé pour que 

les ajustements soient possibles avec les autres utopies qui 

composent désormais la société pluraliste. (Ibid. : 127–128.)  

Il reste des zones à explorer pour la recherche, notamment au 

sujet du transfert de ces sociabilités dans des organisations 

humanitaires non explicitement confessionnelles.  

 

 

 

 

 

Catherine FOISY 

Université du Québec à Montréal 


