RELIGIOLOGIQUES, no 47, printemps/automne 2025, 165-187

Une narration intime de I'expérience du
salut dans The Tree of Life : analyse du
film de Terrence Malick a partir de la
sotériologie fillichienne

Nathalie PLAAT-GOASDOUE *

Résumé : Toute la pensée du théologien et philosophe Paul Tillich est
traversée par un souci de réfléchir 1’expression du mystére chrétien en
termes ontologiques (Sesboii¢, 1981). La sotériologie tillichienne s’attarde
ainsi a penser les conditions existentielles de I’lhomme comme une forme
d’aliénation de sa nature essentiellement bonne. L’homme expérimenterait
le passage de 1’essence a 1’existence dans une symbolique ou, de maniére
cyclique ou successive, il serait habité par les phases de I’innocence
réveuse (le jardin d’Eden), de la chute (le péché) puis de la possibilité d’un
salut (retournement) dans lequel il s’agirait pour lui « d’accepter d’étre
accepté en dépit du fait qu’il se sente inacceptable » (Tillich, 1949 : 267).
Le film The Tree of Life du réalisateur Terrence Malick nous permet de
suivre les membres d’une famille qui, face a la perte d’un des fils, vivent
chacun des phases qu’il nous sera possible d’analyser a partir de la
sotériologie tillichienne (innocence réveuse, péché, chute et salut).

Mots clés : Paul Tillich, salut, Arbre de vie, Genése, deuil, chute,
innocence réveuse, cinéma, anima, persona, Jung

Qu’est-ce donc que faire I’expérience du salut ? Sur le plan
subjectif, dans une expérience qu’on pourrait qualifier d’intime,
quel langage symbolique pourrait étre élaboré sur cet état
légerement, ou radicalement, différent du simple apaisement d’une

Nathalie Plaat-Goasdoué est doctorante au Centre d’études du religieux
contemporain a I’Université de Sherbrooke, sous la direction de Jacques Quintin
et Marc Dumas.

165



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

souffrance auparavant éprouvée par le sujet ? Comment définir ce
pas de plus, cet espace autre, ce petit ou immense saut, ce
retournement ou alors cet abandon qui place ’humain dans une
posture d’étre qui exceéderait la simple définition de la santé, telle
que nous la concevons de maniére contemporaine, en tant que cet
« état de bien-étre physique, mental et social [qui] ne résulte pas
seulement de I’absence de maladie ou d’infirmité » (Organisation
mondiale de la Santé, 1946) ? Comment penser le salut dans une
narration moderne, reprenant les modalités de ce que le théologien
Paul Tillich (1968) désignait comme la substance religieuse
présente, selon lui, dans tout objet culturel ?

Voila les interrogations qui lancent le chantier réflexif que nous
nous proposons d’ouvrir par le biais de cette analyse du
chef-d’ceuvre de Terrence Malick The Tree of Life (2011), vu ici en
tant que possible narration de 1’expérience intime du salut, telle que
congue dans la doctrine chrétienne, et plus particulierement celle
articulée par le penseur, théologien et philosophe Paul Tillich.

Il s’agira pour nous d’examiner les trajectoires des personnages
de la meére (Mme O’Brien, jouée par Jessica Chastain), du pére
(M. O’Brien, incarné par Brad Pitt) et du personnage principal,
Jack O’Brien (enfant joué par Hunter McCracken et adulte campé
par Sean Penn). Nous nous intéresserons plus spécifiquement a leur
évolution, leurs allers-retours et autres hésitations vers ce qui sera
positionné comme une forme d’accession au salut, placé au-devant
comme un horizon possible, dont tous ne se saisiront pas de la
méme maniére. Nous tenterons de relever ou et comment il y a,
pour chacun des trois personnages, une représentation de cette
oscillation entre ce que Tillich (1949 : 264) désigne comme une
« situation existentielle déformée »! et la posture associée a celle du
salut, qui implique, elle, une réunification de 1’humain a son
essence divine, de laquelle il se serait précédemment aliéné.

Ce sont d’abord les images du réalisateur qui serviront de points
d’appui a D’articulation de cette tension vécue par tant d’humains,
entre d’une part, une posture ou la finitude humaine est vécue
comme une tragédie de laquelle ’on tente de s’extirper par nos
propres moyens et, d’autre part, cette disposition relevant de la foi,
dans laquelle une forme d’acceptation de la qualité d’étre fini, mais
réconcilié avec quelque chose de 1’essence divine (infinie) en soi,

' Toutes les traductions sont les ndtres.

166



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

est éprouvée. Les conceptualisations issues de 1’anthropologie
tillichienne autour de la distinction entre essence et existence nous
permettront d’avancer dans cet exercice, et seront donc exposées
largement en introduction. Elles seront supportées par les notions
d’expérience religicuse et de théologal chez Dumas (2003) ainsi
que par certaines références empruntées a la  pensée
psychanalytique des relations d’objet (Anzieu-Premmereur, 2001)
et au psychanalyste Carl Gustav Jung au sujet de 1’« anima »* et de
la « persona »* (Vieljeux, 1988).

La présente réflexion s’appuie sur une premiére conférence
ayant été tenue dans le cadre du colloque sur la pensée tillichienne
organisé par le Groupe de recherche Paul Tillich du Centre d’études
du religieux contemporain (CERC) de I’Université de Sherbrooke
le 27 avril 2023. La journée avait alors été cloturée par la tenue
d’une activité ouverte au public, au cours de laquelle des scénes du
film The Tree of Life avaient été présentées et analysées a [’aide des
conceptions tillichiennes. L’activité¢ intitulée « Le CERC aux
frontiéres » se voulait par ailleurs inscrite dans une posture toute
tillichienne, soit celle d’une théologie de la culture, en dialogue
incarné avec les ceuvres et autres symboles propres a la culture
contemporaine dans laquelle les hommes et les femmes du monde
évoluent (Tillich, 1968).

Paul Tillich, théologien de la culture

Afin de mieux positionner ce choix de retenir la pensée de
Tillich pour ’interprétation du film The Tree of Life, il importe de
présenter quelques points d’ancrage de son anthropologie et de sa
sotériologie. La pensée de Paul Tillich, a la fois dense, complexe et
fortement enracinée dans un dialogue soutenu avec ses
contemporains, lui vaut I’appellation de « penseur de la frontiére »
par le théologien frangais André Gounelle (2014). De fait, 1’ccuvre

« L’anima est une figure de I’inconscient qui ne devient accessible que par la
relation. Elle est ce qui rend I’homme capable d’ame, c’est-a-dire capable de
relation avec lui-méme et avec autrui. Elle est le pont entre la conscience et
I’inconscient, entre I’intérieur et I’extérieur » (Jung, 1983 [1946] : 26-27).

« La persona est un systéme de relations adapté au monde, un compromis entre
I’individu et la société sur ce que 1’on doit paraitre. Elle est une sorte de masque,
destiné a produire un certain effet sur les autres, tout en dissimulant la véritable
nature de I’individu » (Jung, 1950-1967 [1921] : 305).

167



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

entiere de Tillich est traversée par ce souci du dépassement de la
scission de plus en plus importante entre le religieux et la culture
séculiére caractéristique de la modernité telle que vécue au
XX¢ siécle (Gabus, 1969). Tillich se refuse ainsi a laisser la religion
se cantonner a des postures nostalgiques et décollées des réalités
contemporaines. Son éditeur rédige en quatriéme de couverture de
son ouvrage enticrement dédi¢ a la question, Théologie de la
culture (1968) :

Le monde moderne contre la religion, c’est ce que ne croit
pas Paul Tillich [...] L’irréligiosité de nos contemporains,
au contraire, c’est dans 1’Eglise, dans son incapacité
dangereuse a transmettre le message biblique qu’il faut en
chercher I’origine. (Gabus, 1968 : 3 [introduction].)

Son apologétique se fonde sur ce principe méme ou, a ’inverse
d’aller chercher les brebis galeuses afin de les ramener au sein de
’Eglise, il sera davantage question de trouver ce qui, en chaque
humain, tient de la préoccupation religiecuse (Mathot, 2016). Il
affirme : « Les concepts de la théologie classique sont devenus
inintelligibles pour les hommes et les femmes du monde » (Tillich,
1949 : 264). C’est cette disposition résolument tendue vers le
dialogue avec les autres disciplines des humanités, telles que la
psychologie, la sociologie, I’histoire ou la philosophie, qui fera dire
a Martin Luther King a son sujet, en 1965 :

Il nous a aidés a parler de Dieu et de son action dans
I’histoire en termes qui étaient tout aussi adéquats pour
exprimer a la fois notre foi et notre intelligence en tant
quhommes modernes. (The Martin Luther King, Jr.
Research and Education Institute, s.d.)

La toute premiére conférence de Tillich, tenue en 1919, portera
d’ailleurs sur ce théme et trouvera encore écho, a la fin de sa vie,
dans sa posture promouvant la tenue d’un dialogue interreligieux.

Dans le chapitre « Considérations fondamentales » qui ouvre
Théologie de la culture, Tillich (1968 : 12) mentionne que, dans
une égale mesure, les postures adoptées par les théologiens et les
scientifiques ménent toutes deux a 1’athéisme. En appliquant aux
principes de foi une forme d’hétéronomie (impliquant que I’homme
accueille en lui quelque chose qui ne vient pas de lui), les
théologiens s’entéteraient, selon lui, a offrir a leurs contemporains

168



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

une proposition qui serait résolument dépassée dans les croyances
depuis, au moins, la Révolution francaise. Pour Tillich, les
théologiens auraient avantage a percevoir la religion comme une
dimension essentielle de la vie humaine au lieu de persister a placer
I’homme dans cette position impliquant une kénose, une humilité et
une disponibilitt a Dieu (Dumas, 2010). La science et la
philosophie, qui, par ’exercice de la raison, se bornent, quant a
elles, a tenter de prouver I’existence de Dieu, aboutiraient
inévitablement dans ce cul-de-sac post-kantien qui a marqué ce que
plusieurs s’entendent pour qualifier de « fin de la métaphysique »
ou encore de « fin de la raison » (Horkheimer, 1941 : 366). Bien
qu’ils réussissent, mieux que la théologie, a préserver une forme
d’autonomie conférée a ’humain, ces derniers évacuent néanmoins
le caractére essentiel de la religion dans la vie humaine, limitant
cette derniére a une « création transitoire et cognitive » (Tillich,
1968 : 19). A ces deux postures menant a une évacuation de
I’essentialité de la dimension religieuse dans la vie humaine, Tillich
riposte par une théorisation selon laquelle la dimension religicuse
est non seulement une dimension de I’expérience humaine, mais
elle en constitue I’aspect le plus essentiel, le plus profond, celui qui
sous-tend toutes les autres (ibid. : 15). Tillich force ainsi le langage
religieux a sortir de son sillon dogmatique pour aller cueillir, dans
le langage culturel partagé par une société, ce qui reléve de cette
substance religieuse, exprimée en symboles qui font sens pour la
collectivité. Dans sa théologie systématique :

Affirmer que le langage religieux est symbolique est
devenu un lieu commun. Mais ce que 1’on sait beaucoup
moins, c’est que le langage religieux exprime une vérité
dans ses symboles, une vérité qui ne peut étre exprimée et
communiquée par aucun autre langage. (Richard,
1973 :25))

En continuit¢é avec la pensée de Tillich, le théologien
contemporain Marc Dumas utilise le mot « théologal » pour
désigner ce qui, dans I’expérience intime et collective, peut relever
du religieux. Pour lui :

La traque du théologal au cceur du monde [...] [n’est-elle
pas celle qui] caractérise le travail théologique : dire Dieu
aujourd’hui alors qu’ll semble tellement silencieux, voire
absent ? Comment dire Dieu, sinon en repérant les traces

169



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

de son passage dans les lieux familiers ou encore les plus
insolites ? (Dumas, 2010 : 200.)

Ainsi, bien que nous ayons tenté¢ d’annexer la religion a une
foule d’autres dimensions de I’intériorité humaine : la cognition,
I’esthétique, le sentiment ou encore la morale, toujours, elle
demeure « inannexable » et « inabsorbable » (Tillich, 1968 : 15),
continuant d’excéder par son caractére insaisissable chacune de ces
dimensions. Et si, postule-t-il enfin, elle en constituait plutot le
fondement ? Cette premiére conception de la religion en tant que
fondement de 1’étre étant posée, il en arrive a décrire la religion
comme «la préoccupation ultime » (ibid.: 49) de I’homme,
dimension qui surgira inévitablement pour tout humain qui
rencontre sa finitude, la fin du monde tel que congu et accepté par
des principes de raison, 1’au-dela des limites de ce qui apparait
comme étant totalisable. Un certain inconditionné pensé par les
philosophes existentialistes (et précédemment par ceux du courant
idéaliste allemand) est, dans la pensée de Tillich, tout simplement
désigné comme étant « Dieu » :

Si nous faisons dériver le concept de religion du grand
commandement, nous pouvons dire que la religion est le
fait d’étre ultimement concerné par ce qui est et devrait
étre notre préoccupation ultime. Ceci signifie que la foi est
le fait d’étre saisi par une préoccupation ultime et que Dieu
est le nom donné au contenu de cette préoccupation.
(Tillich, 1968 : 51.)

Pour Tillich, comme pour Dumas, faire théologie consistera dés
lors a saisir, a définir et a exprimer les expériences religieuses
concretes qui sont présentes dans tous les phénomeénes culturels, en
en faisant ressortir ce qu’il désigne comme la substance religieuse.

En parlant des objets culturels, il écrira :

Le symbole artistique ou religieux est une création
originale de I’esprit qui unit la pensée et 1’étre, une forme
conditionnée et un contenu inconditionné de sens
(unbedingter Sinngehalt) qui ne parvient a 1’expression
qu’en brisant la forme par un acte d’irruption (ein
Durchbruch) tout en ne détruisant pas celle-ci. (Gabus,
1969 :3.)

170



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

Dieu relevant de ce non-totalisable externe aux objets finis, en
faire I’expérience dans un monde fini « constelle » forcément le
risque de destruction de ce contenant aux bords finis, inhérent a la
condition humaine. Le mode d’accés a Dieu par la culture
préserverait ’humain dans son caractére fini, tout en lui donnant
acces a I’infini qu’est Dieu. Tillich (1968 : 70) affirmera :

[...] P’homme qui fait I’expérience de I’art est, dans le
monde séculier, celui qui se rapproche le plus de celui qui
faisait I’expérience de Dieu auparavant.

La culture, en venant ainsi se loger quelque part entre
I’hétéronomie des théologiens telle que dénoncée ci-dessus et
I’autonomie autosuffisante proposée par les scientifiques, devient
une culture théonome (Richard, 2016).

La substance religieuse s’exprime ainsi au travers du
symbolisme dont chaque acte culturel est empreint. De fait, sur la
tension « nature vs culture », ’humain constitue la seule espéce
capable de produire un systéme symbolique aussi élaboré que celui
qui donne naissance a des chefs-d’ceuvre architecturaux autant qu’a
des systémes politiques complexes, des productions théatrales,
littéraires, picturales ou cinématographiques reposant entiérement
sur le déploiement d’un espace liminal faisant appel a ce qu’on
pourrait désigner comme étant des « fabulations », selon le titre de
I’essai de Nancy Huston portant sur la question: L’espéce
fabulatrice (2008). Pour Tillich, I’expérience de ces productions
culturelles est non seulement issue de la substance religieuse,
présupposant que des états de création tels que lintuition et
I’inspiration pourraient étre dictés par le divin, mais permet aussi
une forme de médiation entre le divin et I’homme, dans sa qualité
d’objet pouvant faire irruption dans la vie humaine et charrier ainsi
un bouleversement susceptible de renversement et d’ouverture a
I’inconditionné (Dieu) (Tillich, 1968).

Le salut selon Tillich : la fin de I’aliénation

Un autre aspect fondamental de la théorie tillichienne concerne
I’articulation d’une vision du salut qui devient comprise en tant que
« possibilit¢ de restauration d’une aliénation » antérieure de

171



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

I’homme a sa nature dite « essentiellement bonne » (Tillich,
1949 : 264).

Tillich établit ainsi des distinctions cruciales entre ce qu’il
attribue aux « conditions existentielles de I’humain » et, a I’opposé,
ce qui releve, selon lui, de la nature essentiellement bonne de
I’humain (esse qua esse bonum est) (ibid. : 266).

C’est aussi en ce carrefour qu’il existe une différenciation
théorique entre le courant psychanalytique, la philosophie
existentielle et la théologie tillichienne. De fait, Tillich considére
que l’ensemble des théorisations de I’existentialisme et de la
psychanalyse concerneraient strictement le deuxiéme temps de la
vie humaine, celui des conditions de ces existentiaux (selon
I’appellation du philosophe Martin Heidegger) que sont la finitude,
le temps, I’espace et relevant d’une certaine forme d’aliénation. Ce
deuxiéme temps, Tillich le fait précéder de celui de la nature
essentiellement bonne, que nous associons, dans les écritures
saintes, au jardin d’Eden, mais qui, dans un langage sécularisé, sera
désigné comme le temps de 1’innocence réveuse, un état de
I’homme avant la conscience des contingences de 1’existence, des
libertés et potentialités que sa condition lui offre (ibid. : 267).

Le deuxiéme temps, la chute, constitue le temps de ’aliénation
de I’humain a lui-méme et a sa nature divine essentiellement bonne.
Moment inévitable, celui de la perte de [’innocence réveuse, il
entraine, pour ’homme, la conscience de sa liberté, mais aussi une
violente rupture d’avec sa nature essentiellement bonne, qui permet
tout simplement de faire ’expérience de la vie humaine et de ses
contingences. Ce temps comporte la négation de sa finitude, le
refus de sa posture finie, une forme de défiance qui améne I’humain
a se prendre lui-méme pour Dieu en quelque sorte. Dans les
écritures bibliques, il s’agit du récit de la chute et du péché, qui
viennent se superposer sur les souffrances existentielles explicitées
par le courant de la philosophie existentielle et la psychanalyse. Ce
temps, dans la pensée de Tillich, devient le lieu originaire de la
condition humaine, de la maladie, du « démonique », c¢’est-a-dire,
de ce qui se manifeste comme des potentialités autant destructrices
que révélatrices en I’humain. Le démonique, contrairement a la
culture précédemment décrite, porte une infinitude caractéristique
du divin, mais serait justement potentiellement destructeur du fait
qu’il surgira dans I’humain, un étre fini. L’humain allant au-dela de

172



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

sa potentialité, dépassant sa crainte d’un domaine inconnu, finit
inévitablement par tomber sous I’emprise de ce dont il a peur,
touchant de ce fait au désespoir inhérent a la condition humaine
(Tillich, 1949 : 267).

Le troisi¢éme temps, celui du salut, est ici désigné comme étant
le lieu possible de guérison et de réparation de 1’'unité de ’homme
avec sa nature essentiellement bonne de laquelle il s’était aliéné. Ce
temps sera compris alors comme une création nouvelle, incluant le
savoir antérieur issu de 1’aliénation, le péché donc, combiné a une
expérience de se « sentir accepté en dépit du fait que I’on se sait
inacceptable » (ibid. : 268). Dans ce temps, ’humain retrouve en
lui la trace de son essence divine, mais en reconnaissant qu’il est,
lui, entiérement soumis aux contingences de la condition humaine.
L’accés a un infini autre pourrait ’amener a tenir debout dans cette
existence qui est la sienne, tout en n’étant plus aliéné de Dieu. Le
salut devient ici alors fortement associ¢é a une image de
complétude, de réunification, de retrouvailles et de sentiment
d’unité.

Evidemment, ces trois temps ne sont pas réellement vécus
comme ¢étant des temps chronologiques ; ils peuvent se vivre de
maniére quasi contigué, cyclique ou s’étaler sur plusieurs instants
en lien avec les circonstances de vie de chaque personne.

The Tree of Life ou le long chemin vers un possible salut

Evidemment, par son titre, le film nous invite d’emblée dans un
espace théologique, enchissé dans le grand mythe chrétien. La
« traque du théologal » (Dumas, 2010 : 200) au travers du symbole
culturel nous apparait ici comme coulant de source, la substance
religieuse semblant carrément constituer le cceur de 1’ceuvre. Dans
un monde séculier qui semble avoir résolument évacué les
questions religieuses de son discours, il est intéressant de constater
I’écho retentissant que le film a eu, dés sa sortie. S’il a été primé a
Cannes en 2011, rappelons qu’il a aussi déclenché des réactions
divisées chez les cinéphiles, certains allant jusqu’a quitter les salles
de cinéma en cours de projection. Ces derniers diront avoir été
étourdis ou saturés par les juxtapositions d’images alliant divisions
cellulaires sous-marines, volcans en éruption et dinosaures a ces
autres images, filmées a la caméra nue, subjective et chaotique, des

173



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

membres d’une famille du Texas, que I’on suit sur des années de
maniére non chronologique (Tremblay, 2011). Les références au
récit de la Genése sont nombreuses, avec ces allers-retours
majestueux entre des figures que I’on pourrait qualifier de fractales,
appréhendées dans leur infiniment grand, a [’échelle
cosmogonique, puis, sans transition, ramenées a 1’échelle du plus
intime en soi, dans le cheminement de foi de chacun des
personnages, au travers, notamment, d’un discours que I’on devine
comme étant chuchoté en soi-méme, a nul autre que Diecu. La
Création, le jardin d’Eden avec son Arbre de vie, la chute et son
péché, le temps de la condition humaine et de sa situation
existentielle déformée puis 1’accession au salut semblent ainsi se
manifester sous nos yeux, avec des images d’une beauté
fracassante, nourrissant en nous bien plus que I’intellect, semblant
s’adresser directement a quelque chose de notre ame.

The Tree of Life prend place dans une filmographie déja dense,
aprés des films comme Days of Heaven (1978) ou The Thin Red
Line (1998), séparés par une vingtaine d’années, ce qui contribuera
a auréoler Malick d’une forme de mystére échappant aux meeurs du
milieu du cinéma. Quand le film prend I’affiche, la critique avance
qu’il s’agirait de 1’ceuvre de sa vie, dont il aurait porté les germes
depuis une trentaine d’années (Lussier, 2011). Avant de devenir
cinéaste, le jeune Malick, étudiant en philosophie, d’abord a
Harvard, puis a Oxford, avait aussi travaillé sur une thése, jamais
déposée, qui s’intéressait au « concept du monde selon Seren
Kierkegaard, Ludwig Wittgenstein et Martin Heidegger » (Loth,
2013). L’ceuvre de Malick, passée sous le prisme heideggérien,
révéle en effet, d’'une maniére évidente, la connexion entre la
pensée du philosophe et les préoccupations, la méthode et, pourrait-
on ajouter, la quéte du réalisateur (Keeley, 2017). La caméra au
plus prés des sensations, le monde révélé en tant qu’univers
profondément  subjectif, 1’absence de trame narrative
conventionnelle, le rapport au temps discontinu pourraient en effet
étre interprétés comme autant de modalités visant une forme
d’époche. Les facettes du Dasein, tels que 1’étre-tendu-pour-la-
mort, 1’étre-au-monde, 1’étre-jeté-dans-le-monde, 1’angoisse
existentielle ou I’authenticité se trouvent aussi au cceur des ceuvres
de Malick, plus particuliérement dans The Tree of Life (Loth,
2013). Or, la lecture tillichienne du film nous apparait d’autant plus
pertinente lorsque placée aux cotés de ces premicres analyses,

174



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

puisque la posture sotériologique tillichienne a été élaborée
précisément en dialogue avec les penseurs de l’existentialisme
allemand, dont Martin Heidegger est un des principaux.

Nous nous proposons ici de reprendre les trois temps définis par
Tillich comme étant les stades de 1’existence humaine menant vers
la possibilité d’un salut et de les apposer sur les trames narratives
des trois personnages principaux du film.

La mére : la griace ou comment s’abandonner a Dieu

Incarnée par D’actrice Jessica Chastain, la mére des O’Brien
pourrait personnifier, a elle seule, la posture de la grdce, telle
qu’elle le présente elle-méme au tout début du long-métrage.
Explicitant la dialectique entre les voies de la nature et celles de la
grace, enseignée par les sceurs alors qu’elle était enfant, elle
dépose, dés les premiéres minutes du film, les pierres d’assise qui
permettront de saisir la trajectoire qu’elle empruntera lorsqu’elle
fera face au pire : la perte de son fils. Une succession d’images
axées sur la beauté incandescente de 1’enfance, du rapport avec le
vivant (animaux, fleurs, ciel de l’aube ou du crépuscule)
métaphorise ainsi un jardin d’Eden en soi, ou cet état d’innocence
réveuse, tel que défini par Tillich (1968). De fait, si I’état
d’enfance, dans son aspect positif, peut concentrer, pour beaucoup
d’entre nous, des moments de grace, il peut aussi étre lu comme
étant celui qui se tient au plus prés de cette essence divine. La
pensée psychanalytique post-freudienne, spécifiquement celle qui
se développera du coté anglais dans la foulée de la théorisation
amenée par Mélanie Klein, parlera d’état de fusion au tout début de
la vie humaine : fusion a la mére, certes, mais aussi aux éléments
externes a soi, dans une forme de tout indifférencié qui n’inclut pas
la séparation individuée qui marquera le développement inévitable
a venir pour tout humain (Anzieu-Premmereur, 2001). « Immergé
dans la matrice psychique maternelle », pour reprendre les mots du
psychanalyste Donald Winnicott (1972), le bébé pourrait, de fait,
flotter dans cet univers de pure satisfaction, prés de 1’état de grace,
d’abandon total dans des bras aimants, plus grands que lui, qu’il ne
saisit méme pas comme étant séparés de lui. La psychanalyse des
relations d’objet insiste sur 1’étape développementale normale
impliquant une absolue fonte psychique entre le nourrisson et son

175



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

monde, pergu comme étant a la fois lui, en lui, non distinct de lui
(Anzieu-Premmereur, 2001). Ainsi, si le nourrisson peut Etre
souffrant lorsqu’il est envahi de sensations douloureuses (faim,
froid, digestion, bruits, etc.), il expérimente aussi des états
fusionnels d’intense félicité, que plusicurs humains passeront le
reste de leur vie a rechercher. Cet état est représenté de multiples
maniéres dans The Tree of Life. De fagon directe ou métaphorique,
le personnage de la mére semble symboliser un vecteur d’acces a
cette représentation de 1’innocence réveuse, pour elle-méme ou
pour les autres personnages. Elle court en joie avec ses garcons,
flotte dans une danse imaginaire tout prés de 1’arbre qui semble
représenter le fameux « Arbre de vie » en clin d’ceil au titre et a
toute la symbolique qu’il convoque. A la 42¢ minute du film, elle
sera vue comme accordant une attention aux petites choses
merveilleuses : papillon, chat, brin d’herbe, permettant d’accéder a
la beauté, a la grace, a la volupté, a I’abandon. A partir de 01:25:00,
sur une piéce pour clavecin de Couperin®, nous assisterons a sa
course joyeuse avec ses enfants, ou, libérée du joug du pére parti en
voyage d’affaires, la famille embrassera ’espace ludique, sans
embacles, dans cet ¢état de joie pure qui nous raméne aux
réminiscences délicieuses de I’enfance. En superposition, nous
I’entendrons réciter ce qui pourrait, pour elle, s’apparenter a des
fondements éthiques, commandés par Dieu et qui lui permettront
possiblement de survivre a 1’épreuve qui I’attend : « aidez-vous les
uns les autres, aimez tout le monde, chaque feuille, chaque rayon de
lumiére, pardonnez... ».

La chute, pour elle, sera provoquée par la mort de son fils. La
scéne de la réception de cette nouvelle, qui constitue 1’élément
dramatique principal du film, est d’ailleurs précédée de 1’image
d’une immense chute d’eau (00:04:52), presque comme une
allusion a ce qui point pour elle, une annonce du tragique a venir.
La perte du fils la jettera dans une douleur existentielle terrible, ou
sa foi se trouvera ébranlée par les paroles creuses offertes par le
pasteur, les impossibles apaisements proposés néanmoins par les
autres humains, face a une si grande douleur. Nous entendrons ses
cris de souffrance, assisterons a ses silences abasourdis, a ses

4 Frangois Couperin. 2003. Keyboard music — 1, interprété par Angela Hewitt,

enregistré au Londres Henry Wood Hall, produit et réalisé par Ludger
Béchenhoff. Londres : Hyperion. 74 min.

176



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

regards dans le vide de la chambre du fils, avant de la voir errante
au milieu des bois, comme perdue dans sa propre existence, vidée
de sa substance signifiante, comme si nous étions témoins 13, de cet
état de situation existentielle déformée dépeinte par Tillich en 1949.
La voila bien dans 1’épreuve ultime, de fait, celle qui incombe a
chaque humain, placé devant sa finitude, mais aussi devant celle
des personnes aimées, ne pouvant accepter cette posture par ses
propres moyens d’étre fini, sans invoquer, de maniére entiére ou
simplement symbolique, une certaine soumission a quelque chose
d’infini. L’aliénation de soi par rapport a cette essence divine,
associée aux contingences de la condition existentielle de ’homme,
telle que décrite par Tillich en 1949, nous apparait alors dans sa
pleine manifestation, au travers de la douleur de cette meére, en
deuil de son fils, qui devra accepter 1’inacceptable si elle souhaite
rester en phase avec Dieu.

A la toute fin du film, alors que I’action est centrée
principalement sur ’accession de Jack a la plage, située au bout
d’un long désert, une scéne frole le sublime : on assiste a une danse
de la mere (02:11:00) impliquant les mouvements répétitifs des
bras, qui forment une espéce d’offrande. Aidée de personnages que
nous devinons étre sa mére, peut-étre méme la mére de sa mére et
elle, enfant, elle remet son fils a Dieu : « je te le donne », « je te
donne mon fils ». Accédant a cette posture du salut, elle « accepte
d’étre acceptée en dépit du fait qu’elle soit inacceptable » (Tillich,
1949 : 265). Ici, le péché est compris non pas comme étant associé
a une faute commise, mais a cette souffrance insupportable qui fait
douter de la présence de Dieu, en dialogue avec le livre de Job, par
exemple, dont nous trouvons une citation a la toute premiére image
du film. La foi de la mére est ébranlée par la perte de son fils. Ces
situations, liées a la condition humaine, ne peuvent étre acceptées,
selon Tillich (ibid.) :

[...] uniquement sur la base d’une unité ininterrompue
entre I’humain et le fondement infini et le telos de son étre
— appelé religieusement, Dieu.

Dans cette scéne finale pour la mére, nous accédons a une forme
de ritualisation qui nous plonge dans I’intimité d’une femme qui,
d’une certaine maniére, en acceptant son destin, aussi cruel soit-il,
retrouve cette « unité ininterrompue avec le felos de son étre ». Dés
lors, nous comprenons qu’il lui sera possible de vivre en cohérence

177



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

avec cet infini de Dieu, en elle, en ne rompant plus son existence
d’avec son essence, au sens tillichien des termes. La Grande Messe
des morts de Berlioz (2008%) accompagne cette danse dans laquelle
elle répete « Je te le donne [/ give him to you]» sur les Amen
chantés par le cheeur. La scéne, entremélée avec la trajectoire de
son fils Jack, dans son accession a ce qui pourra représenter son
salut a lui, est précédée d’une série d’images de portes, d’échelles,
de sorties de terre, de retour aprés la mort, de formes de
résurrection, puis, ’enfant qu’elle était porte une bougie jusqu’a
une autre porte qui s’ouvre, sur une image d’elle, adulte, marchant
dans un désert de sel, bras et paumes ouvertes, dans une posture
disposée a recevoir. Ces images supportent une analyse dans
laquelle I’on assiste bien a une forme de réunion avec des parts
d’elle perdues, desquelles elle se serait précédemment aliénée. On 'y
lit aussi une disposition a recevoir Dieu, aprés avoir traversé son
désert, image symbolique fortement associée a 1’histoire du Christ
lui-méme, lors de sa traversée du désert. Elle vit alors ce que Tillich
(1949 : 266) désigne en tant que : « troisiéme pas [dans lequel] sur
la base de cette réunion, les divisions et les refoulements de notre
existence séparée sont dissoutes ».

Le pére ou I’aliénation qui perdure

Il n’en sera pas de méme pour le personnage du peére, incarné
par Brad Pitt, homme a la fois sensible et soumis aux dogmes de la
masculinité telle que valorisée aux Etats-Unis, des années 1950.
Les images de son accés a l’innocence réveuse nous semblent
s’accoler a une suite débutant a la 36° minute du film. S’adressant a
Dieu, il murmure : « ot as-tu touché mon cceur pour la premicre
fois ?». Au son de la douce Siciliana Da Antiche Danze de
Respighi®, nous assistons au début de son amour pour sa femme,
radieuse, semblant illuminer la vie de tous ceux qu’elle touche. Se

5 Hector Berlioz. 2008 [1969]. Requiem Op.5, Grande Messe des morts.
Interprété par Wandsworth School Boys’ Choir, London Symphony Orchestra
and Chorus (chef d’orchestre: Colin Davis), enregistré a la cathédrale
Westminster, produit par Vittorio Negri. Londres : Pena Tone Classics. 126 min.

Ottorino Respighi. 1996. Ancient Airs and Dances, Suites No 1-3. Interprété par
le National Orchestra of Ireland (chef d’orchestre : Ricco Sccani), enregistré au
National Concert Hall, Dublin, produit par Chris CRACKER. Naxos. 53 min.

178



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

succédent alors des scénes de tendresse dans le couple, une image
de lampadaire, une séquence ou la lumiére s’allume et s’éteint sur
des images du couple, puis sur cette image d’un ventre arrondi, le
visage du pére posé sur la peau du ventre, a chercher le son du
mystére a naitre. S ensuivent des images de portes qui s’ouvrent sur
les bois, puis une suite d’images métaphoriques représentant une
grotte, un escalier, puis un petit garcon a qui une femme habillée en
blanc donne une bougie, la méme bougie qu’on retrouvera, a la fin
du film, dans les mains de la fillette qu’avait été¢ la meére. Ici,
I’enfance du pére est suggérée. Le personnage en blanc (qui
pourrait étre la mére du pére ou simplement une représentation
féminine archétypale) donne un caractére initiatique a la scéne.
Nous voyons alors combien il est, enfant, lui aussi habité par une
possibilit¢ du divin; il pourrait donc toucher plus facilement,
pouvons-nous croire, a la grice qui habite sa femme. Une référence
a D’anima congue par Jung pourrait aussi étre étayée ici, les
personnages féminins au cinéma ayant souvent, on le sait, ce
pouvoir de révéler aux personnages quelque chose des profondeurs
de leur ame, de leur sensibilité, du féminin en eux (Hauk, 2001).
Gripon (2020 : 62), travaillant le dialogue entre la pensée de Jung
et de Tillich, avance, a propos de I’anima, que :

[...] e processus d’individuation suppose la différenciation
du sujet d’avec sa persona, ce qui est trés difficile, et la
prise de conscience des germes de sa propre individualité
que porte son ame. Ainsi, dans le symbole de la grossesse
de I’anima, I’enfant a naitre, il y a aussi la possibilité du
germe de I’individuation.

Bien que l’on saisisse tout a fait que le personnage est ici
fasciné par la grossesse de son épouse, I’image pourrait aussi
suggérer un renvoi a sa propre individuation en cours, processus au
cours duquel, selon Jung, ’homme est appelé a se différencier de sa
persona, le caractére plus socialement développé, les masques, en
quelque sorte, associés dans le langage populaire a I’égo, ou la mise
en scéne de soi (Vieljeux, 1988). Des images de chambre d’enfant
immergée sous ’eau, de portes qui s’ouvrent a nouveau, et de ce
petit gar¢on quittant le monde liquide pour nager jusqu’a la surface
du monde suivent cette séquence. Ces images se superposent a
celles de la naissance du fils, Jack, semblant manifester a nouveau,
pour le pére, quelque chose du mystére divin alors qu’il est effleuré

179



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

par le petit pied doux de son nouveau-né. En germe, ici, toute la
possibilité de retrouver en lui quelque chose de I’essence divine et
de rester « en lien avec celle-ci» se trouve symbolisée par ces
images. Elles évoquent ainsi quelque chose de I’état d’innocence
réveuse, le jardin d’Eden du pére. Evidemment, la mort de son fils,
qu’il apprend en tout début de film, sur fond de vrombissement
insupportable des moteurs d’avion, constituerait I’une des chutes de
son existence, au sens tillichien. Mais, le péché, pour le peére,
pourrait aussi prendre plusieurs autres formes. Plusieurs scénes du
film nous aménent a saisir qu’il est pétri de culpabilité, soumis a
des acces de colére suivis de honte, qu’il souffre aussi d’un manque
profond de reconnaissance qui le pousse a démontrer sa force de
multiples maniéres. On le voit agir ainsi auprés de ses fils, mais
aussi aupres des autres hommes de la ville, dans un procés dans
lequel, on le devine, il perd sa cause. De ces manicres, il cherche a
résoudre ses souffrances par ses propres moyens d’humain, niant de
ce fait méme sa qualit¢ d’étre fini. S’il ouvre en lui un
cheminement de conscience déclenché par la perte de son fils, en
éprouvant sa propre honte qu’il faisait rejaillir sur lui, il semble
demeurer dans cet espace enserré par 1’égo, par la recherche d’un
apaisement, d’une guérison psychique, sans accéder, toujours dans
la perspective tillichienne, au salut. Demeurant prisonnier de sa
situation existentielle déformée, de cette aliénation de soi et de son
essence divine, le pére, bien que pieux, sera présenté comme un
personnage incapable d’accéder a cette réunification de son étre et
de retrouver ainsi une forme d’humilité le menant a un apaisement
durable. Préoccupé par lui, par sa puissance et par ses craintes de
I’échec, il représente ainsi la voie de la nature, telle que présentée
en opposition a la voie de la grdce, dans le tiraillement intérieur
vécu par son fils qui, toute sa vie, aura porté en lui « son pére et sa
meére en guerre ». Ultimement, il deviendra le symbole de
I’incapacité a franchir la porte menant a 1’abandon des postures
égoiques, que son fils, lui, aprés moult tergiversations, arrivera a
franchir, a la toute fin du film.

Jack : laisser tomber les masques sur la plage du salut

C’est peut-étre la trajectoire de Jack, incarné par Sean Penn, qui
se situe au plus prés des mouvements oscillatoires décrits par
Tillich au sujet de 1’accession au salut. Le film en entier pourrait,

180



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

de fait, reposer sur le développement spirituel de Jack, dans une
perspective chrétienne. Ainsi, du jardin d’Eden de son enfance, il
glissera vers diverses expériences incarnant la chute : pulsions
agressives, rivalité cedipienne, désir de meurtre du pére, émois
sexuels interdits, mise en doute de la présence de Dieu, puis
construction d’une identité calquée d’abord sur les enseignements
de son pére. De fait, Jack, pris dans une modernité dont il aurait été
lui-méme I’architecte, nous est d’abord dévoilé dans une version
d’un homme au sommet du monde, montant dans des ascenseurs
vitrés au cceur de gratte-ciels, cherchant a s’élever au-dessus de
tout, en se détachant de ses profondeurs et, pourrait-on supposer, en
se prenant un peu pour un Dieu. La profession choisie par Jack
n’est pas anodine, si I’on considére que le film entier est aussi une
narration de la Geneése. Jack, architecte de sa vie, désarticulé de son
rapport a Dieu, peut ici étre vu comme 1’homme moderne typique,
niant I’existence de plus-grand-que-lui, de Dieu, architecte du
monde. A la 11° minute du film, la narration subit un premier saut
dans le temps, en quittant les années 70, ou le pére et la mére
viennent d’apprendre la mort du deuxiéme fils, pour nous ramener
au centre d’une vie moderne typiquement réussie en apparence, au
sens des valeurs occidentales contemporaines. Sur des images de
lumiéres urbaines défilant a toute vitesse est juxtaposée la voix de
Jack, chuchotant a Dieu : « Comment es-tu arrivé auprés de moi ?
Sous quelle forme ? Quel déguisement ? ». Ainsi, dans sa vie
accélérée, centrée sur le succes, le pouvoir et le contréle, il semble
chercher la trace de ce qu’il aurait perdu, cet acces a une part de lui
qu’il nomme la grdce, associée a la meére. Mais le malheur
existentiel, le désert intérieur qui peut accompagner sa réalité nous
sont aussi exposés au travers de cette premiére image, le montrant
au portail imaginaire (dont seulement le cadre est posé) au beau
milieu d’un désert. 1l se tient sur le pas de la porte, hésitant et
apeuré. Puis, subitement, nous le retrouvons dans son univers
immaculé et esthétiquement raffiné, se réveillant auprés d’une
femme avec laquelle il ne semble avoir ni connexion, ni intimité, ni
tendresse. Il allume une bougie, en guise de rituel pour ce qui
semble étre I’anniversaire de la mort de son frére. La substance
religieuse pourrait ainsi néanmoins s’adresser a lui, peupler son
monde, médiée par la beauté de laquelle il s’entoure, d’abord, mais
aussi par des clins d’ceil qui n’ont rien de banal : ’arbre qui pousse
au milieu du béton, comme un rappel de I’arbre de vie, la branche

181



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

qui est déposée par I’amante sur le meuble, ’eau qui coule du
robinet. Comme si tout son univers matériel 1’appelait a retrouver,
en lui, quelque chose comme une source, pleine, plus grande,
invisible certes, mais plus nourrissante, les symboles finis, porteurs
d’une substance infinie ou qui raménent a un inconditionné,
parsement son cheminement. Tout au long de son parcours
intérieur, symbolisé par cette marche dans le désert, il confrontera
d’abord ses angoisses psychiques, en regardant sans complaisance a
la fois I’enfant qu’il était, mais aussi I’homme qu’il est devenu,
reconnaissant graduellement qu’il frappe les limites de sa seule
capacité. Les 20 derniéres minutes du film nous font accéder au
sublime : Jack, suivant la trace de 1’enfant en lui, finit par franchir
le portail dans le désert, avant d’accéder a une plage, comme un
aboutissement du long chemin spirituel parcouru. La mer pouvant
ici représenter cet inconditionné, marquée par sa séparation d’avec
la terre, lieu ou I’humain s’arréte, face au mystére ineffable de
I’océan, de I’infini, de Dieu. Sur la plage, la collectivité se retrouve,
tous les hommes et les femmes sans age, sans persona, libérés de
leur souffrance existentielle, abandonnés dans ce qui pourrait étre
une réunion, transcendant toutes les configurations humaines. La
réunification peut étre lue comme celle des membres de la famille
retrouvant les étres aimés et perdus, mais elle semble aussi
représenter la réunion avec des parts de soi desquelles on s’était
aliéné et, possiblement — c’est notre hypothése —, avec Dieu, ou
quelque chose de Dieu, en soi. En ce sens, cette plage devient la
plage du salut, I'ultime aboutissement de la foi, qui pourrait étre
perdue et retrouvée mille fois tout au long d’une existence. En
arrivant face a la mer, Jack tombe & genoux, signe universel de
priere et d’humilit¢é devant Dieu. L’image d’un masque de bal,
flottant dans les vagues, nous apparait comme un clin d’ceil a la
perte de la persona, au fait qu’il faille, en quelque sorte, renoncer a
cette part toute puissante de soi, pour accéder au salut. Les toutes
derniéres images du film nous montrent successivement le champ
de tournesols, en écho aux premicres images ou la mere, alors
enfant, contemplait la nature, des images filmées dans des
ascenseurs descendants, Jack qui semble abasourdi au milieu de la
ville, confus, puis enfin, I’image d’un pont au-dessus d’un cours
d’eau. Nous interprétons cette ultime séquence comme un rappel du
caractére cyclique de ces états, avec le champ de fleurs du début qui
revient a la fin, qui, par ailleurs, raméne le drame humain a une

182



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

échelle si petite, devant I’immense beaut¢ de la nature. Le
personnage confus et abasourdi de Jack peut laisser croire qu’il y a
quelque chose d’immense qui vient de se produire en lui, la
séquence de la plage étant lue alors comme une représentation de
son cheminement intime dont nous ne savons pas grand-chose a la
surface, comme c’est souvent le cas, lorsqu’il est question de foi.
Le pont, a la fin, nous laisse croire a cette idée de réunion, encore,
entre deux mondes, celui de Dieu et des humains, ceux des parts de
soi desquelles on s’était aliéné et cette possibilité d’emprunter a
notre guise ce pont qui permet toutes les réunions.

The Tree of Life ou la narration intime de I’expérience du salut

Comme nous I’avons exposé, toute la pensée du théologien et
philosophe Paul Tillich est traversée par ce souci de réfléchir
I’expression du mystére chrétien en termes ontologiques (Sesboiié,
1981). La sotériologie tillichienne s’attarde ainsi a penser les
conditions existentielles de 1’homme comme une forme
d’aliénation de sa nature essentiellement bonne. L’homme
expérimente, de maniére contigu€, cyclique ou successive, le
passage de I’essence a I’existence dans une symbolique ou il serait
habité par les phases de 1’innocence réveuse (le jardin d’Eden), de
la chute (le péché) puis de la possibilit¢ d’un salut (retournement)
dans lequel il s’agirait pour lui « d’accepter d’étre accepté en dépit
du fait qu’il se sente inacceptable » (Tillich, 1949 : 265). Aussi
sensible au développement d’un langage qui serait incarné dans une
réalité proche des hommes et des femmes de son temps, Tillich a
¢élaboré toute une théologie de la culture, dans laquelle les ceuvres
d’art sont vues comme étant porteuses de ce qu’il désignait en tant
que « substance religieuse » (Aveline, 2004). En ce sens, le cinéma,
par la possibilité qu’il nous offre de suivre a I’écran des trajectoires
humaines en suspendant notre jugement, en nous identifiant et en
projetant des éléments de nos propres vécus, peut aussi nous
envoyer a des questions spirituelles. C’est le cas du film The Tree
of Life du réalisateur Terrence Malick. Avec ses images qui
oscillent constamment entre 1’intime et 1’universel, ses dialogues
chuchotés avec un Dieu imaginé et ses nombreuses références a la
Genése — a commencer par son titre —, ce film nous invite, de
maniére évidente, a une réflexion existentielle et théologique. Le
trio de personnages principaux campés dans The Tree of Life, la

183



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

mere, le pére et le fils, se déploient sur des trajectoires intimes et
différenciées les unes des autres dans un contexte ou, face a la perte
d’un proche, chacun vit un deuil au travers duquel il nous sera
possible de retrouver les éléments propres a une analyse des phases
de la sotériologie tillichienne. De 1’innocence réveuse de I’enfance
aux images proposant des variations sur le péché, et de la chute
jusqu’a une représentation quasi onirique de ce qui pourrait étre le
salut, The Tree of Life nous offre une occasion de discerner, d’une
maniére globale, et non seulement cognitive, ce qui distingue le
salut de n’importe quelle autre posture psychologique d’accession a
la santé, la résolution ou la guérison. En ce sens, ce film, semblant
lui-méme porter de cette fameuse substance religieuse dépeinte par
Tillich, devient, pour le public, une magnifique occasion de saisir
un peu de ce grand mystére de la relation a Dieu, au cceur de la
quéte chrétienne.

184



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

Bibliographie

ANZIEU-PREMMEREUR, Christine. 2001. « Fondements maternels de la vie
psychique ». Revue frangaise de psychanalyse, vol. 75, no 5, p. 1449-1488.

AVELINE, Jean-Marc. 2004. « Philosophie de la religion et théologie de la culture :
Tillich lecteur de Schelling ». Recherches de Science Religieuse, vol. 92, no 3,
p- 429-460.

DuMAS, Marc. 2003. « L’expérience en théologie ou la théologie en expérience ».
Revue de Théologie et de Philosophie (3° série), vol. 135, no 4, p. 313-327.

—. 2010. « La spiritualité aujourd’hui, entre un intensif de I’humain et un intensif
de la foi ». Théologiques, vol. 18, n0 2, p. 199-211.

GABUS, Jean-Paul. 1969. Introduction a la théologie de la culture de Paul Tillich.
Paris : Presses universitaires de France.

GOUNELLE, André. 2014. «Qui était Paul Tillich?». YouTube.
https://www.youtube.com/watch?v=ehl 4Rk2ifc.

GRIPON, Christophe. 2020. « L’anima selon Jung comme symbole religieux
tillichien : un enrichissement possible pour le processus de sanctification ? ».
Laval théologique et philosophique, vol. 76, no 1, p. 6-81.

HAUK, Christopher. 2001. Jung and Film. Post-Jungian Takes on the Moving
Images. East Sussex : Routledge.

HEWITT, Angela. 2003. « Couperin. Musique pour clavier ». No 1. Londres : Henry
Wood Hall. Produit et réalisé par Ludger BOCHENHOFF. Londres : Hyperion.
74 min.

HORKHEIMER, Max. 1941. « The End of Reason ». The Institute of Social Research,
vol. 9, no 3, p. 366-388.

HUSTON, Nancy. 2008. L espéce fabulatrice. Paris : Actes Sud.

JUNG, Carl G. 1950-1967 [1921]. Types psychologiques. Trad. par Yves LE LAY.
Dans Euvres complétes. Vol. 6. Paris : Buchet / Chastel.

—. 1983 [1946). Psychologie du transfert. Trad. par Roland CAHEN. Dans (Euvres
compleétes. Vol. 16, La pratique de la psychothérapie. Paris : Buchet / Chastel.

KEELEY, Timothy, 2017. « A Phenomenological Approach to the Later Films of
Terrence Malick ». Thése de doctorat, St. Louis, University of Washington.
https://openscholarship.wustl.edu/art_sci_etds/1070.

LoOTH, Shawn, 2013. « Film and Philosophy. Film as Heideggerian Art ? ». Film and
Philosophy, vol. 17, p. 113-136.

LUSSIER, Marc-André. 2011. « The Tree of Life : le projet d’une vie ». La Presse
(6 novembre).

MALICK, Terrence (réal.) 2011. The Tree of Life. Minneapolis: River Road
Entertainment Cottonwood Pictures. Plan B Entertainment. 139 min.

185



Nathalie PLAAT-GOASDOUE

MATHOT, Benoit. 2016. « L’apologétique tillichienne et la crise du religieux
(1913-1951) ». Etudes théologiques et religieuses, vol. 3,n0 91, p. 371-390.

ORGANISATION MONDIALE DE LA SANTE. (1946). Constitution de 1’Organisation
mondiale de la Santé. https://apps.who.int/gb/gov/assets/constitution-fr.pdf.

RICHARD, Jean. 1973. « Introduction a la doctrine du symbolisme religieux chez
Paul Tillich ». Laval théologique et philosophique, vol. 29, no 1, p. 23-56.

—. 2016. «La critique du surnaturalisme chez Tillich ». Estudos de Religido,
vol. 30, no 3, p. 231-249.

SESBOUE, Bernard. 1981. « Christologie et sotériologie chez Paul Tillich dans le
cadre de la théologie contemporaine ». Revue d’histoire et de philosophie
religieuses, vol. 61, no 3, p. 223-238.

THE MARTIN LUTHER KING, JR. RESEARCH AND EDUCATION INSTITUTE. s.d. Tillich,
Paul. Stanford University. https:/kinginstitute.stanford.edu/tillich-paul.

TILLICH, Paul. 1949. « Psychotherapy and a Christian Interpretation of Human
Nature ». The Review of Religion, vol. 13, no 3, p. 264-268.

—. 1968. Théologie de la culture. Trad. par Jean-Paul GABUS et Jean-Marc SAINT.
Paris : Editions Planéte.

TREMBLAY, Odile. 2011. « The Tree of Life. De la mesure a la controverse, fagon
Malick ». Le Devoir (17 mai).

VIELIEUX, Juliette. 1988. « La persona. Ftude théorique du concept». Cahiers
Jungiens de la psychanalyse, vol. 3, no 58, p. 3-18.

WINNICOTT, D. W. 1972. « Le bébé en tant que personne (1947) ». Dans L ‘enfant et
le monde extérieur : le développement des relations. Paris : Payot.

186



Une narration intime de I’expérience du salut dans The Tree of Life

Abstract :  The entire body of work of theologian and philosopher Paul
Tillich is permeated by a desire to shape the expression of the Christian
mystery in ontological terms (Sesboti¢, 1981). Tillichian soteriology
focuses on man’s existential conditions as a form of alienation from its
essentially good nature. Man would experience the passage from essence to
existence in a symbolic manner where, contiguously or successively, he
would be inhabited by the phases of dreamy innocence (the Garden of
Eden), the fall (sin), and then the possibility of salvation (reversal), in
which he would have to « accept to be accepted despite the fact that he
feels unacceptable » (Tillich, 1949 : 267). The Tree of Life, by director
Terrence Malick, lets us accompany members of a family, which is faced
with the loss of one of their sons, each member going through phases that
we will analyze based on Tillichian soteriology (dreamlike innocence, sin,
fall, and salvation).

Keywords : Paul Tillich, salvation, Tree of Life, Genesis, grief, fall,
dreamy innocence, cinema, anima, persona, Jung

187



