
 

Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud 

Mimétisme Décolonial :  
Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 
Serge Granger 

Volume 2, numéro 2, hiver 2025.  

Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde 
et du Canada 

URL : https://edition.uqam.ca/rias/article/view/2943  

	

	

	

	

	

	

	

 

Résumé de l'article  

Avec l’exemple indien, le Québec entame son premier mimétisme décolonial, où les 
symboles de l’Empire britannique sont à rejeter et d’autres à construire. Les rébellions, 
qu’elles soient du Canada (1837) ou de l’Inde (1857), ont certes fait germer un désir 
décolonial, mais l’emprunt mutuel d’un modèle politique réciproque forge un mimétisme 
partagé. De l’indépendance canadienne (1867), les nationalistes indiens tireront un 
modèle à poursuivre, tout comme la lutte gandhienne vers l’indépendance inspire les 
francophones du Canada. Pourquoi Gandhi devient-il aussi populaire au Québec ? Dans 
quelle mesure les suffragettes puisent-elles leur inspiration et leurs revendications dans 
d’autres mouvements féministes internationaux, notamment en provenance de l’Inde ? La 
célébration de la lutte vers l’indépendance indienne (1914-1947) au Québec explique 
pourquoi celle-ci propage l’idée de la décolonisation, qui deviendra un élément constitutif 
du discours décolonial québécois.  

Mots clés :  Inde, Québec, nationalisme, décolonisation, Gandhi, Naidu. 

 

 

 

 

Éditeur(s)  
Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud 

ISSN  2817-7770 

Découvrir la revue  

 

Citer cet article  

Granger, S. (2025). « Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur 
l’Inde, 1914-1947 ». Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud, 2(2), 25–37. 

 

Tous droits réservés ©   

https://edition.uqam.ca/rias/article/view/2943
https://edition.uqam.ca/rias


 

- 25 -  

Mimétisme Décolonial :  
Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-19471 

Serge Granger2 

Résumé 

Avec l’exemple indien, le Québec entame son premier mimétisme décolonial, où les 
symboles de l’Empire britannique sont à rejeter et d’autres à construire. Les rébellions, 
qu’elles soient du Canada (1837) ou de l’Inde (1857), ont certes fait germer un désir 
décolonial, mais l’emprunt mutuel d’un modèle politique réciproque forge un 
mimétisme partagé. De l’indépendance canadienne (1867), les nationalistes indiens 
tireront un modèle à poursuivre, tout comme la lutte gandhienne vers l’indépendance 
inspire les francophones du Canada. Pourquoi Gandhi devient-il aussi populaire au 
Québec ? Dans quelle mesure les suffragettes puisent-elles leur inspiration et leurs 
revendications dans d’autres mouvements féministes internationaux, notamment en 
provenance de l’Inde ? La célébration de la lutte vers l’indépendance indienne (1914-
1947) au Québec explique pourquoi celle-ci propage l’idée de la décolonisation, qui 
deviendra un élément constitutif du discours décolonial québécois.  

Mots clés : Inde, Québec, nationalisme, décolonisation, Gandhi, Naidu.  

Abstract 

With the Indian example, Quebec began its first decolonial mimicry, in which the 
symbols of the British Empire were to be rejected and others to be built. The rebellions, 
whether in Canada (1837) or India (1857), certainly gave rise to a desire for 
decolonialism, but the mutual borrowing of a reciprocal political model forged a shared 
mimicry. Indian nationalists drew from Canadian independence (1867) a model to be 
continued, just as the Gandhian struggle for independence was inspired by the 
francophones of Canada. Why is Gandhi becoming so popular in Quebec? To what 
extent did the suffragettes draw their inspiration and demands from other international 
feminist movements, particularly from India? The celebration of the struggle for Indian 
independence (1914-1947) in Quebec explains why it propagated the idea of 
decolonization, which would become a constituent element of Quebec decolonial 
discourse. 

Keywords : India, Québec, nationalism, decolonisation, Gandhi, Naidu.  
  

 
1 © Cet article est sous l'égide de la licence CC BY-NC-ND. 
2 Professeur titulaire à l'École de politique appliquée de l’Université de Sherbrooke (Québec).  



« Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 » 

- 26 -  

Introduction 

Avec l’exemple indien, le Québec entame sa première réflexion sur sa propre 
décolonisation, où les symboles de l’Empire britannique sont à rejeter et d’autres à 
construire. Gandhi inspire André Laurendeau, directeur de la revue L’Action nationale, 
qui le traduit et le louange, tandis que les suffragettes québécoises reçoivent dignement 
Sarojini Naidu, une Indienne admirée par ces femmes du Québec. Cet attrait pour l’Inde 
transcende les identités linguistiques et religieuses tout en introduisant un mimétisme 
décolonial qui lézarde le nationalisme du terroir. Ainsi, l’apologie de la lutte 
gandhienne au Québec emprunte une forme hybride faisant appel aux autres peuples de 
la Terre, même les Indiens, dans une démarche décoloniale.  

Plusieurs questions se posent lorsque l’on observe cet engouement pour l’Inde. 
Pourquoi le discours gandhien exerce-t-il autant d’attraction au Québec ? Est-ce le désir 
d’un affranchissement envers l’Empire britannique qui incite les nationalistes du 
Québec à se tourner vers l’exemple indien ? Pourquoi Gandhi devient-il aussi 
populaire ? Dans quelle mesure les suffragettes puisent-elles leur inspiration et leurs 
revendications dans d’autres mouvements féministes internationaux ? Cherchent-elles 
l’universalisme de la lutte des femmes ? Pourquoi l’indépendance indienne est-elle 
considérée par plusieurs comme une révolution aussi importante que celles des États-
Unis et de la France ?  

Dans le but de répondre à ces multiples questions, une rétrospective des textes 
portant sur Gandhi et Sarojini Naidu publiés au Québec entre 1914 et 1947 sera 
analysée afin de démontrer la fascination canadienne-française envers l’Inde. Dans un 
premier temps, le cadre théorique de l’histoire connectée sera élaboré afin de démontrer 
que cette fascination n’est pas fortuite. Suivra la présentation des acteurs nationalistes 
canadiens-français qui se sont intéressés à l’Inde pendant l’entre-deux-guerres, qui 
soulignaient l’aspect émancipateur de la lutte pour l’indépendance. Pour terminer, nous 
verrons comment la célébration de l’indépendance indienne au Québec propage l’idée 
de la décolonisation, qui deviendra un élément constitutif du discours décolonial durant 
la Révolution tranquille. C’est pourquoi cet intérêt envers l’Inde s’avère comme la 
première expérience de décolonisation au Québec. 

Une histoire connectée 

Dès la fin de la guerre froide, l’historien australien Ian Tyrrell s’éloigne de 
l’histoire comparative en soulignant qu’il cherche l’histoire américaine à l’extérieur des 
États-Unis. Son but est de démontrer que le transnationalisme est le produit d’une 
connectivité basée sur les idées et non plus sur le récit national, qui construit les nations 
(Tyrrell, 1991). Cette histoire transnationale s’appuie sur des processus et des relations 
qui transcendent les frontières, mais qui émanent d’un lieu commun 
(l’exceptionnalisme américain). Des personnes, des idées et des échanges de 
commodités affectent simultanément deux ou plusieurs lieux, « créant des métaphores 
de fluidité et de connexions » (Curthoys et Lake, 2005 : 5). Cette histoire transnationale 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 27 -  

n’est pas nécessairement connectée puisqu’elle transforme les lieux sans toutefois obéir 
à des partages multilatéraux comme l’histoire connectée peut le faire. 

Le terme « histoire connectée » est l’invention de l’historien indien Sanjay 
Subrahmanyam, qui publie en 1997 Connected Histories : Notes towards a 
Reconfiguration of Early Modern Eurasia.  S’éloignant de l’histoire internationale 
conventionnelle voulant que les puissances dominantes forgent le monde, 
Subrahmanyam insiste sur l’aspect mutuel des changements historiques, stipulant que 
les entités civilisationnelles ne sont pas binaires, mais plutôt complémentaires à la 
construction de l’histoire. Contrairement à l’histoire globale ou à l’histoire impériale, 
l’histoire connectée ne se contente pas d’observer l’impact de l’Empire britannique sur 
le monde, ses mœurs, ses idées et ses échanges, mais souligne aussi l’interaction des 
acteurs qui façonnent l’histoire. Ces acteurs ne sont pas exclusivement des impérialistes 
britanniques anglo-saxons : ils « incorporent les francophones au Canada et les Blancs 
de langue afrikaans en Afrique du Sud, les fragments de la diaspora britannique 
dispersés à travers le monde et les sujets coloniaux non blancs [indiens] », qui furent 
intégrés comme connecteurs de façon temporaire ou précaire (Potter et Saha, 2015 : 
22), voire périphérique. Dans le cadre de cet article, nous considérons que l’Inde a non 
seulement formaté le discours politique au Québec (et vice versa), mais aussi amené 
des personnes à collaborer pour parfaire leurs propres trajectoires politiques et 
historiques. C’est le cas notamment d’Henri Bourassa et de Lala Lajpat Rai, deux 
leaders nationalistes qui correspondaient pour échanger de la rétroaction sur leurs écrits 
respectifs. Puisant des idées de l’un et l’autre, les deux hommes s’avouaient un respect 
mutuel basé sur un but commun, soit l’indépendance nationale. 

L’histoire connectée contextualise les subalternes dans un échange 
bidirectionnel qui façonne l’histoire. Cette histoire connectée nécessite alors 
l’utilisation simultanée de sources dans deux ou plusieurs lieux (Cañizares-Esguerra, 

2017). Elle souligne un sentiment partagé par les acteurs qui contribuent au discours 
politique transnational (Charles et Wien, 2011). Dans les deux cas, mais à des époques 
différentes, l’élite politique du Canada français et de l’Inde s’intéresse au combat de 
l’Autre puisque les deux s’inspirent mutuellement dans un processus de dévolution 
constitutionnelle face à Londres3. 

L’écriture de l’histoire nationale a souvent enclenché une orientation 
idéologique particulière qui imperméabilisait les frontières (Douki et Ménard, 2007) 
des influences externes. Cependant, l’histoire connectée engendre un repositionnement 
de l’histoire (Werner et Zimmermann, 2003 : 22-23), la plaçant dans un contexte plus 
global générateur de perceptions diverses et complexes (Aschcroft, 2001). Ainsi, tout 
développement de la pensée sociale ou politique émane d’un contexte local et global 

 
3 Compte tenu de l’espace restreint, dans le cadre de cet article, seules les sources québécoises seront 
utilisées, bien que de nombreuses sources indiennes portant sur le Québec furent recensées et ont 
contribué à la formation du discours politique indien. Pour une analyse des sources indiennes sur le 
Québec, voir le chapitre 6 du livre de Serge Granger Les cousins de l’Empire : le Québec et l’Inde, 1760-
1947, Presses de l’Université de Montréal, 2023. 



« Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 » 

- 28 -  

situant les référents historiques et politiques à l’ère de la glocalisation, qui conjugue les 
deux éléments suivants : la « particularisation de l’universalisme » et 
l’« universalisation du particularisme » (Robertson, 1995). Cette identification du 
discours des luttes coloniales indique un changement notable sur le plan discursif, 
passant du national à un mimétisme nouveau et changeant, internationalisé selon les 
époques et l’intensité des échanges.  

L’apport de l’Inde dans l’élaboration du discours change la perception qu’ont 
les nationalistes canadiens-français d’eux-mêmes en instaurant un mimétisme leur 
permettant d’utiliser le discours revendicatif de l’Autre (l’Inde) pour ses propres fins 
(Bhabha, 2007). Longtemps associé au terroir, le nationalisme de survivance entame sa 
mutation par l’appropriation du discours gandhien, qui le transforme vers une identité 
hybride épousant les luttes coloniales. Par exemple, lorsqu’André Laurendeau traduit 
le terme satyagraha4 de Gandhi, ce qui n’est pas anodin, il diffuse un discours 
émancipateur prôné par les nationalistes de la revue L’Action nationale, qu’il dirige : « 
Si j’en avais eu l’héroïsme, ce qui m’eut attiré, ce n’est pas la [Deuxième] [G]uerre 
[mondiale] sacrée qu’on nous prêchait, mais la résistance passive de Gandhi. » 
(Laurendeau, 1962 : 151) Ce discours émancipateur propose aux Canadiens français 
une conceptualisation mondiale de leur condition historique, et cet intérêt mutuel d’un 
statut colonial partagé demeure jusqu’à l’indépendance indienne (1947) pour ensuite 
s’effacer et se réincarner durant la Révolution tranquille.  

Connecter le Québec avec l’Inde n’implique pas nécessairement les mêmes 
causes et les mêmes effets (Langlois, 2003). Comparer les luttes décoloniales de l’Inde 
et du Québec peut s’avérer périlleux puisque les Indiens perçoivent les Canadiens 
français comme des « subalternes affranchis ». Par exemple, au moment du jubilé de 
diamant de la reine Victoria en 1897, Wilfred Laurier fut anobli chevalier devant la 
délégation indienne, principalement composée de Sikhs. Plus spécifiquement, dans 
quelle mesure le Canada français et l’Inde se sont-ils influencés dans l’élaboration de 
leur discours politique ? Tramer une histoire connectée exacte devient difficile à 
évaluer (Subrahmanyam, 2007), mais l’identification de plusieurs emprunts mutuels 
dans le domaine du discours politique, notamment, permet de croire qu’il y a une 
connectivité entre le Canada français et l’Inde. Se comparer à l’Inde ou subir l’influence 
de son évolution politicohistorique ajoute aux nombreuses résonnances qu’elle a 
laissées dans l’histoire.  

Les acteurs de l’histoire connectée 

La nation canadienne s’est construite avec des lois discriminatoires. Après la 
construction du chemin de fer transcanadien en 1885, les premières mesures 
antimigratoires contre les Asiatiques apparaissent. Les Chinois subissent des taxes 
d’entrée (de 50 $, de 100 $ et de 500 $ respectivement en 1885, en 1900 et en 1903) et 

 
4 Gandhi soutient que le satyagraha est une quête de vérité qui s’obtient par la non-violence et la 
désobéissance civile. 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 29 -  

les Japonais sont limités à 400 entrées à partir de 1908. Le cas des Indiens est plus 
compliqué, car ceux-ci sont des sujets britanniques à qui la reine Victoria avait promis 
la liberté d’établissement dans tout l’Empire. Afin de limiter les premiers migrants 
indiens, des exigences irréalistes sont mises en place : des frais de 200 $ exigés comme 
preuve de subsistance (contre 25 $ pour les Européens), une interdiction de migration 
féminine et une exigence de voyage continu qui, à l’époque, n’existe pas. C’est 
pourquoi Gurdit Singh affrète un navire japonais (Komagata Maru) à Hong Kong ; il 
sera toutefois repoussé par les autorités canadiennes avant d’amarrer sous prétexte de 
s’être arrêté à Shanghai et à Yokohama pour faire monter d’autres passagers. Cet 
incident enrage les Indiens, principalement des Sikhs, qui questionnent la viabilité de 
l’Empire sur des bases racistes. Après tout, ils furent enrôlés dans l’armée britannique 
pour défendre les idéaux de l’Empire, auxquels ils n’avaient pas droit. Cette situation 
intéresse particulièrement Henri Bourassa, qui rencontre des Sikhs au journal Le 
Devoir, qu’il venait de fonder en 1909. En 1913, Bourassa explique que les Indiens « ne 
doivent pas être exclus en tant qu’êtres indésirables de toute autre partie de l’Empire 
britannique » (Bibliothèques et archives du Canada, 1914), bien qu’il approuve 
l’autonomie des colonies britanniques qui imposent des quotas sur l’immigration 
indienne. Dans ses préparatifs pour un voyage à Londres, où il rencontrera des membres 
du Congrès indien ainsi que Lala Lajpat Rai, nationaliste radical, Bourassa approfondit 
sa réflexion sur l’immigration indienne au Canada. De ses correspondances avec Lajpat 
Rai, qui dureront quelques années, il écrit un chapitre sur l’immigration indienne, qu’il 
considère légitime, mais dangereuse pour la langue française (Bourassa, 1916). 
Bourassa qualifiera Lajpat Rai comme étant « une des plus belles têtes » qu’il ait jamais 
rencontrées (BAnQ, 1944). Ironiquement, son voyage à Londres se déroule au même 
moment que l’incident Komagata Maru5.  

Des journaux québécois expriment des craintes envers ces discriminations, qui 
mettent l’Empire en péril. Le Canada accuse le premier ministre Robert Borden de 
politique de « bas étage » (Le Canada, 24 juillet 1914), La Patrie avertit que « [d]ès 
leur retour aux Indes, [les Indiens] combattront plus que jamais pour obtenir le privilège 
d’entrer librement au Canada (La Patrie, 11 juin 1914), tandis que Le Progrès de l’Est, 
plus alarmiste, affirme « que les Indous (sic) du Canada sont pressés par leurs 
compatriotes de s’en aller prêcher la sédition dans les Indes » (Le Progrès de l’Est, 17 
juin 1914). Pour sa part, Le Devoir constate que ce refus attise le sentiment nationaliste : 
« Les Hindous finiront probablement par reprendre le même mot d’ordre [autonomie] 
et par crier : L’Inde aux Hindous. » (Le Devoir, 29 mai 1914) Même Gandhi au Natal, 
dans sa lointaine Afrique du Sud, se joint au débat, arguant que l’exclusion des Indiens 
au Canada « précipiterait les ennuis, et peut-être une révolte dans l’Inde britannique » 
(Indian Opinion , 1914 : 192). Finalement, ces lois discriminatoires perdureront 
jusqu’en 1947, année où le Canada lèvera les interdictions envers les Indiens.   

 
5 Le navire quitta Hong Kong le 4 avril 1914 pour atteindre les eaux canadiennes le 21 mai. Après deux 
mois en rade, le navire repartit vers l’Inde le 23 juillet 1914. 



« Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 » 

- 30 -  

Lorsque Gandhi apparaît dans la presse québécoise, deux types de 
commentaires se diffusent. Les premiers sont factuels et ne donnent que peu de 
renseignements ou de précisions sur l’homme et sa philosophie. On apprend qu’il 
mobilise de façon non violente les Indiens de l’Afrique du Sud et qu’il avance « une 
nouvelle formule dans l’histoire des agitations politiques » (Le Nouvelliste, 21 juin 
1922). Les deuxièmes sont des commentaires désobligeants le désignant comme un 
agitateur utopiste, voire extrémiste. Auguste Fortier, du journal La Presse de Montréal, 
l’accuse d’être un bolchéviste (Fortier, 1921 : 33), tandis que Le Soleil de Québec 
stipule qu’il abrite des extrémistes au sein du Congrès indien. Joseph Barnard du journal 
Le Bien Public de Trois-Rivières le qualifie de fou mystique, et Le Nouvelliste, de la 
même ville, affirme qu’il est un illuminé (« Les troubles de l’Inde », 16 mai 1921, p. 1). 
Omer Héroux, du journal Le Devoir, se montre inquiet à l’idée que les troubles générés 
par Gandhi poussent les autorités canadiennes à envoyer le 100e régiment pour appuyer 
l’Empire britannique en Inde (Le Devoir, 24 janvier 1921). 

Vers la fin de 1921 et au début de 1922, les titres des journaux parlent de Gandhi 
ou du gandhisme : plus besoin d’expliquer qui est l’homme ou sa philosophie. De plus, 
la presque totalité des journaux commencent à le louanger. Le Nationaliste sera le 
premier journal à appuyer Gandhi. Sous la plume d’Ubald Paquin, qui utilise plusieurs 
pseudonymes compte tenu de ses textes virulents envers l’Empire britannique, il 
encense Gandhi :  

Je ne sais rien de plus beau que le mouvement de non-coopération de Gandhi. 
Cet homme a le pouvoir d’un prophète sur le peuple. Par son éloquence, il tient ses 
partisans dans sa main. Et ce meneur d’hommes, ce dictateur d’âmes, pour ainsi dire, 
est un pacifiste. Il veut libérer sa patrie sans recours à la violence, sans effusion de sang. 
Quelle leçon aux soi-disant nations chrétiennes, glorieuses égorgeuses, qui viennent de 
couronner d’une tuerie de chiens leurs rouges annales, inventrices d’engins de morts. 
(Paquin, 1921 : 1) 

Cette sympathie envers Gandhi est sans équivoque. Au Canada français, la 
biographie de Gandhi (1924) par Romain Rolland (1866-1944) est recommandée et se 
vend rapidement (La Bonne Parole, 1930 : 10). Plusieurs éditorialistes et professeurs 
proposent d’appuyer l’Inde dans sa quête d’une plus grande autonomie face à Londres, 
comme Pierre Ricour du Collège Stanislas, qui divise le monde en deux types de 
nationalisme : le nationalisme d’émancipation et le nationalisme de protection. Pour 
Ricour, le nationalisme indien constitue le meilleur exemple d’émancipation, car « 
l’Inde où l’action nationaliste s’est constamment intensifiée depuis le début du siècle 
[place] dans l’indépendance politique la seule garantie de la vie nationale » (Ricour, 
1945 : 264). Pour Le Devoir, un parallèle est fait avec le Québec : « Comme le peuple 
de Gandhi, nous cherchons nous aussi notre émancipation dans tous les domaines, dans 
l’industrie comme dans les autres. » (Le Devoir, 2 août 1922) Même le très conservateur 
Lionel Groulx ajoute qu’en lisant l’histoire gandhienne, « on croit lire une page 
d’histoire en train de s’écrire dans le Québec » (L’Action française, 1 octobre 1926). 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 31 -  

Le plus grand admirateur de Gandhi est sans conteste André Laurendeau. 
Directeur de la revue L’Action nationale de 1937 à 1943, Laurendeau écrit plusieurs 
articles sur Gandhi et sa philosophie. Leader du mouvement qui s’oppose à la 
conscription pour la Deuxième Guerre mondiale, tout comme le refus militariste de 
Gandhi, Laurendeau écrit :  

Qu’est-ce que le Satyagraha ? En voici une illustration bien superficielle. — Le 
gouvernement prépare une loi que vous estimez injuste. Vous essayez de soulever 
l’opinion contre elle […] Mais comme ni la solitude, ni les brimades, ni un régime 
alimentaire insuffisant, ni les ennuis subis par votre famille ne vous ont fait changer 
d’idée, vous n’avez rien de plus pressé que de violer la loi de nouveau. (Laurendeau, 
1943 : 225-232) 

L’église et ses missionnaires en Inde sont reconnus pour leur conservatisme, 
préférant appuyer le régime de l’Empire afin que celui-ci maintienne sa protection 
bienveillante envers le christianisme (Orient, 2012 : 8). Initialement réfractaires au 
mouvement gandhien, les missionnaires québécois deviennent de plus en plus mitigés 
devant Gandhi. Leurs opinions se nuancent et placent l’homme dans une trajectoire 
humaniste compatible avec l’esprit chrétien. Les frères de Saint-Gabriel et les 
Dominicains s’inscrivent dans cette voie en soulignant que « le Congrès National Indien 
[…] se place au-dessus des sectes, des classes, des races et dont le but est de rallier tous 
les éléments désireux de constituer un pays indépendant et uni [et qu’]aucun Canadien 
n’a le droit de rester indifférent au sort de l’Inde dont la population représente un 
sixième du genre humain » (Henry, 1942 : 23-28). Le dominicain Gabriel-Marie 
Lussier indique que « [l]’intérêt que le Canada français peut prendre à ces grands 
Orientaux [Tagore et Gandhi], […] c’est l’intérêt que tout homme doit prendre à tout 
homme de quelque couleur et de quelque latitude qu’il soit » (Lussier, 1944 : 7). 

Bien que les contacts entre le Québec et l’Inde soient principalement masculins, 
outre les missionnaires féminines, quelques femmes suffragettes du monde littéraire 
canadien-français entament des relations avec des femmes indiennes. Georgina 
Bélanger, connue aussi sous le nom de plume de Gaétane de Montreuil, pionnière du 
journalisme au Canada français et militante suffragette pour le vote des femmes au 
Québec, rencontre la poète Sarojini Naidu durant une conférence de l’Alliance 
canadienne pour le vote des femmes au Québec. Le passage de Naidu, première femme 
indienne à présider le Congrès (1925) et première gouverneure d’un État fédéré, est 
grandement apprécié :  

C’est un modèle à étudier et qu’il faudrait mettre en permanence sous les yeux 
réprobateurs du mouvement féministe chez nous… Ah ! Que l’éloquence de Mme 
Naidu est apaisant [sic], qu’elle est de bon exemple, comparé [sic] à la bêtise des 
dénigreurs du féminisme, et qu’elle s’affirme en brillante lumière la non-valeur de leurs 
arguments devant le génie de cette femme. (De Montreuil, 1929 : 1)  



« Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 » 

- 32 -  

Henriette Tassé, du Comité provincial pour le suffrage féminin, publie La 
femme et la civilisation (1927) et rencontre également Naidu : « Je la rencontrai à un 
thé chez des dames anglaises, après sa conférence au Women’s Canadian Club [1928]. 
[…] la femme la plus remarquable alors de l’Inde. » (Tassé, 1954 : 386) D’autres 
femmes acclament le passage de Sarojini Naidu à Québec : « Nous avons été charmé 
[sic]par cette femme de lettres dont la conversation est tellement intéressante que nous 
l’aurions écoutée encore pendant de longs instants, surtout quand elle parle de son pays, 
elle s’anime, ses yeux noirs brillent, et nous croyons vraiment voir devant nous ce 
fameux Gandhi, l’âme et le cœur de ce peuple si attaché à ses croyances et ses 
traditions. » (Le Soleil, 18 décembre 1928) Naidu fut invitée par Idola Saint-Jean, 
suffragette de gauche et directrice de l’Alliance pour le vote des femmes du Québec. 
Malheureusement, aucune archive ne fut conservée au sujet de cette invitation. Tout ce 
que l’on en sait est que sa venue fut grandement appréciée et que « Mme Naidu nous 
donnera une idée du féminisme dans l’Inde », pendant que C. A. Desmarais, chanteuse 
lyrique, interprète des chansons « indoues » et que M. A. Bernier, diseuse, récite Le 
Vaisseau d'or d’Émile Nelligan (L’Autorité nouvelle, 16 décembre 1928). Le père 
Andrews, vieil ami de Gandhi depuis l’Afrique du Sud et qui accompagna Naidu, 
stipula qu’« il y a ici [au Québec] une fraîcheur d’enthousiasme pour l’Inde, qu’il ne 
faut en aucun cas laisser se rassir, se refroidir et mourir » (Gandhi, 1929 : 179). La 
popularité du passage de Naidu au Québec en 1928 fera en sorte qu’elle reviendra pour 
un bref séjour à Montréal au mois d’avril 1929 (La Patrie, 8 avril 1929). 

Dans la chronique sur les « choses et autres » du journal Le Canada, on impute 
que « les temps sont changés » en soulignant le « triomphe féministe ». L’exemple 
donné est celui de Begum Shah Nawaz, une indo-musulmane, première femme à 
présider une assemblée législative en Asie. Lors de la conférence des Round Tables 
(1930), qui discute de l’avenir des colonies britanniques, « Begum Shah Nawaz parla 
de son pays avec chaleur, du changement radical qui s’y était opéré puisqu’une femme 
osait parler en public le visage découvert. Elle fit si bien que tout le monde s’accorda à 
reconnaître que jamais les réclamations indiennes n’avaient été présentées avec plus 
d’éloquence et de persuasion » (Le Canada, 12 janvier 1931). La chronique, signée par 
le pseudonyme Trianon, ajoute que « le féminisme est décidemment une belle chose » 
et qu’« heureusement, le règne de l’homme touche à sa fin. Bientôt nous verrons celui 
de la femme » (Le Canada, 12 janvier 1931). Nawaz fut déléguée à la dernière 
conférence de l’Institute of Pacific Relations (IPR), tenue à Mont-Tremblant en 
décembre 1942. Lors de son passage au Québec, elle donne une conférence au 
Women’s Canadian Club, soulignant que si l’éducation avait été enseignée dans la 
langue indigène au lieu de l’anglais, les Indiens seraient plus instruits (Le Canada, 15 
décembre 1942). 

Françoise Gaudet-Smet, fondatrice du journal Paysana (1938), incite les 
femmes du Québec à copier le modèle économique gandhien. Le premier numéro met 
en vitrine le fameux rouet de Gandhi. Gaudet-Smet souligne dans plusieurs numéros 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 33 -  

l’importance de l’action politique visant l’autonomie textile loin des manufactures 
anglaises. Au moment de l’indépendance, elle n’y va pas de main morte :  

La libération de l’Inde, officiellement reconnue en août dernier [1947], est un 
grand événement qui, dans l’histoire des peuples, jette un espoir de paix […] La tenace 
patience des Hindous, leur résistance persévérante dans la lutte pour la reconnaissance 
de leurs droits nationaux, suffisent pour nous faire oublier un instant l’écœurant 
banditisme de ces crapuleux marchands de canons, de poudre à bombes, spéculateurs 
sur les boucheries humaines. (Paysana, octobre 1947) 

Une indépendance inspirante 

Lorsque Hardit Singh Malik, haut-commissaire de l’Inde au Canada, transmet 
son rapport secret sur l’attitude des Canadiens face à l’indépendance indienne, il 
souligne la distinction entre l’attitude des francophones et des anglophones. 
Contrairement aux anglophones, qui perçoivent l’indépendance indienne comme un 
ajout au Commonwealth, il fait remarquer que les Canadiens français se réjouissent de 
l’indépendance indienne comme un symbole de liberté (National Archives of India, 
1947). Pour L’Action nationale, « les nationalismes d’émancipation [en Inde], dans la 
plupart des cas, consacrent et revendiquent, au contraire, la primauté des droits 
spirituels » (L’Action nationale, juin 1945). Roger Duhamel renchérit en précisant : « 
La révolution de l’Inde a une valeur de symbole […] on découvre le souci de remettre 
dans le monde un peu plus d’harmonie, un peu plus de bien-être, un peu plus d’équité. 
Et c’est là une chose très belle. » (Duhamel, 1945 : 306)  

Paul Sauriol, du journal Le Devoir, souligne que l’Inde inspire les peuples de la 
Terre et que la lutte indienne est « […] une partie de la lutte de tous les peuples opprimés 
du monde, et nous ne perdrons jamais de vue ce fait » (Le Devoir, 18 juillet 1945). 
Sauriol invite les Canadiens français à « chercher en Asie des leçons d’indépendance » 
(Le Devoir, 29 janvier 1947). De son côté, Pierre Vigeant y perçoit comme un tournant 
historique majeur dans l’histoire décoloniale. Il écrit que « [l]’émancipation politique 
de l’Inde est interprétée un peu partout comme la fin de l’ère d’impérialisme qui a 
atteint son apogée au XIXe siècle » (Le Devoir, 15 Août 1947). D’autres journaux, 
comme La Tribune et Le Canada, soulignent l’importance historique de l’indépendance 
indienne. Le monde a changé (La Tribune, 16 Août 1947) et Le Canada signale : « [La] 
date du 15 août mérite de passer à l’histoire, au même titre que les dates universellement 
célèbres du 4 juillet, jour de l’indépendance américaine, du 14 juillet anniversaire de la 
prise de la Bastille et fête de la République française. […] Le fait est sans précédent et 
il ne fait aucun doute que l’histoire en gardera le souvenir. » (Le Canada, 8 Août 1947) 
Il est à souligner que la naissance de ces républiques, les premières à gouverner sans 
roi, furent de grandes inspirations pour l’Inde. Dans le préambule de la Constitution 
indienne, deux emprunts sautent aux yeux : les mots « We the people of India » sont 
une copie conforme du « We the people of America », et cette nouvelle république se 
base sur des principes de justice, de liberté, d’égalité et de fraternité. Cette coupure avec 



« Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 » 

- 34 -  

la monarchie inspire les nationalistes du Québec, qui enjoignent le Canada à se séparer 
de Londres. 

Même les journaux religieux se réjouissent de l’indépendance indienne. Ainsi, 
la revue Relations avance qu’il faut « [regretter] les troubles entre Musulmans et 
Hindous qui marquent ce formidable avènement à la liberté […] Gandhi a réussi 
l’impossible » (Relations, octobre 1947 : 307). Pour sa part, L’Action catholique ajoute 
que « [c]ette évolution des Indes vers l’indépendance est une des conséquences de la 
guerre, une application vraiment pratique des principes [wilsoniens] pour lesquels les 
Nations-Unies se sont battues » (L’Action catholique, 14 août 1947). En effet, depuis 
le traité de Versailles, qui clôt la Première Guerre mondiale, « le droit des peuples de 
disposer d’eux-mêmes6 » galvanisait les luttes anticoloniales (Manela, 2007) et trouvait 
un grand nombre d’adeptes au Québec. 

Ce ne sont toutefois pas tous les journaux du Québec qui louangent 
l’indépendance indienne. Notons que les journaux La Presse et Le Soleil sont sceptiques 
face à la réussite de l’aventure indienne. La Presse indique que les violences 
communales en Inde « inclinent naturellement les étrangers à se demander si l’Inde est 
bien mûre pour l’autonomie, pour la liberté qu’elle sollicite » (La Presse, 20 Septembre 
1946), tandis que Le Soleil ne célèbre pas la lutte indienne, mais plutôt la bienveillance 
de l’Angleterre « en rendant leur indépendance politique aux peuples qu’elle a entraînés 
dans l’art du gouvernement », ajoutant qu’« [i]l faudra probablement attendre 
longtemps avant que son exemple soit suivi par d’autres nations coloniales » (Le Soleil, 
15 août 1947). L’attente ne fut pas très longue, car plusieurs peuples sud-asiatiques (le 
Pakistan en 1947, le Myanmar et le Sri Lanka en 1948) obtinrent ou déclarèrent leur 
indépendance. Lorsque Gandhi est assassiné en janvier 1948, tous les journaux du 
Québec l’annoncent à la une. Ils sont unanimes devant cette perte. Le Clairon de Saint-
Hyacinthe (13 février 1948) parle d’« une grande perte pour l’Humanité entière ».  

Conclusion 

L’histoire connectée entre le Québec et l’Inde n’est pas fortuite. Elle fut jalonnée 
d’une multitude d’acteurs qui remontent au XVIIIe siècle. C’est par le truchement de 
l’Empire britannique que s’aiguise un discours politique partagé voulant que les 
colonisés puissent se rencontrer, s’imiter et même s’appuyer. En plus de générer un 
mimétisme original façonné par les contacts, les conquêtes et les guerres, les élites 
politiques subalternes ont puisé dans un discours mondial rapprochant leur lutte de 
celles des autres. À ce titre, le discours politique des nationalistes indiens fut exportable 
dans toutes les régions de l’Empire, y compris au Québec. Cependant, il demeure 
original puisque les acteurs furent façonnés par leur milieu, parfois contraignant, parfois 
libérateur. 

 
6 Ce principe, proposé par le président américain Woodrow Wilson, concernait initialement les peuples 
européens, mais fut étendu aux peuples colonisés par la suite. 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 35 -  

Le but de cet article ne visait pas à comparer les Indiens et les Canadiens français 
(terme plus propice à l’époque étudiée) ni déterminer si les deux peuples furent 
colonisés de la même façon. Il tentait plutôt de démontrer que le discours décolonial 
utilise des emprunts de l’Autre pour situer une identité partagée et nouvelle qui modifie 
le nationalisme du terroir vers un nationalisme s’arrimant avec les autres peuples de la 
terre. Ce mimétisme décolonial prend racine dans les années 1920 sous l’inspiration de 
Gandhi et de Sarojini Naidu. Tour à tour, l’indépendance indienne, la guerre d’Algérie 
(Deleuze, 2001), la révolution cubaine, la guerre du Vietnam et la Grande révolution 
culturelle chinoise ont généré cette identité décoloniale au Québec, qui s’estompe avec 
le premier référendum de 1980 sur l’indépendance et l’implosion des maoïstes, les 
derniers à véhiculer un mimétisme décolonial (Liu, 2022).   



« Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 » 

- 36 -  

Bibliographie :  

Aschcroft, B. (2001). Post-Colonial Transformation. Routledge. 
« Asiatics in America » (1911). Indian Opinion, 12(25), p. 190-192. 
Bhabha, H. (2007). Les lieux de la culture, une théorie postcoloniale. Payot. 
Bibliothèques et archives du Canada. (1914). MG27-IIE1 (dossier 2), lettre du 4 février 

1914, no 1122a. 
Bibliothèques et Archives nationales du Québec (BAnQ). (1944). M. Henri Bourassa, 

enregistrement sonore d’une conférence donnée à la salle du Plateau de 
Montréal le 2 février 1944, CLG31 disque 1, section 4, la question de l’Inde. 

Bourassa, H. (1916). L’immigration indoue. Dans Henri Bourassa, Le problème de 
l’Empire : indépendance ou association impériale ? (p. 25-44). Éditions du 
Devoir.  

Cañizares-Esguerra, J. (2017). Entangled Histories: Borderland Historiographies in 
New Clothes ? American Historical Review, 112(3), 787-799. 

Charles, A. et Wien, T. (2011). Le Québec entre histoire connectée et histoire 
transnationale. Globe : revue internationale d’études québécoises, 14(2), 199-
221. 

Curthoys, A. et Lake, M. (2005). Connected Worlds: History in Transnational 
Perspective. Australian National University. 

Deleuze, M. (2001). L’une et l’autre indépendance, 1954-1964 : Les médias au Québec 
et la guerre d’Algérie. Point de fuite. 

De Montreuil, G. (1929). Écho d’une réception chez les Dames féministes de 
l’Association canadienne de Montréal. Le Journal de Waterloo, p. 1. 

Douki, C. et Minard, P. (2007). Histoire globale, histoires connectées : un changement 
d’échelle historiographique ? Revue d’histoire moderne et contemporaine, 
54(4), 7-21. 

Duhamel, R. (1945, avril). La révolution en Inde. L’Action nationale, 301-306. 
Fortier, A. (1921, 28 mai). Un ennemi implacable de l’Angleterre. Le rêve de l’agitateur 

Gandhi se réalisera-t-il en juillet ? La Presse, p. 33. 
Gandhi, K. M. (1929). From and about Sarojini Devi. Young India, XI(22), 178-179. 
Henry, J.-P. (1942). Le Canada et l’Inde. Revue dominicaine, 48(2), 23-28. 
Langlois, S. (2002). Présentation. Au Québec et ailleurs : comparaisons de sociétés. 

Recherches sociographiques, 63(1), 9-18. 
Laurendeau, A. (1943, mars). Qui est Gandhi ? L’Action nationale, 225-232.  
Laurendeau, A. (1962). La crise de la conscription de 1942. Édition du Jour.  
(1930, janvier). Lettre d’une voyageuse. La Bonne Parole, 19(1), 9-11.  
Liu, Y. (2022). Les relations Québec-Chine, à l’heure de la Révolution tranquille. 

Presses de l’Université de Montréal. 
Lussier, G.-M. (1944). Tagore et Gandhi, Conférence prononcée à Trois-Rivières le 5 

décembre 1943. Les Cahiers Reflets. 
Manela, E. (2007). The Wilsonian Moment: Self-Determination and the International 

Origins of Anticolonial Nationalism. Oxford University Press. 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 37 -  

National Archives of India. (1947). Government of India, Ministry of External Affairs, 
file F.20/47-OSIII, Political Summary October 1947, no. HCC/R-1/47. 

Paquin, U. (1921, 27 février). [sous le nom de Jean Lebrun] Les suceurs de l’Inde. Le 
Nationaliste, p. 1. 

Potter, S. J. et Saha, J. (2015). Global History, Imperial History and Connected 
Histories of Empire. Journal of Colonialism and Colonial History, 16(1), 2-35. 

Ricour, P. (1945, mai). Positions nationalistes au XXe siècle. Revue dominicaine, 51(1), 
259-271.  

Robertson, R. (1995). Glocalisation: Time-Space and Homogeneity-Heterogeneity. 
Dans M. Featherstone, S. Lash et R. Robertson (dir.), Global Modernities. 
SAGE Publication. 

Subrahmanyam, S. (1997). Connected Histories: Notes towards a Reconfiguration of 
Early Modern Eurasia. Modern Asian Studies, 31(3), 735-62. 

Subrahmanyam, S. (2007). Par-delà l’incommensurabilité : pour une histoire connectée 
des empires aux temps modernes. Revue d’histoire moderne et contemporaine, 
54(4), 34-53.  

Tassé, H. (1954). Souvenirs. Amérique française, XII(5), 377-388. 
Tyrrell, I. (1991). American Exceptionalism in an Age of International History. 

American Historical Review, 96, 1031-1055. 
« Une mission mondiale ». (2012). Orient, 345. 
Werner, M. et Zimmermann, B. (2003). Penser l’histoire croisée : entre empirie et 

réflexivité. Annales HSS, 58(1), 7-36. 

  


