
 

 

 



 
 



COMITÉ DE RÉDACTION  

Mathieu Boisvert 
Directeur de la revue  
Marwan Attalah 
Assistant à l’édition  

COMITÉ ÉDITORIAL  

Vasumathi Badrinathan 
Mathieu Boisvert 
Dr. Nadia Cattoni  
Mohit Chadna 
Mathieu Claveyrolas  
Diana Dimitrova 
Serge Granger 
Ajith Kanna  
Basile Leclère 
Chiara Letizia  
Dr. Antoine Panaioti 
Florence Pasche Guignard   
Raphaël Rousseleau 
Pierre-Yves Trouillet  
Jonathan Voyer 
Dr. Biljana Zrnić 
 
DIRECTION DU NUMÉRO  

Diana Dimitrova 

REVISION LINGUISTIQUE 

Soutien aux revues savantes de 
l'UQAM 

Sarah Lafrenière,  
Nicole Tremblay,  
Nancy L'Écuyer 
Guillaume Beauchesne 
 
REVUE INTERDISCIPLINAIRE 
SUR L’ASIE DU SUD  

La Revue interdisciplinaire sur l’Asie 
du Sud (RIAS) est une revue 
scientifique qui aborde des sujets relatif 
à l’Asie du Sud dans une perspective 
pluridisciplinaire. La revue insiste sur 

cette interdisciplinarité – philologie, 
droit, sociologie, anthropologie, 
sciences politiques, sciences des 
religions, littérature ou création – et 
aura pour objectif de présenter selon 
différentes focales des problématiques 
et réalités spécifiques à l’Asie du Sud 
ainsi que d’analyser de manière 
plurielle ses avatars. L’ambition de 
cette revue est donc de fournir une 
plateforme de diffusion en libre accès 
d’articles qui traitent d’enjeux autant 
contemporains qu’historiques liés à 
l’Asie du Sud, ses multiples univers de 
sens et de pratiques, et ses diasporas.  

Département de sciences des religions, 
Université du Québec à Montréal, 
C.P. 8888, succursale centre-ville, 
Montréal, Qc. 
Canada. H3C 3P8 

LIBRE ACCÈS ET DROIT 
D’AUTEUR 

La revue opère selon le modèle de libre 
accès par la mise à disposition gratuite 
des articles de la revue, sans restriction 
d’utilisation et d’accès, sur sa 
plateforme en ligne. En publiant leurs 
travaux dans la RIAS, les auteur.e.s 
acceptent la licence de droit d'auteur 
« Créative Commun Attribution - Pas 
d'Utilisation Commerciale - Pas de 
Modification 4.0 International (CC BY-
NC-ND 4.0) »; une autre licence de type 
CC BY peut être choisie par l’auteur.e 
si il/elle en fait expressément la 
demande. La reproduction d'un texte 
entièrement ou partiellement publié 
dans la revue doit donc être acceptée par 
le Comité de rédaction au préalable. 

La responsabilité des textes incombe 
seulement aux auteurs et autrices.  

ISSN 2817-7770 
Dépôt légal BANQ



- iv -  

TABLE DES MATIÈRES 
 
 

 
Introduction 
Diana Dimitrova 
 

 1 

Qu’entend-on par l’« ādhyātmika jñāna ou yoga » dans le Brahmavaivarta 
Purāṇa?  
André Couture 
 

 9 

Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur l’Inde, 1914-1947 
Serge Granger 
 

 25 

L’expérience créatrice et relationnelle du vivant : Pour une autre façon de 
composer les mondes 
Isabelle Miron 
 

 38  

Compte rendu : Laurence Gautier (2024) Between Nation and ‘Community’. 
Muslim Universities and Indian Politics ater Partition, Cambridge : Cambridge 
University Press, 467 pages. 
Nicolas Jaoul 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 45 



- v -  

 

 

À la mémoire du professeur 

Paul-Hubert Poirier, MSRC 

(1948-2024) 

 

 

   



- 1 -  

Introduction1 
 

Numéro thématique de la Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud  
Savoirs, Discours, Création :  Imaginer l’« Autre » 

Perspectives de l’Inde et du Canada  
 

Diana Dimitrova2 

Le présent numéro thématique de La Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud 
(RIAS) rassemble trois articles consacrés à la manière dont nous imaginons l’« Autre », 
et à l’interface du savoir, du discours et de la création. Le fil conducteur qui relie les 
différents articles est l’appropriation et la réinterprétation des savoirs, pratiques et 
discours issus des traditions sud-asiatiques. Tous les chapitres explorent les différentes 
façons d’imaginer l’« Autre ». Les essais de ce recueil répondent à des questions 
similaires : comment interpréter le présent ? Quel rapport entretenons-nous avec l’« 
Autre » ? Comment répondre à l’appel de l’« Autre » ? Comment vivre ensemble 
harmonieusement dans les sociétés modernes (Hall et al. 2000) et comment tirer les 
leçons des savoirs et des pratiques de l’Asie ? Les essais abordent les questions 
soulevées à partir de perspectives des études textuelles, de la critique idéologique, de 
la théorie décoloniale et des théories de l’histoire connectée ainsi que de la reliance 
éthique. 

Le concept de l’« Autre » 

Pendant le xixe siècle, les notions d’« Autre » et d’« altérité » n’ont été source 
d’aucune réflexion métaphysique importante en Occident. Par contre, à l’époque de la 
modernité, ces mêmes concepts ont été étudiés par plusieurs philosophes influents, 
notamment le phénoménologue Edmund Husserl (1859-1938), le phénoménologue et 
existentialiste Martin Heidegger (1889-1976), le phénoménologue Maurice Merleau-
Ponty (1908-1961) et l’existentialiste Emmanuel Levinas (1906-1995). La notion de 
« l’Autre » a également été un sujet d’étude de nombreux penseurs poststructuralistes, 
post-modernes et féministes, comme Jacques Derrida (1930-2004), Michel Foucault 
(1926-1984), Tzvetan Todorov (1939-2017) et Julia Kristeva (née en 1941). Une 
réflexion théorique sur la condition humaine de l’être ou de l’attente de « l’Autre » a 
été également importante dans les œuvres des écrivains existentialistes Albert Camus 
et Jean-Paul Sartre, ainsi que pour le dramaturge Samuel Beckett. (Dimitrova 2014 : 1-
16) 

La phénoménologie considère « l’Autre » comme toujours relié au « soi » dans 
une relation subordonnée; elle décrit « l’Autre » selon ce que la subjectivité peut dire à 

 
1 © Cet article est sous l'égide de la licence CC BY-NC-ND. 
2 Professeure titulaire d'hindouisme et de traditions sud-asiatiques à Institut d'études religieuses de 
l'Université de Montréal. 



Introduction 

- 2 -  

propos de ce dernier. C’est donc le « soi » qui domine, qui domestique, qui définit, qui 
construit, qui marginalise et qui crée « l’Autre ».  Cette vue du rôle dominant du « soi » 
vers « l’Autre » est connu comme « l’impérialisme de la mêmeté » (Reynolds 2001: 1). 
Ici, les œuvres de Husserl et de Merleau-Ponty sont les plus importantes. La notion 
husserlienne de l’alter ego a fortement influencé la compréhension post-moderniste de 
« l’Autre » comme un étranger intérieur, comme l’autre visage du « soi ». D’une façon 
similaire, Merleau-Ponty propose une relation chiasmique entre le « soi » et « l’Autre ». 
Il affirme qu’en raison de notre existence corporelle, il n’est pas possible de toucher 
quelqu’un sans être touché. Le « soi » et « l’Autre » sont l’avers et l’inverse de l’autre. 
Il existe la divergence (écart) et la dissociation, mais aussi l’entrelacement chiasmique 
entre le « soi » et « l’Autre » (Reynolds 2001: 14). 

 Ce que l’on pourrait appeler la position post-phénoménologique perçoit 
« l’Autre » comme ce qui résiste à la connaissance. Il n’apparaît pas et n’est pas capable 
d’apparaître et ne peut pas être connu. Tout simplement, « l’Autre » dépasse la 
dialectique (Reynolds 2001: 2). Donc Dieu illustre l’infini, le transcendant, « l’Autre » 
qui ne peut pas être connu et ne peut pas apparaître. Levinas défend une vision positive 
de « l’altérité » pour l’humanité. Selon lui, nos rapports avec « l’Autre » ne sont pas 
définis par la confrontation avec « l’Autre », mais plutôt par notre réponse à l’appel de 
« l’Autre » (Silberstein et Cohn 1994: 25). Nous sommes là pour l’Autre, cela fait 
penser à une autre interprétation très positive de « l’Autre », dans la pensée bouddhiste. 
(Dimitrova 2014 : 3-5) 

Le numéro thématique de La Revue Interdisciplinaire sur l’Asie du Sud 

Les trois articles du présent numéro de La Revue interdisciplinaire sur l’Asie du 
Sud explorent les questions culturelles liées à la condition humaine d'être « l'Autre » ou 
en relation avec l’« Autre » et à la représentation de l'« altérité » et à ses implications 
religieuses, culturelles et créatives. Le fil conducteur qui relie les trois articles est la 
rencontre avec l'« Autre » – l'« Autre » divin, Viṣṇu-Kṛṣṇa comme absolu, tel qu'abordé 
dans l'article d'André Couture ; la rencontre avec « l'Autre » historique et politique, ou 
l'Inde et la notion d'Inde au Canada francophone et au Québec, telle qu'explorée dans 
l'article de Serge Granger ; ainsi que la rencontre avec « l'Autre » omniprésent et 
grandiose, qui nourrit notre imagination créatrice et se manifeste par la méditation, 
comme présenté dans l’article d’Isabelle Miron. Ainsi, tous les articles explorent 
diverses façons d’imaginer « l'Autre ». 

Les articles sont rédigés par des chercheurs canadiens qui ont utilisé des sources 
primaires en langues sud-asiatiques ou en anglais et en français comme base de leurs 
travaux. Ainsi, l'expertise des auteurs, le nouveau sujet et l'approche interdisciplinaire 
innovante ont permis de créer ce numéro offrant une réflexion approfondie sur 
d'importantes questions culturelles liées à imaginer l'« Autre » en savoir, discours, 
création. 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 

- 3 -  

L'interface du savoir, discours et création dans le contexte des rencontres 
culturelles entre l'Inde et le Canada n'a jamais été examinée auparavant. Le présent 
numéro de La Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud est un projet pionnier et un 
desideratum dans le domaine des études interdisciplinaires et du dialogue interculturel 
entre l'Asie du Sud et le Canada. Il est intéressant de noter que les auteur-e-s de ce 
numéro thématique utilisent des modèles théoriques de philologie textuelle, d'études 
culturelles, de théories postcoloniales et décoloniales, ainsi que de la reliance  éthique, 
en les dépassant pour aborder des textes et phénomènes religieux, historiques et 
culturels de l’Asie du Sud, tout en engageant un dialogue critique avec la littérature 
existante sur ces thèmes. La section suivante revient sur les principaux thèmes abordés 
par chaque article. 

Présentation des articles 

Dans son article, « Qu’entend-on par l’« ādhyātmika jñāna ou yoga » dans le 
Brahmavaivarta Purāṇa ? », André Couture explore l’émergence du concept d’ 
ādhyātmika jñāna dans Le Brahmavaivarta Purāṇa. L’auteur affirme que ce texte date 
des xve-xvie siècles. Sa quatrième section présente une longue biographie de Kṛṣṇa et 
de son épouse Rādhā. Elle porte sur le récit d’une malédiction condamnant ces deux 
êtres divins à passer une centaine d’années sur terre, mais séparés l’un de l’autre. Pour 
que Rādhā puisse surmonter la douleur provoquée par une telle épreuve, Kṛṣṇa 
l’encourage en lui garantissant qu’il viendra la rencontrer la nuit dans ses rêves et en 
lui disant qu’il lui transmettra un nouvel enseignement qu’il appelle l’ādhyātmika yoga 
ou jñāna « discipline ou une connaissance touchant le soi ». Dans son article, Couture 
vise à mieux comprendre en quoi consiste la voie originale proposée dans Le 
Brahmavaivarta Purāṇa par les nouveaux Vaiṣṇava. L’auteur souligne que dans ce 
texte, Kṛṣṇa n’est pas une manifestation de Viṣṇu. Ces nouveaux Vaiṣṇava honorent 
Kṛṣṇa comme comme l’Être suprême, sans forme, au-delà de toute perception, un Kṛṣṇa 
éternellement accompagné d’une épouse du nom de Rādhā. Aux yeux de ces Vaiṣṇava, 
aucune autre voie de libération ne peut se comparer à la dévotion envers Kṛṣṇa et au 
service de ses pieds.  

L’auteur affirme que l’ādhyātmika yoga est une discipline qui fait prendre 
conscience que Kṛṣṇa est l’unique Être présent en tous les vivants, un Être absolu pensé 
à la façon d’un époux idéal, tandis que l’ādhyātmika jñāna est l’absorption en cette 
conscience plénière.  

Serge Granger explore la première réflexion du Québec sur sa propre 
décolonisation en s’inspirant du discours décolonial indien dans son article « 
Mimétisme décolonial : perceptions québécoises sur l’Inde, 1914-1947 ». L’auteur 
examine l’influence de trois grandes figures – Gandhi, André Laurendeau et Sarojini 
Naidu. Granger affirme que Gandhi, traduit par André Laurendeau, a inspiré le Québec 
tandis que les idées de Sarojini Naidu ont été reçues avec admiration par les suffragettes 
québécoises. Il souligne que la fascination pour l’Inde transcende les identités 
linguistiques et religieuses tout en introduisant « un mimétisme décolonial » qui nourrit 



Introduction 

- 4 -  

le nationalisme du terroir. Ainsi, l’apologie de la lutte gandhienne au Québec emprunte 
une forme hybride faisant appel aux autres gens dans une démarche décoloniale. 
L’auteur affirme que l’histoire connectée entre le Québec et l’Inde remonte au 18e 
siècle. C’est par le truchement de l’Empire britannique que s’aiguise un discours 
politique partagé voulant que « les colonisés puissent se rencontrer, s’imiter et même 
s’appuyer. » Granger souligne que ce mimétisme original façonné par les contacts, les 
conquêtes et les guerres, les élites politiques subalternes mène à un discours mondial 
rapprochant leur lutte à celles des autres. Qui plus est, le discours politique des 
nationalistes indiens a grandement influencé toutes les régions de l’Empire britannique, 
incluant le Québec. Serge Granger démontre que le discours décolonial utilise des 
emprunts de l’« Autre » pour situer une identité partagée et nouvelle qui a modifié le 
nationalisme du terroir vers un nationalisme s’arrimant avec les autres peuples de la 
terre 

Dans son article « L'expérience créatrice et relationnelle du vivant: pour une 
autre façon de composer les mondes », Isabelle Miron examine trois voies de 
spécialisation distinctes: la pratique artistique, la pratique contemplative bouddhiste et 
l’écologie. Elle examine une démarche artistique issue d’une pratique contemplative 
plongeant dans une expérience intime du vivant. L’autrice affirme que « la dynamique 
créatrice de sens du vivant nous est le plus souvent voilée, nous coupant de nous-même 
comme du monde, l'investissement dans cette expérience intime et relationnelle fait 
émerger chez l'artiste un pouvoir d'agir éthique qui, tout en ayant la capacité de la/le 
revitaliser, l'ouvre à la création d'œuvres éthiquement orientées vers la reliance, ce qui 
contribue à instaurer la culture du vivant nécessaire à la revitalisation de nos relations 
éthiques avec le vivant. » Miron réfléchit sur l’influence de la pratique de la méditation 
bouddhiste sur le processus artistique, en permettant à l'artiste de comprendre la 
construction du soi séparé et de la crise écologique actuelle, et également de saisir les 
réponses éthico-esthétiques émergeant du processus de création. Elle souligne 
l’importance de la responsabilité artistique individuelle et affirme que les réponses se 
trouvent dans l'équanimité, la compassion et le discernement qui surgiront 
naturellement de l'approfondissement de la pratique contemplative. L’autrice postule 
que cette réflexion sur la démarche artistico-contemplative de l’artiste méditant peut 
mener à une compréhension expérientielle affinée ouvrant à la restauration de nos 
relations éthiques avec le vivant, nous pouvons ajouter, avec l’« Autre ». Miron affirme 
que l’artiste méditant peut ainsi révéler son art dans une expression singulière de la 
reliance, en instaurant la culture du vivant et revitalisant nos relations éthiques avec le 
vivant 

Conclusion 

Pour conclure, il est important de noter que les articles du présent numéro ont 
exploré différentes manières d’imaginer l'« Autre » religieux, culturel, politique et 
créatif, et d'infléchir le sens d'être « Autre » vers l'« Autre » divin, politique et créatif. 
Ainsi, ce numéro de La Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud introduit de nouvelles 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 

- 5 -  

perspectives en provenance de l’Asie du Sud et du Canada, ainsi que de nouvelles 
façons d'appréhender l'interface entre savoir, discours et création. Le présent numéro 
n'épuise pas (ne peut pas épuiser !) le vaste sujet de la rencontre avec l'«Autre » 
religieux, culturel, politique et créatif. Elle ouvre un dialogue important, pertinent non 
seulement pour l'Asie du Sud, mais aussi au-delà. Nous espérons que ce dialogue pourra 
se poursuivre dans de nouvelles publications, ainsi qu'en classe et dans les médias. 

Pourquoi devrions-nous réfléchir et écrire sur la rencontre avec « l'Autre » dans 
les domaines des savoirs, du discours et de la création ?  

Dans le sillage de Derrida et de Saïd, nous pouvons soutenir que cela est 
important en raison de notre responsabilité envers « l'Autre » et envers notre monde. 
Le monde est actuellement vivement préoccupé par la pérennité de la vie humaine sur 
la Terre et par la protection de l’environnement. En 2015, dans son Programme de 
développement durable à l’horizon 2030, l’Organisation des Nations Unies a défini 17 
objectifs qui concernent autant la justice sociale que l’éducation, la protection de 
l’environnement, la transparence des institutions et la croissance économique.  Le 
troisième objectif concerne la bonne santé et le bien-être de l’ensemble des êtres 
humains. Le seizième objectif concerne la paix, la justice et les institutions efficaces.  

Plusieurs traditions philosophiques et spirituelles ont proposé depuis un siècle 
des méthodes pour favoriser l’épanouissement des personnes, à partir de savoirs 
ancestraux, le développement des individus et le fonctionnement harmonieux des 
sociétés. Nous pouvons mentionner ici le système philosophique du yoga et les 
pratiques de méditation. Les bienfaits du yoga, de la méditation, de la pleine conscience 
et de la création sur la santé ont été démontrés (Taneja 2014 ; Brown et al. 2012), ainsi 
que sur la qualité des relations interpersonnelles (Brown et Ryan 2003). Ces pratiques 
liées à un certain art de vivre joueraient un rôle effectif dans l’harmonie sociale et 
induiraient par la création artistique une revitalisation de la relation au vivant, pour 
retrouver l`« Autre ».  

  Comment répondre à l'appel de « l'Autre » ?  

Nous pourrions répondre avec compassion. La voie de la compassion dans la 
tradition bouddhiste a été réinterprétée par le Dalaï-Lama, qui nous a appelé à la suivre 
au-delà des traditions religieuses et dans des contextes laïcs. De même, la notion de 
sevā, «service », dans les traditions hindoue et sikhe, et dans de nombreux mouvements 
contemporains inspirés de l'hindouisme, implique une nouvelle interprétation de la 
notion classique du karma yoga aux XXe et XXIe siècles, où l'action est réinterprétée 
en termes de service rendu à son gourou et à l'humanité. Nous pouvons considérer la 
compassion et le sevā comme une énergie positive qui élève et aide les autres à sortir 
de leur souffrance par la méditation, l'enseignement, la scolarité, la création, le partage, 
l’écoute, les projets d'engagement social et le bénévolat caritatif.  



Introduction 

- 6 -  

En ce sens, avec humilité et gratitude, nous souhaitons dédier ce numéro 
thématique à la mémoire d’un grand érudit et adepte du chemin de la compassion et du 
service, le professeur Paul Hubert-Poirier, qui a inspiré le monde académique et la 
collectivité en général – de nombreux collègues, savant-e-s, étudiant-e-s et membres de 
la collectivité – à suivre ses traces et à parcourir le chemin de la compassion et du 
service 

  



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 

- 7 -  

Bibliographie : 

Brown, K. M., Hoye, R. & Nicholson, M. (2012)  « Self-Esteem, Self Efficacy, and 
Social Connectedness as Mediators of the Relationship Between Volunteering 
and Well-Being ». Journal of Social Service Research, 38(4), 468–483.  

Brown, Kirk. W., & Ryan, Richard. M. (2003). « The benefits of being present: 
Mindfulness and its role in psychological well-being ». Journal of Personality 
and Social Psychology, 84(4), 822–848. 

Derrida, J. (1984). « Deconstruction and the Other: Dialogue with Derrida. » Dialogue 
with Contemporary Continental Thinkers: the Phenomenological Heritage. Ed. 
Richard Kearney. Manchester: University of Manchester Press.  

Derrida, J. (1978). Writing and Difference. Trans. Alan Bass, Chicago: University of 
Chicago Press,  

Dimitrova, D. ed. (2014). The Other in South Asian Religion, Literatures and Film: 
Perspectives on Otherism and Otherness. London and New York: Routledge, 
2014. 

Foucault, M. (1965). Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of 
Reason. Trans. Richard Howard. New York: Random House. 

Hall, S., Held, D., Hubert, D. & K. Thompson., ed. (2000). Modernity: An Introduction 
to Modern Societies. Oxford: Blackwell. 

Heidegger, M. (2008). Being and Time. Trans. John Macquarrie and Edward Robinson. 
New York: Harper Perennial Modern Thought. 

Husserl, E. (1960). Cartesian Meditations. Trans. Dorion Cairns. The Hague: M. 
Nijhoffé 

Kristeva, J. (1991) Strangers to Ourselves. Trans. Leon Roudiez. New York: Columbia 
University Press. 

Levinas, E. (1979). Totality and Infinity: An Essay on Exteriority, Trans. Alphonso 
Lingis. The Hague: M.Nijhoff. 

Merleau-Ponty, M. (2012) Phenomenology of Perception. Trans. Donald Landes. 
Abingdon, Oxon and New York: Routledge. 

Poirier, P-H. (2023). Evangiles. Paris: Gallimard. 
Reynolds, J. (2001). « The Other of Derridean Deconstruction: Levinas, 

Phenomenology and the Question of Responsibility. » Minerva – An Internet 
Journal of Philosophy. Vol 5,. 1-17. 

Said, E. (1979). Orientalism. New York: Vintage Books. 
Silberstein, L. J. & R. L. Cohn. ed. (1994). The Other in Jewish Thought and History: 

Constructions of Jewish Culture and Identity. New York and London: New 
York University Press. 

Taneja D. K. (2014). « Yoga and health ». Indian J Community Med, vril 39(2):68-72.  
Todoroff, T. (1998). On Human Diversity: Nationalism, Racism and Exoticism in 

French Thought. Harvard: Harvard University Press. 
Todoroff, T. (1996). The Conquest of America: The Question of the Other. New York: 

Harper Perennial.  



Introduction 

- 8 -  

Todoroff, T. (1998) On Human Diversity: Nationalism, Racism and Exoticism in 
French Thought. Harvard: Harvard University Press. 

Todoroff, T. (1996) The Conquest of America: The Question of the Other. New York: 
Harper Perennial.  

 
 
  


