Revue interdisciplinaire sur I'Asie du Sud, 2/2 (2025)

e

Sav01rs Dlscours ct Creatlon
Imaginer I'« Autre » - perspectives

de I'Inde et du Canada




VLD g & LEIN
7il% W OIS

Revue interdisciplinaire sur 'Asie du Sud



COMITE DE REDACTION

Mathieu Boisvert
Directeur de la revue
Marwan Attalah
Assistant a [’édition

COMITE EDITORIAL

Vasumathi Badrinathan
Mathieu Boisvert

Dr. Nadia Cattoni
Mohit Chadna

Mathieu Claveyrolas
Diana Dimitrova

Serge Granger

Ajith Kanna

Basile Leclere

Chiara Letizia

Dr. Antoine Panaioti
Florence Pasche Guignard
Raphaél Rousseleau
Pierre-Yves Trouillet
Jonathan Voyer

Dr. Biljana Zrni¢

DIRECTION DU NUMERO
Diana Dimitrova
REVISION LINGUISTIQUE

Soutien aux revues savantes de
I'UQAM

Sarah Lafreniére,
Nicole Tremblay,
Nancy L'Ecuyer
Guillaume Beauchesne

REVUE INTERDISCIPLINAIRE
SUR L’ASIE DU SUD

La Revue interdisciplinaire sur 1’Asie
du Sud (RIAS) est une revue
scientifique qui aborde des sujets relatif
a I’Asie du Sud dans une perspective
pluridisciplinaire. La revue insiste sur

cette interdisciplinarit¢é — philologie,
droit, sociologie, anthropologie,
sciences politiques, sciences des
religions, littérature ou création — et
aura pour objectif de présenter selon
différentes focales des problématiques
et réalités spécifiques a 1’Asie du Sud
ainsi que d’analyser de maniere
plurielle ses avatars. L’ambition de
cette revue est donc de fournir une
plateforme de diffusion en libre acces
d’articles qui traitent d’enjeux autant
contemporains qu’historiques liés a
I’Asie du Sud, ses multiples univers de
sens et de pratiques, et ses diasporas.

Département de sciences des religions,
Université du Québec a Montréal,
C.P. 8888, succursale centre-ville,
Montréal, Qc.

Canada. H3C 3PS

LIBRE ACCES ET
D’AUTEUR

DROIT

La revue opere selon le modele de libre
acces par la mise a disposition gratuite
des articles de la revue, sans restriction
d’utilisation et d’accés, sur sa
plateforme en ligne. En publiant leurs
travaux dans la RIAS, les auteur.e.s
acceptent la licence de droit d'auteur
« Créative Commun Attribution - Pas
d'Utilisation Commerciale - Pas de
Modification 4.0 International (CC BY-
NC-ND 4.0) »; une autre licence de type
CC BY peut étre choisie par 1’auteur.e
si il/elle en fait expressément la
demande. La reproduction d'un texte
enticrement ou partiellement publié
dans la revue doit donc étre acceptée par
le Comité de rédaction au préalable.

La responsabilité des textes incombe
seulement aux auteurs et autrices.

ISSN 2817-7770
Dépot légal BANQ



TABLE DES MATIERES

Introduction
Diana Dimitrova

Qu’entend-on par 1’« adhyatmika jiiana ou yoga » dans le Brahmavaivarta
Purana?
André Couture

Mimétisme Décolonial : Perceptions Québécoises Sur I’Inde, 1914-1947
Serge Granger

L’expérience créatrice et relationnelle du vivant : Pour une autre facon de
composer les mondes
Isabelle Miron

Compte rendu : Laurence Gautier (2024) Between Nation and ‘Community’.
Muslim Universities and Indian Politics ater Partition, Cambridge : Cambridge
University Press, 467 pages.

Nicolas Jaoul

-iv-

25

38

45



A la mémoire du professeur
Paul-Hubert Poirier, MSRC

(1948-2024)



Introduction'’

Numéro thématique de la Revue interdisciplinaire sur I’Asie du Sud
Savoirs, Discours, Création : Imaginer I’« Autre »
Perspectives de I’Inde et du Canada

Diana Dimitrova?

Le présent numéro thématique de La Revue interdisciplinaire sur I’Asie du Sud
(RIAS) rassemble trois articles consacrés a la maniere dont nous imaginons I’« Autre »,
et a ’interface du savoir, du discours et de la création. Le fil conducteur qui relie les
différents articles est 1’appropriation et la réinterprétation des savoirs, pratiques et
discours issus des traditions sud-asiatiques. Tous les chapitres explorent les différentes
facons d’imaginer 1’« Autre ». Les essais de ce recueil répondent a des questions
similaires : comment interpréter le présent ? Quel rapport entretenons-nous avec 1’«
Autre » ? Comment répondre a I’appel de '« Autre » ? Comment vivre ensemble
harmonieusement dans les sociétés modernes (Hall et al. 2000) et comment tirer les
legons des savoirs et des pratiques de I’Asie ? Les essais abordent les questions
soulevées a partir de perspectives des études textuelles, de la critique idéologique, de
la théorie décoloniale et des théories de 1’histoire connectée ainsi que de la reliance
¢thique.

Le concept de I’« Autre »

Pendant le xix® siécle, les notions d’« Autre » et d’« altérité » n’ont été source
d’aucune réflexion métaphysique importante en Occident. Par contre, a I’époque de la
modernité, ces mémes concepts ont été ¢tudiés par plusieurs philosophes influents,
notamment le phénoménologue Edmund Husserl (1859-1938), le phénoménologue et
existentialiste Martin Heidegger (1889-1976), le phénoménologue Maurice Merleau-
Ponty (1908-1961) et I’existentialiste Emmanuel Levinas (1906-1995). La notion de
« I’ Autre » a également été un sujet d’¢tude de nombreux penseurs poststructuralistes,
post-modernes et féministes, comme Jacques Derrida (1930-2004), Michel Foucault
(1926-1984), Tzvetan Todorov (1939-2017) et Julia Kristeva (née en 1941). Une
réflexion théorique sur la condition humaine de 1’étre ou de ’attente de « I’Autre » a
été ¢galement importante dans les ceuvres des €crivains existentialistes Albert Camus
et Jean-Paul Sartre, ainsi que pour le dramaturge Samuel Beckett. (Dimitrova 2014 : 1-
16)

La phénoménologie considere « I’ Autre » comme toujours relié¢ au « soi » dans
une relation subordonnée; elle décrit « I’ Autre » selon ce que la subjectivité peut dire a

! © Cet article est sous 1'égide de la licence CC BY-NC-ND.
2 Professeure titulaire d'hindouisme et de traditions sud-asiatiques a Institut d'études religieuses de
'Université de Montréal.



Introduction

propos de ce dernier. C’est donc le « soi » qui domine, qui domestique, qui définit, qui
construit, qui marginalise et qui crée « 1’ Autre ». Cette vue du role dominant du « soi »
vers « I’ Autre » est connu comme « I’impérialisme de la mémeté » (Reynolds 2001: 1).
Ici, les ceuvres de Husserl et de Merleau-Ponty sont les plus importantes. La notion
husserlienne de I’alter ego a fortement influencé la compréhension post-moderniste de
« I’ Autre » comme un étranger intérieur, comme 1’autre visage du « soi ». D’une fagon
similaire, Merleau-Ponty propose une relation chiasmique entre le « soi » et « I’ Autre ».
Il affirme qu’en raison de notre existence corporelle, il n’est pas possible de toucher
quelqu’un sans étre touché. Le « soi » et « I’ Autre » sont I’avers et I’inverse de I’autre.
Il existe la divergence (écart) et la dissociation, mais aussi I’entrelacement chiasmique
entre le « soi1 » et « I’ Autre » (Reynolds 2001: 14).

Ce que I’on pourrait appeler la position post-phénoménologique percoit
« I’ Autre » comme ce qui résiste a la connaissance. Il n’apparait pas et n’est pas capable
d’apparaitre et ne peut pas étre connu. Tout simplement, « I’Autre » dépasse la
dialectique (Reynolds 2001: 2). Donc Dieu illustre I’infini, le transcendant, « I’ Autre »
qui ne peut pas étre connu et ne peut pas apparaitre. Levinas défend une vision positive
de « I’altérité » pour I’humanité. Selon lui, nos rapports avec « 1I’Autre » ne sont pas
définis par la confrontation avec « 1’ Autre », mais plutdt par notre réponse a 1’appel de
« I’ Autre » (Silberstein et Cohn 1994: 25). Nous sommes la pour 1’Autre, cela fait
penser a une autre interprétation trés positive de « I’ Autre », dans la pensée bouddhiste.
(Dimitrova 2014 : 3-5)

Le numéro thématique de La Revue Interdisciplinaire sur I’Asie du Sud

Les trois articles du présent numéro de La Revue interdisciplinaire sur [’Asie du
Sud explorent les questions culturelles liées a la condition humaine d'étre « I'Autre » ou
en relation avec 1I’« Autre » et a la représentation de 1'« altérité » et a ses implications
religieuses, culturelles et créatives. Le fil conducteur qui relie les trois articles est la
rencontre avec I'« Autre » — '« Autre » divin, Visnu-Krsna comme absolu, tel qu'abordé
dans l'article d'André Couture ; la rencontre avec « I'Autre » historique et politique, ou
I'Inde et la notion d'Inde au Canada francophone et au Québec, telle qu'explorée dans
l'article de Serge Granger ; ainsi que la rencontre avec « I'Autre » omniprésent et
grandiose, qui nourrit notre imagination créatrice et se manifeste par la méditation,
comme présenté dans Darticle d’Isabelle Miron. Ainsi, tous les articles explorent
diverses facons d’imaginer « I'Autre ».

Les articles sont rédigés par des chercheurs canadiens qui ont utilisé des sources
primaires en langues sud-asiatiques ou en anglais et en francais comme base de leurs
travaux. Ainsi, l'expertise des auteurs, le nouveau sujet et I'approche interdisciplinaire
innovante ont permis de créer ce numéro offrant une réflexion approfondie sur

d'importantes questions culturelles liées a imaginer '« Autre » en savoir, discours,
création.



« Savoirs, Discours et Création : Imaginer I’« Autre » - perspectives de I’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025).

L'interface du savoir, discours et création dans le contexte des rencontres
culturelles entre I'Inde et le Canada n'a jamais été examinée auparavant. Le présent
numéro de La Revue interdisciplinaire sur [’Asie du Sud est un projet pionnier et un
desideratum dans le domaine des études interdisciplinaires et du dialogue interculturel
entre 1'Asie du Sud et le Canada. Il est intéressant de noter que les auteur-e-s de ce
numéro thématique utilisent des modeles théoriques de philologie textuelle, d'études
culturelles, de théories postcoloniales et décoloniales, ainsi que de la reliance éthique,
en les dépassant pour aborder des textes et phénomenes religieux, historiques et
culturels de I’Asie du Sud, tout en engageant un dialogue critique avec la littérature
existante sur ces themes. La section suivante revient sur les principaux thémes abordés
par chaque article.

Présentation des articles

Dans son article, « Qu’entend-on par I’« ddhyatmika jiiana ou yoga » dans le
Brahmavaivarta Purana ? », André Couture explore 1’émergence du concept d’
adhyatmika jiana dans Le Brahmavaivarta Purana. L’ auteur affirme que ce texte date
des xve-xvi® siecles. Sa quatrieme section présente une longue biographie de Krsna et
de son épouse Radha. Elle porte sur le récit d’une malédiction condamnant ces deux
étres divins a passer une centaine d’années sur terre, mais séparés 1’un de 1’autre. Pour
que Radha puisse surmonter la douleur provoquée par une telle épreuve, Krsna
I’encourage en lui garantissant qu’il viendra la rencontrer la nuit dans ses réves et en
lui disant qu’il lui transmettra un nouvel enseignement qu’il appelle I’adhyatmika yoga
ou jiiana « discipline ou une connaissance touchant le soi ». Dans son article, Couture
vise a mieux comprendre en quoi consiste la voie originale proposée dans Le
Brahmavaivarta Purana par les nouveaux Vaisnava. L’auteur souligne que dans ce
texte, Krsna n’est pas une manifestation de Visnu. Ces nouveaux Vaisnava honorent
Krsna comme comme 1’Etre supréme, sans forme, au-dela de toute perception, un Krsna
éternellement accompagné d’une épouse du nom de Radha. Aux yeux de ces Vaisnava,
aucune autre voie de libération ne peut se comparer a la dévotion envers Krsna et au
service de ses pieds.

L’auteur affirme que ’adhyatmika yoga est une discipline qui fait prendre
conscience que Krsna est I’'unique Etre présent en tous les vivants, un Etre absolu pensé
a la fagon d’un époux idéal, tandis que 1’adhyatmika jiiana est 1’absorption en cette
conscience pléniere.

Serge Granger explore la premiére réflexion du Québec sur sa propre
décolonisation en s’inspirant du discours décolonial indien dans son article «
Mimétisme décolonial : perceptions québécoises sur I’Inde, 1914-1947 ». L auteur
examine I’influence de trois grandes figures — Gandhi, André Laurendeau et Sarojini
Naidu. Granger affirme que Gandhi, traduit par André Laurendeau, a inspiré le Québec
tandis que les idées de Sarojini Naidu ont été recues avec admiration par les suffragettes
québécoises. Il souligne que la fascination pour I’Inde transcende les identités
linguistiques et religieuses tout en introduisant « un mimétisme décolonial » qui nourrit



Introduction

le nationalisme du terroir. Ainsi, I’apologie de la lutte gandhienne au Québec emprunte
une forme hybride faisant appel aux autres gens dans une démarche décoloniale.
L’auteur affirme que I’histoire connectée entre le Québec et 1’Inde remonte au 18°
siecle. C’est par le truchement de I’Empire britannique que s’aiguise un discours
politique partagé voulant que « les colonisés puissent se rencontrer, s’imiter et méme
s’appuyer. » Granger souligne que ce mimétisme original fagonné par les contacts, les
conquétes et les guerres, les élites politiques subalternes meéne a un discours mondial
rapprochant leur lutte a celles des autres. Qui plus est, le discours politique des
nationalistes indiens a grandement influencé toutes les régions de I’Empire britannique,
incluant le Québec. Serge Granger démontre que le discours décolonial utilise des
emprunts de I’« Autre » pour situer une identité partagée et nouvelle qui a modifié le
nationalisme du terroir vers un nationalisme s’arrimant avec les autres peuples de la
terre

Dans son article « L'expérience créatrice et relationnelle du vivant: pour une
autre facon de composer les mondes », Isabelle Miron examine trois voies de
spécialisation distinctes: la pratique artistique, la pratique contemplative bouddhiste et
I’écologie. Elle examine une démarche artistique issue d’une pratique contemplative
plongeant dans une expérience intime du vivant. L’autrice affirme que « la dynamique
créatrice de sens du vivant nous est le plus souvent voilée, nous coupant de nous-méme
comme du monde, l'investissement dans cette expérience intime et relationnelle fait
émerger chez 'artiste un pouvoir d'agir éthique qui, tout en ayant la capacité de la/le
revitaliser, I'ouvre a la création d'ceuvres éthiquement orientées vers la reliance, ce qui
contribue a instaurer la culture du vivant nécessaire a la revitalisation de nos relations
¢thiques avec le vivant. » Miron réfléchit sur I’'influence de la pratique de la méditation
bouddhiste sur le processus artistique, en permettant a l'artiste de comprendre la
construction du soi séparé et de la crise écologique actuelle, et également de saisir les
réponses ¢éthico-esthétiques émergeant du processus de création. Elle souligne
I’importance de la responsabilité artistique individuelle et affirme que les réponses se
trouvent dans I'équanimité, la compassion et le discernement qui surgiront
naturellement de 1'approfondissement de la pratique contemplative. L autrice postule
que cette réflexion sur la démarche artistico-contemplative de I’artiste méditant peut
mener a une compréhension expérientielle affinée ouvrant a la restauration de nos
relations éthiques avec le vivant, nous pouvons ajouter, avec 1I’« Autre ». Miron affirme
que I’artiste méditant peut ainsi révéler son art dans une expression singuliere de la
reliance, en instaurant la culture du vivant et revitalisant nos relations éthiques avec le
vivant

Conclusion

Pour conclure, il est important de noter que les articles du présent numéro ont
exploré différentes manieres d’imaginer '« Autre » religieux, culturel, politique et
créatif, et d'infléchir le sens d'étre « Autre » vers 1'« Autre » divin, politique et créatif.
Ainsi, ce numéro de La Revue interdisciplinaire sur | ’Asie du Sud introduit de nouvelles



« Savoirs, Discours et Création : Imaginer I’« Autre » - perspectives de I’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025).

perspectives en provenance de 1’Asie du Sud et du Canada, ainsi que de nouvelles
facons d'appréhender l'interface entre savoir, discours et création. Le présent numéro
n'épuise pas (ne peut pas épuiser !) le vaste sujet de la rencontre avec 1'«Autre »
religieux, culturel, politique et créatif. Elle ouvre un dialogue important, pertinent non
seulement pour 1'Asie du Sud, mais aussi au-dela. Nous espérons que ce dialogue pourra
se poursuivre dans de nouvelles publications, ainsi qu'en classe et dans les médias.

Pourquoi devrions-nous réfléchir et écrire sur la rencontre avec « I'Autre » dans
les domaines des savoirs, du discours et de la création ?

Dans le sillage de Derrida et de Said, nous pouvons soutenir que cela est
important en raison de notre responsabilité envers « I'Autre » et envers notre monde.
Le monde est actuellement vivement préoccupé par la pérennité de la vie humaine sur
la Terre et par la protection de 1’environnement. En 2015, dans son Programme de
deéveloppement durable a [’horizon 2030, I’Organisation des Nations Unies a défini 17
objectifs qui concernent autant la justice sociale que 1’éducation, la protection de
I’environnement, la transparence des institutions et la croissance économique. Le
troisiéme objectif concerne la bonne santé et le bien-étre de ’ensemble des étres
humains. Le seizieéme objectif concerne la paix, la justice et les institutions efficaces.

Plusieurs traditions philosophiques et spirituelles ont proposé depuis un siecle
des méthodes pour favoriser I’épanouissement des personnes, a partir de savoirs
ancestraux, le développement des individus et le fonctionnement harmonieux des
sociétés. Nous pouvons mentionner ici le systeéme philosophique du yoga et les
pratiques de méditation. Les bienfaits du yoga, de la méditation, de la pleine conscience
et de la création sur la santé ont ét¢ démontrés (Taneja 2014 ; Brown et al. 2012), ainsi
que sur la qualité des relations interpersonnelles (Brown et Ryan 2003). Ces pratiques
liées a un certain art de vivre joueraient un réle effectif dans 1’harmonie sociale et
induiraient par la création artistique une revitalisation de la relation au vivant, pour
retrouver 1"« Autre ».

Comment répondre a l'appel de « 1'Autre » ?

Nous pourrions répondre avec compassion. La voie de la compassion dans la
tradition bouddhiste a été réinterprétée par le Dalai-Lama, qui nous a appelé a la suivre
au-dela des traditions religieuses et dans des contextes laics. De méme, la notion de
seva, «service », dans les traditions hindoue et sikhe, et dans de nombreux mouvements
contemporains inspirés de 1'hindouisme, implique une nouvelle interprétation de la
notion classique du karma yoga aux XXe et XXlIe siecles, ou l'action est réinterprétée
en termes de service rendu a son gourou et a I'humanité. Nous pouvons considérer la
compassion et le seva comme une énergie positive qui €éleve et aide les autres a sortir
de leur souffrance par la méditation, I'enseignement, la scolarité, la création, le partage,
I’écoute, les projets d'engagement social et le bénévolat caritatif.



Introduction

En ce sens, avec humilité et gratitude, nous souhaitons dédier ce numéro
thématique a la mémoire d’un grand érudit et adepte du chemin de la compassion et du
service, le professeur Paul Hubert-Poirier, qui a inspiré le monde académique et la
collectivité en général — de nombreux collégues, savant-e-s, ¢tudiant-e-s et membres de
la collectivité — a suivre ses traces et a parcourir le chemin de la compassion et du
service



« Savoirs, Discours et Création : Imaginer I’« Autre » - perspectives de I’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025).

Bibliographie :

Brown, K. M., Hoye, R. & Nicholson, M. (2012) « Self-Esteem, Self Efficacy, and
Social Connectedness as Mediators of the Relationship Between Volunteering
and Well-Being ». Journal of Social Service Research, 38(4), 468—483.

Brown, Kirk. W., & Ryan, Richard. M. (2003). « The benefits of being present:
Mindfulness and its role in psychological well-being ». Journal of Personality
and Social Psychology, §4(4), 822—-848.

Derrida, J. (1984). « Deconstruction and the Other: Dialogue with Derrida. » Dialogue
with Contemporary Continental Thinkers. the Phenomenological Heritage. Ed.
Richard Kearney. Manchester: University of Manchester Press.

Derrida, J. (1978). Writing and Difference. Trans. Alan Bass, Chicago: University of
Chicago Press,

Dimitrova, D. ed. (2014). The Other in South Asian Religion, Literatures and Film:
Perspectives on Otherism and Otherness. London and New York: Routledge,
2014.

Foucault, M. (1965). Madness and Civilization: A History of Insanity in the Age of
Reason. Trans. Richard Howard. New York: Random House.

Hall, S., Held, D., Hubert, D. & K. Thompson., ed. (2000). Modernity: An Introduction
to Modern Societies. Oxford: Blackwell.

Heidegger, M. (2008). Being and Time. Trans. John Macquarrie and Edward Robinson.
New York: Harper Perennial Modern Thought.

Husserl, E. (1960). Cartesian Meditations. Trans. Dorion Cairns. The Hague: M.
Nijhofté

Kristeva, J. (1991) Strangers to Ourselves. Trans. Leon Roudiez. New York: Columbia
University Press.

Levinas, E. (1979). Totality and Infinity: An Essay on Exteriority, Trans. Alphonso
Lingis. The Hague: M.Nijhoff.

Merleau-Ponty, M. (2012) Phenomenology of Perception. Trans. Donald Landes.
Abingdon, Oxon and New York: Routledge.

Poirier, P-H. (2023). Evangiles. Paris: Gallimard.

Reynolds, J. (2001). «The Other of Derridean Deconstruction: Levinas,
Phenomenology and the Question of Responsibility. » Minerva — An Internet
Journal of Philosophy. Vol 5,. 1-17.

Said, E. (1979). Orientalism. New York: Vintage Books.

Silberstein, L. J. & R. L. Cohn. ed. (1994). The Other in Jewish Thought and History:
Constructions of Jewish Culture and Identity. New York and London: New
York University Press.

Taneja D. K. (2014). « Yoga and health ». Indian J Community Med, vril 39(2):68-72.

Todoroff, T. (1998). On Human Diversity: Nationalism, Racism and Exoticism in
French Thought. Harvard: Harvard University Press.

Todoroff, T. (1996). The Conquest of America: The Question of the Other. New Y ork:
Harper Perennial.



Introduction

Todoroff, T. (1998) On Human Diversity: Nationalism, Racism and Exoticism in
French Thought. Harvard: Harvard University Press.

Todoroff, T. (1996) The Conquest of America: The Question of the Other. New York:
Harper Perennial.



