
 
 
 

- 45 -  

COMPTE RENDU 
 
 
Laurence Gautier (2024) Between Nation and ‘Community’. Muslim Universities and 
Indian Politics after Partition, Cambridge : Cambridge University Press, 467 pages1. 

Le Muhammadan Anglo-Oriental College, fondé à Aligarh (dans l’actuel Uttar 
Pradesh, à 150 km de la capitale) en 1875, devint Aligarh Muslim University (AMU) 
en 1920. Suite à la chute de l’Empire moghol, son fondateur Syed Ahmad Khan 
entendait enrayer le déclin politique des musulmans en formant une élite administrative 
et politique adaptée aux nouvelles conditions du Raj. En 1920, en pleine mobilisation 
nationaliste, d’anciens élèves progressistes d’AMU engagés dans le mouvement 
Khilafat et influencés par Gandhi fondèrent à leur tour Jamia Millia Islamia (JMI) dans 
la périphérie rurale de Delhi. 

Si ces universités musulmanes ont  fait l’objet de plusieurs travaux 
universitaires concernant l’époque coloniale, leur destin après l’indépendance de l’Inde 
et la partition était resté peu étudié, et d’une manière trop proche de la perspective 
nehruvienne (comme chez Mushirul Hasan). À partir de ce constat, ce livre entend 
montrer comment ces universités fondées et financées par les élites musulmanes puis 
nationalisées ont défendu une citoyenneté de plein droit des musulmans, en tant que 
musulmans et non pas en dépit de leur appartenance communautaire. 

Cette thèse solidement étayée permet de battre en brèche le stéréotype d’une 
communauté musulmane mise à l’écart de la construction nationale suite à la partition 
et entièrement repliée sur elle-même. Portant principalement sur la mise en pratique et 
les ajustements par rapport au sécularisme nehruvien dont dépend cette place dans une 
société majoritairement hindoue, la réflexion se situe dans le sillage de Talal Assad 
(2003) qui pointe la suspicion des états modernes à vocation universaliste vis-à-vis des 
minorités religieuses, en raison d’ allégeances communautaires nécessairement plus 
visibles et jugées déviantes. 

Tiré d’une thèse d’histoire contemporaine réalisée à Cambridge, ce livre 
mobilise une diversité de sources dont de nombreux entretiens qui permettent d’accéder 
à l’expérience vécue et au ressenti des anciens responsables, enseignants et étudiants. 
Se démarquant d’une conception trop verticale de la modernité politique chez Assad, 
l’auteure nous invite à cesser de considérer le projet nehruvien comme un modèle 
imposé d’en haut. Elle propose plutôt de l’étudier à partir des débats et des tensions 
intellectuelles qui ont traversé ces institutions communautaires, dont la singularité est 
de continuer à se donner un rôle de représentation hérité de la gouvernementalité 
coloniale, tout en se conformant au cadre de la modernité nehruvienne. 

 
1 © Ce compte rendu est sous l'égide de la licence CC BY-NC-ND. 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 46 -  
 

Similaires de par leur projet d’intégration des musulmans à la nation pour 
laquelle elles entendent jouer un rôle de laboratoires politiques, ces deux institutions 
divergent néanmoins dans leur manière de concevoir ce rôle, reflétant ainsi certaines 
ambiguïtés de la doctrine nehruvienne.  Celle-ci a en effet entretenu un  flou entre l’idéal 
d’une nation-creuset délégitimant toute allégeance communautaire susceptible de 
diviser la nation et un cadre tolérant et protecteur permettant à chaque religion d’exister 
publiquement. 

La comparaison entre ces deux universités, qui, pour simplifier, incarneraient 
ces deux conceptions différentes, donne à voir deux manières de se positionner en tant 
que minorité. Alors que la JMI est en adéquation avec le progressisme nehruvien dont 
elle partage les idéaux et la critique du communautarisme, AMU continue à porter 
l’héritage plus élitiste et conservateur de ses fondateurs et à se positionner comme 
porte-parole des musulmans à l’échelle nationale. 

Dès lors, la faiblesse du soutien du régime nehruvien à la JMI, qui semble prise 
pour acquise, est révélatrice d’une absence de soutien officiel aux militants des 
minorités les plus acquises à ses idéaux. En comparaison, malgré le stigmate lié à son 
engagement passé avec la Muslim League et le mouvement pour le Pakistan, AMU 
parvient à s’imposer de façon quasi-naturelle comme un interlocuteur privilégié par le 
régime. Le parti du Congrès continuera ainsi, pour des raisons principalement 
électorales consistant à capter le vote des musulmans, à miser sur ce symbole 
communautaire dont la légitimité auprès des élites traditionnelles musulmanes est forte. 
Cette inégalité de traitement entre les deux universités contribue ainsi à l’effacement 
relatif d’une voie plus émancipatrice, sociale et innovatrice en matière de pédagogie 
portée par JMI, qui se réoriente alors vers les besoins en formation d’une classe 
moyenne musulmane émergente grâce à la diversification de ses enseignements 
(notamment techniques). Un des points forts du livre consiste d’ailleurs à souligner, à 
partir des années 1980, la communauté de destin de ces deux universités face à la 
montée de l’intolérance hindoue, mais aussi à  la montée de différents courants 
politiques de l’Islam radical sur leurs campus.   

Fin 1992,  la destruction de la mosquée d’Ayodhya qui « couronne » la grande 
mobilisation populaire des nationalistes hindous plonge les étudiants dans un sentiment 
de désarroi et de vulnérabilité, suscitant différentes stratégies qui vont d’un repli 
« apolitique » dans la sphère religieuse privée (le courant quiétiste) à l’affirmation 
identitaire sur le mode d’une radicalité plus agressive. Cependant, contrairement aux 
approches focalisées sur la radicalisation des musulmans et la polarisation identitaire 
de la société indienne, l’auteure insiste sur la manière dont différents courants 
idéologiques et débats de société ont, au-delà des problématiques plus spécifiques aux 
musulmans, marqué la vie intellectuelle de ces campus. On constate ainsi un 
enracinement fort et continu des différents courants de la mouvance étudiante marxiste 
qui y sont solidement implantés, en particulier à AMU, à l’instar de nombreuses autres 
universités d’Inde du Nord. 



Compte rendu 

- 47 -  
 

Tandis que le registre communautaire mobilisé dans les années 1980 perd en 
efficacité, c’est souvent en lien avec d’autres thèmes plus universels comme le retard 
pris par la communauté sur un plan socio-économique et éducatif, que l’institution tente 
de défendre son existence au cours des décennies suivantes. Cela transparaît à nouveau 
avec le mouvement sans précédent de Shaheen Bagh de l’hiver 2020 qui s’est appuyé 
sur la défense du sécularisme pour contrer la tentative plus ou moins explicite du 
gouvernement Modi de priver un grand nombre de musulmans de leurs droits. 

Grâce à ce livre, on comprend que le fait que ce mouvement contre le 
Citizenship Amendment Act et le National Register of Citizens soit né simultanément 
sur ces deux campus – avant de faire des émules dans tout le pays – n’est pas un hasard. 
Sa lecture s’avère donc d’une grande actualité et d’un véritable intérêt pour permettre 
de contextualiser précisément ce mouvement de défense de la Constitution qui a pris de 
nombreux observateurs par surprise. Cela permet ainsi de mieux contextualiser la 
manière, dont  les étudiant.es musulman.es de ces campus se sont mobilisés autour 
d’Ambedkar. En effet, bien qu’il fut le principal responsable des travaux de la 
Constitution, ce dernier était jusque-là resté un symbole associé aux revendications des 
Dalits. 

L’attention de l’auteure aux débats idéologiques et aux évolutions internes de 
ces universités et le lien qu’elle fait avec les débats dans le reste de la société permettent 
en réalité de mieux appréhender la diversité des courants politiques sur ces campus (y 
compris le mouvement ambedkariste, dont la présence à AMU est brièvement 
mentionnée dans les années 1960, et qui mériterait un approfondissement). Lors de la 
mobilisation de 2020, la répression violente et disproportionnée contre ces deux campus  
a officialisé l’hostilité du gouvernement Modi à leur égard. Elle n’est cependant pas 
parvenue à décourager la volonté d’articuler la défense des droits des musulmans  dans 
un cadre légaliste. Cela témoigne du fort enracinement d’une culture démocratique sur 
ces campus, que ce livre permet de replacer dans une longue durée. De même, le long 
chapitre consacré à la place qu’y occupent les femmes (dont l’éducation est conçue non 
pas comme un facteur d’émancipation, mais comme un atout pour l’ascension sociale 
des familles) permet de mieux appréhender le rôle de premier ordre de ces dernières 
dans cette mobilisation, qui ne s’est d’ailleurs pas privée de subvertir ce cadre initial. 

Enfin, l’attention portée à l’ancrage territorial de JMI est particulièrement 
pertinente: en plus du personnel et des étudiant.es  qui s’y sont installé.es pour pallier 
à l’absence de logements sur ce campus, de nombreuses familles musulmanes ont été 
attirée dans ces colonies adjacentes, afin de faire bénéficier à leurs familles d’un 
environnement propice à l’éducation, y compris via les cours du soir qui y sont 
dispensés. Avec la croissance urbaine de la métropole, ce territoire s’est ainsi 
transformé en une des principales zones de peuplement musulman à Delhi. La forte 
présence des étudiant.es musulman.es dans ces quartiers ainsi que les liens organiques 
qui se sont développés avec l’université permettent en outre de mieux comprendre 
l’origine du mouvement de Shaheen Bagh, qui tire son nom d’une de ces colonies. 



« Savoirs, Discours et Création :  Imaginer l’« Autre » - perspectives de l’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025). 
 

- 48 -  
 

Fuyant les violences policières, les étudiant.es de JMI sont en effet venu.es s’y réfugier 
et y ont installé un campement sur une voie express avec le soutien actif de la population 
locale, un exemple rapidement imité dans de nombreuses localités musulmanes du 
pays. 

Un des points manquants de cette étude reste cependant l’analyse plus détaillée 
de la présence importante des étudiant.es et enseignant.es non-musulman.es sur ces 
campus, souvent vécue comme une menace pour le caractère musulman de ces 
institutions. Les quotas qui se sont appliqués dans toutes les autres universités publiques 
dès l’indépendance en faveur des Scheduled Castes et Scheduled Tribes, puis des Other 
Backward Castes dès les années 1990, n’y ont donc pas été appliqués afin de conserver 
cet héritage. Un flou subsiste sur l’aspect juridique de cet évitement, qui place de fait 
ces institutions nationales dans un régime d’exception. Or, cela contribue à les fragiliser 
politiquement en offrant des arguments à la critique du « pseudo-sécularisme » du 
Congrès portée par l’extrême droite, tout en coupant ces universités des Dalits dont le 
soutien s’est toujours avéré précieux pour contrer électoralement l’extrême droite. À 
l’instar du chapitre sur les femmes, il aurait été intéressant  d’avoir un aperçu de ces 
étudiant.es et du personnels non musulman.es (notamment du point de vue de leur 
appartenance de caste et de classe), et de rendre compte de leur expérience inversée en 
tant que minorités sur ces campus à majorité musulmane. Cela n’en reste pas moins un 
éclairage nouveau sur l’Inde contemporaine et la manière dont le sécularisme s’est 
traduit concrètement. Il apporte un point de vue d’acteurs impliqués dans les évolutions 
de la minorité musulmane, dont les débats internes et les positionnements s’avèrent 
réellement utiles à la prise en compte de leur agency.  

Nicolas Jaoul 
Laboratoire d’Anthropologie Politique, 

CNRS-EHESS, Paris (France). 


