COMPTE RENDU

Laurence Gautier (2024) Between Nation and ‘Community’. Muslim Universities and
Indian Politics after Partition, Cambridge : Cambridge University Press, 467 pages'.

Le Muhammadan Anglo-Oriental College, fondé a Aligarh (dans I’actuel Uttar
Pradesh, a 150 km de la capitale) en 1875, devint Aligarh Muslim University (AMU)
en 1920. Suite a la chute de I’Empire moghol, son fondateur Syed Ahmad Khan
entendait enrayer le déclin politique des musulmans en formant une ¢élite administrative
et politique adaptée aux nouvelles conditions du Raj. En 1920, en pleine mobilisation
nationaliste, d’anciens ¢€léves progressistes d’AMU engagés dans le mouvement
Khilafat et influencés par Gandhi fonderent a leur tour Jamia Millia Islamia (JMI) dans
la périphérie rurale de Delhi.

Si ces universités musulmanes ont fait 1’objet de plusieurs travaux
universitaires concernant I’époque coloniale, leur destin apres 1’indépendance de I’Inde
et la partition était resté¢ peu étudié, et d’une maniére trop proche de la perspective
nehruvienne (comme chez Mushirul Hasan). A partir de ce constat, ce livre entend
montrer comment ces universités fondées et financées par les €lites musulmanes puis
nationalisées ont défendu une citoyenneté de plein droit des musulmans, en tant que
musulmans et non pas en dépit de leur appartenance communautaire.

Cette these solidement étayée permet de battre en bréche le stéréotype d’une
communauté musulmane mise a I’écart de la construction nationale suite a la partition
et entierement repliée sur elle-méme. Portant principalement sur la mise en pratique et
les ajustements par rapport au sécularisme nehruvien dont dépend cette place dans une
société majoritairement hindoue, la réflexion se situe dans le sillage de Talal Assad
(2003) qui pointe la suspicion des états modernes a vocation universaliste vis-a-vis des
minorités religieuses, en raison d’ allégeances communautaires nécessairement plus
visibles et jugées déviantes.

Tiré d’une thése d’histoire contemporaine réalisée a Cambridge, ce livre
mobilise une diversité de sources dont de nombreux entretiens qui permettent d’accéder
a ’expérience vécue et au ressenti des anciens responsables, enseignants et étudiants.
Se démarquant d’une conception trop verticale de la modernité politique chez Assad,
I’auteure nous invite a cesser de considérer le projet nehruvien comme un modele
imposé d’en haut. Elle propose plutdt de 1’étudier a partir des débats et des tensions
intellectuelles qui ont traversé ces institutions communautaires, dont la singularité est
de continuer a se donner un role de représentation hérit¢ de la gouvernementalité
coloniale, tout en se conformant au cadre de la modernité nehruvienne.

! © Ce compte rendu est sous I'égide de la licence CC BY-NC-ND.

- 45 -



« Savoirs, Discours et Création : Imaginer I’« Autre » - perspectives de I’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025).

Similaires de par leur projet d’intégration des musulmans a la nation pour
laquelle elles entendent jouer un rdle de laboratoires politiques, ces deux institutions
divergent néanmoins dans leur maniére de concevoir ce role, reflétant ainsi certaines
ambiguités de la doctrine nehruvienne. Celle-ci a en effet entretenu un flou entre 1’idéal
d’une nation-creuset délégitimant toute allégeance communautaire susceptible de
diviser la nation et un cadre tolérant et protecteur permettant a chaque religion d’exister
publiquement.

La comparaison entre ces deux universités, qui, pour simplifier, incarneraient
ces deux conceptions différentes, donne a voir deux manieres de se positionner en tant
que minorité. Alors que la JMI est en adéquation avec le progressisme nehruvien dont
elle partage les idéaux et la critique du communautarisme, AMU continue a porter
I’héritage plus élitiste et conservateur de ses fondateurs et a se positionner comme
porte-parole des musulmans a 1’échelle nationale.

De¢s lors, la faiblesse du soutien du régime nehruvien a la JMI, qui semble prise
pour acquise, est révélatrice d’une absence de soutien officiel aux militants des
minorités les plus acquises a ses idéaux. En comparaison, malgré le stigmate 1i¢ a son
engagement passé avec la Muslim League et le mouvement pour le Pakistan, AMU
parvient a s’imposer de facon quasi-naturelle comme un interlocuteur privilégié par le
régime. Le parti du Congrés continuera ainsi, pour des raisons principalement
¢lectorales consistant a capter le vote des musulmans, a miser sur ce symbole
communautaire dont la 1égitimité aupres des €lites traditionnelles musulmanes est forte.
Cette inégalité de traitement entre les deux universités contribue ainsi a 1’effacement
relatif d’une voie plus émancipatrice, sociale et innovatrice en matiere de pédagogie
portée par JMI, qui se réoriente alors vers les besoins en formation d’une classe
moyenne musulmane émergente grace a la diversification de ses enseignements
(notamment techniques). Un des points forts du livre consiste d’ailleurs a souligner, a
partir des années 1980, la communauté de destin de ces deux universités face a la
montée de I’intolérance hindoue, mais aussi a la montée de différents courants
politiques de I’Islam radical sur leurs campus.

Fin 1992, la destruction de la mosquée d’ Ayodhya qui « couronne » la grande
mobilisation populaire des nationalistes hindous plonge les étudiants dans un sentiment
de désarroi et de vulnérabilité, suscitant différentes stratégies qui vont d’un repli
« apolitique » dans la sphere religieuse privée (le courant quiétiste) a 1’affirmation
identitaire sur le mode d’une radicalité plus agressive. Cependant, contrairement aux
approches focalisées sur la radicalisation des musulmans et la polarisation identitaire
de la société indienne, I’auteure insiste sur la maniére dont différents courants
idéologiques et débats de société ont, au-dela des problématiques plus spécifiques aux
musulmans, marqué la vie intellectuelle de ces campus. On constate ainsi un
enracinement fort et continu des différents courants de la mouvance étudiante marxiste
qui y sont solidement implantés, en particulier a AMU, a I’instar de nombreuses autres
universités d’Inde du Nord.

- 46 -



Compte rendu

Tandis que le registre communautaire mobilisé¢ dans les années 1980 perd en
efficacité, ¢’est souvent en lien avec d’autres thémes plus universels comme le retard
pris par la communauté sur un plan socio-économique et éducatif, que I’institution tente
de défendre son existence au cours des décennies suivantes. Cela transparait a nouveau
avec le mouvement sans précédent de Shaheen Bagh de I’hiver 2020 qui s’est appuyé
sur la défense du sécularisme pour contrer la tentative plus ou moins explicite du
gouvernement Modi de priver un grand nombre de musulmans de leurs droits.

Grace a ce livre, on comprend que le fait que ce mouvement contre le
Citizenship Amendment Act et le National Register of Citizens soit né¢ simultanément
sur ces deux campus — avant de faire des émules dans tout le pays — n’est pas un hasard.
Sa lecture s’aveére donc d’une grande actualité et d’un véritable intérét pour permettre
de contextualiser précisément ce mouvement de défense de la Constitution qui a pris de
nombreux observateurs par surprise. Cela permet ainsi de mieux contextualiser la
maniere, dont les étudiant.es musulman.es de ces campus se sont mobilisés autour
d’Ambedkar. En effet, bien qu’il fut le principal responsable des travaux de la
Constitution, ce dernier €tait jusque-la resté un symbole associé aux revendications des
Dalits.

L’attention de I’auteure aux débats idéologiques et aux évolutions internes de
ces universités et le lien qu’elle fait avec les débats dans le reste de la société permettent
en réalité de mieux appréhender la diversité des courants politiques sur ces campus (y
compris le mouvement ambedkariste, dont la présence a AMU est bricvement
mentionnée dans les années 1960, et qui mériterait un approfondissement). Lors de la
mobilisation de 2020, la répression violente et disproportionnée contre ces deux campus
a officialisé 1’hostilité du gouvernement Modi a leur égard. Elle n’est cependant pas
parvenue a décourager la volonté d’articuler la défense des droits des musulmans dans
un cadre 1égaliste. Cela témoigne du fort enracinement d’une culture démocratique sur
ces campus, que ce livre permet de replacer dans une longue durée. De méme, le long
chapitre consacré a la place qu’y occupent les femmes (dont 1’éducation est congue non
pas comme un facteur d’émancipation, mais comme un atout pour 1’ascension sociale
des familles) permet de mieux appréhender le role de premier ordre de ces dernieres
dans cette mobilisation, qui ne s’est d’ailleurs pas privée de subvertir ce cadre initial.

Enfin, I’attention portée a I’ancrage territorial de JMI est particuliérement
pertinente: en plus du personnel et des étudiant.es qui s’y sont installé.es pour pallier
a I’absence de logements sur ce campus, de nombreuses familles musulmanes ont été
attirée dans ces colonies adjacentes, afin de faire bénéficier a leurs familles d’un
environnement propice a I’éducation, y compris via les cours du soir qui y sont
dispensé€s. Avec la croissance urbaine de la métropole, ce territoire s’est ainsi
transformé en une des principales zones de peuplement musulman a Delhi. La forte
présence des étudiant.es musulman.es dans ces quartiers ainsi que les liens organiques
qui se sont développés avec I'université permettent en outre de mieux comprendre
I’origine du mouvement de Shaheen Bagh, qui tire son nom d’une de ces colonies.

-47 -



« Savoirs, Discours et Création : Imaginer I’« Autre » - perspectives de I’Inde et du Canada », RIAS, 2/2 (2025).

Fuyant les violences policieres, les étudiant.es de JMI sont en effet venu.es s’y réfugier
ety ont installé¢ un campement sur une voie express avec le soutien actif de la population
locale, un exemple rapidement imité dans de nombreuses localités musulmanes du

pays.

Un des points manquants de cette étude reste cependant 1’analyse plus détaillée
de la présence importante des étudiant.es et enseignant.es non-musulman.es sur ces
campus, souvent vécue comme une menace pour le caractére musulman de ces
institutions. Les quotas qui se sont appliqués dans toutes les autres universités publiques
des I’indépendance en faveur des Scheduled Castes et Scheduled Tribes, puis des Other
Backward Castes dés les années 1990, n’y ont donc pas été appliqués afin de conserver
cet héritage. Un flou subsiste sur ’aspect juridique de cet évitement, qui place de fait
ces institutions nationales dans un régime d’exception. Or, cela contribue a les fragiliser
politiquement en offrant des arguments a la critique du « pseudo-sécularisme » du
Congres portée par I’extréme droite, tout en coupant ces universités des Dalits dont le
soutien s’est toujours avéré précieux pour contrer électoralement 1’extréme droite. A
I’instar du chapitre sur les femmes, il aurait été intéressant d’avoir un apergu de ces
¢tudiant.es et du personnels non musulman.es (notamment du point de vue de leur
appartenance de caste et de classe), et de rendre compte de leur expérience inversée en
tant que minorités sur ces campus a majorité musulmane. Cela n’en reste pas moins un
¢éclairage nouveau sur I’Inde contemporaine et la manic¢re dont le sécularisme s’est
traduit concretement. Il apporte un point de vue d’acteurs impliqués dans les évolutions
de la minorit¢ musulmane, dont les débats internes et les positionnements s’aveérent
réellement utiles a la prise en compte de leur agency.

Nicolas Jaoul

Laboratoire d’Anthropologie Politique,
CNRS-EHESS, Paris (France).

- 48 -



