
 

Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud 

« Bombay » :  
Des notes de terrain au roman    
Nicolas Jaoul  

Volume 3, numéro 1-2, 2025-2026.  

Écrire le terrain en Asie du Sud. Vers un tournant alternatif ?  

URL : https://edition.uqam.ca/rias/article/view/3710/version/3977 

	

	

	

	

	

	

	

 

Résumé de l'article  

Dans son roman qui réactualise son travail de thèse, l’Anthropologue Marie-Caroline 
Saglio réactualise son ethnographie des bidonvilles de Mumbai. Son personnage 
principal, un jeune idéaliste qui cherche à implanter un projet de rentabilisation du 
traitement des ordures pour le compte d’une grande entreprise britannique, se confronte 
à la violence sociale, environnementale et politique qui s’est installée dans sa ville. 
L’entretien aborde les enjeux et les possibilités offertes par le passage de l’ethnographie 
à l’écriture romanesque à travers les thèmes suivants :  comment la littérature sur Mumbai 
a-t-elle influencé l’écriture ? Qu’est-ce que la fiction change dans le rapport au matériau 
ethnographique ? Qu’est-ce que cela permet par rapport à l’écriture scientifique ? 
Comment l’imagination littéraire peut-elle s’adosser à la réalité observée par 
l’ethnographe ? Et quelles perspectives en tirer pour l’Anthropologie ? 

Mots clés :  Mumbai, écriture alternative, environnement, roman ethnographique.  

 

 

 

 

Éditeur(s)  
Revue interdisciplinaire sur l’Asie du Sud 

ISSN  2817-7770 

Découvrir la revue  

 

Citer cet article  

Jaoul, N. (2026). « ‘Bombay’ : des notes de terrain au roman ». Revue 
interdisciplinaire sur l’Asie du Sud, 3(1-2), 139–149.  

 

Tous droits réservés ©   

https://edition.uqam.ca/rias


 

- 139 -  

« Bombay » : des notes de terrain au roman1 

Nicolas Jaoul2 

Résumé  

Dans son roman qui réactualise son travail de thèse, l’Anthropologue Marie-Caroline 
Saglio réactualise son ethnographie des bidonvilles de Mumbai. Son personnage 
principal, un jeune idéaliste qui cherche à implanter un projet de rentabilisation du 
traitement des ordures pour le compte d’une grande entreprise britannique, se confronte 
à la violence sociale, environnementale et politique qui s’est installée dans sa ville. 
L’entretien aborde les enjeux et les possibilités offertes par le passage de l’ethnographie 
à l’écriture romanesque à travers les thèmes suivants :  comment la littérature sur 
Mumbai a-t-elle influencé l’écriture ? Qu’est-ce que la fiction change dans le rapport 
au matériau ethnographique ? Qu’est-ce que cela permet par rapport à l’écriture 
scientifique ? Comment l’imagination littéraire peut-elle s’adosser à la réalité observée 
par l’ethnographe ? Et quelles perspectives en tirer pour l’Anthropologie ? 

Mots clés : Mumbai, écriture alternative, environnement, roman ethnographique. 

Abstract 

In her novel, which draws on her doctoral thesis, anthropologist Marie-Caroline Saglio 
revisits her ethnography of the slums of Mumbai. Her main character, a young idealist 
seeking to implement a project to make waste treatment profitable on behalf of a large 
British company, is confronted with the social, environmental, and political violence 
that has taken hold in his city. The interview addresses the challenges and opportunities 
presented by the transition from ethnography to novel writing through the following 
themes: How has literature about Mumbai influenced the writing? How does fiction 
change the relationship to ethnographic material? What does this allow in relation to 
scientific writing? How can literary imagination draw on the reality observed by the 
ethnographer? And what perspectives can be drawn from this for anthropology? 

Keywords : Mumbai, Alternative writing, Environment, Ethnographic novel. 

 
1 © Cet article est sous l'égide de la licence CC BY-NC-ND.  
2 Nicolas Jaoul est chercheur CNRS au Laboratoire d’Anthropologie Politique (Paris). Il est spécialisé 
sur l’ethnographie du mouvement des Dalits dans différents contextes historiques, régionaux et 
idéologiques. Il a également réalisé deux films documentaires et réfléchi à l’apport du cinéma 
ethnographique et de la littérature aux sciences sociales. 



 

- 140 -  

Interview de Marie-Caroline Saglio, anthropologue et romancière, auteure de 
Bombay (Paris, Serge Safran, 2023), par Nicolas Jaoul, anthropologue et 

réalisateur de films documentaires 

Marie-Caroline Saglio est anthropologue, professeure à l’Institut national des 
langues et civilisations orientales (INALCO), directrice de l’Institut Convergence 
Migrations-CNRS, mais aussi psychologue exerçant dans le service de la consultation 
de psychotraumatisme avec des exilés de l'hôpital Avicenne. Sa thèse portait sur les 
travailleurs du cuir « intouchables » (ou dalits) de Dharavi (Mumbai), réputé comme le 
plus grand bidonville d’Asie (Saglio, 2002, 2013). Après un travail comparatif sur les 
bidonvilles indiens et brésiliens, elle s’est penchée sur les enjeux de la traduction dans 
l’accueil des migrants en France.  

En 2023, elle signe un roman où elle renoue avec son ethnographie des 
bidonvilles de Mumbai. Pourtant, elle préfère utiliser l’ancien nom colonial, Bombay, 
qui a été changé après l’arrivée au pouvoir dans l’État du Maharashtra en 1996 de la 
Shiv Sena, un parti d’extrême droite pro-régionaliste rallié à l’hindouisme 
politique. Cet ancien nom, qui donne son titre au roman, évoque ainsi le souvenir d’une 
Inde antérieure aux mobilisations des nationalistes hindous de 1992, qui ont 
accompagné le tournant néolibéral de 1991 et marqué une nouvelle période 
d’instrumentalisation des tensions communautaires entre hindous et musulmans, dont 
Bombay a particulièrement souffert (Heuzé, 2000 ; Menon, 2012). 

Le récit de Marie-Caroline Saglio raconte le retour en Inde, à la suite d’une 
déception amoureuse, d’un jeune ingénieur, Shiv, expatrié en Angleterre. Chargé par 
une grande entreprise britannique de mettre en place un projet de rentabilisation du 
traitement des ordures d’une immense décharge de Mumbai, Gandapur, Shiv est 
confronté à l’insalubrité extrême des conditions de vie et de travail des travailleurs 
migrants issus d’autres régions du pays, mais aussi à la violence des milices du 
mouvement hindouiste de protection de la vache. Il est aussi confronté à son propre 
échec amoureux avec une jeune femme parsie qui, obéissant au diktat du 
communautarisme, a préféré se ranger aux pratiques du mariage arrangé.   

Dans cet entretien, nous n’évoquerons le contenu de ce roman que de manière 
sommaire, pour nous focaliser sur l’expérience d’écriture alternative qu’il met en 
œuvre, en tant que pas de côté des chercheur.euses vers des formes non académiques 
de restitution de la recherche. Nous nous concentrerons plus particulièrement sur 
les enjeux et les possibilités offertes par le passage de l’ethnographie à l’écriture 
romanesque : que fait la fiction à l’écriture ethnographique ? 

*** 

 

 



« Écrire le terrain en Asie du Sud. Vers un tournant alternatif ? », RIAS, 3/1-2 (2025-2026). 
 

- 141 -  

Nicolas Jaoul : Quand as-tu élaboré ce projet de livre et combien de temps t’a pris son 
écriture ? 

Marie-Caroline Saglio : J’ai mis les pieds en Inde en 1991 à Delhi, en 1992 à Pune et 
à Bombay. Au début de l’année suivante, Bombay vivait des violences politiques 
intercommunautaires inouïes qui la fracturaient, laissant le stigmate du trauma dans 
chaque maison et famille, et notamment dans le bidonville (slum en anglais) de Dharavi, 
un de mes terrains de thèse. 

Après un premier livre sur l’organisation économique et sociale de Dharavi 
(Intouchable Bombay, le bidonville des travailleurs du cuir, 2002), puis un second dix 
ans plus tard qui explorait le nexus politico-financier mis en place autour de l’espace 
du bidonville le plus convoité d’Inde (Dharavi, From megaslum to urban paradigm, 
2013), je me suis demandé ce qu’apporterait une nouvelle réflexion, une décennie plus 
tard, sur l’espace du bidonville et de ses habitants, des dalits pour la majorité. Je voulais 
donner à voir ce qu’avait changé l’ère Modi, comment les premières fractures avaient 
désormais laissé place à la violence directe, visible et archaïque, en même temps que le 
slum continuait à offrir un espace de résistance et de croissance économique. En effet, 
depuis 2014, l’Inde connaît une augmentation des violences communalistes, 
notamment entre hindous et musulmans – comme en témoignent les pogroms 
antimusulmans de Delhi en 2020. Les lois controversées sur la citoyenneté ou la 
protection des vaches ont entraîné des violences, notamment des lynchages de 
musulmans et de dalits qui transportaient du bœuf. Une forme d’urgence politique 
m’enjoignait d’écrire un texte plus accessible, pour un public plus large.  

J’avais encore des bribes de textes et de nombreuses notes personnelles réunies 
pendant trente ans. J’ai donc commencé à écrire en 2018 ce texte qui ressemblait 
initialement à un carnet de voyage organisé thématiquement. Début 2020, je l’ai donné 
à lire à une éditrice qui m’a vivement conseillé de le recomposer en roman, car elle y 
percevait une intrigue et une tension romanesques. Sa proposition faisait écho à ma 
propre conception de l’enquête de terrain, qui me semble dans sa temporalité et dans sa 
quête proche de l’enquête policière, poursuivant ainsi une énigme. De fait, en 
ethnologie, il faut retourner la réalité, trouver la bonne clé de lecture pour la déchiffrer 
tout en forgeant ses propres outils méthodologiques et théoriques. Il m’a fallu quatre 
ans pour écrire ce livre.    

NJ : Avais-tu en tête des modèles qui auraient pu inspirer ta démarche ? 

MCS : Dans son livre L’Adieu au voyage, V. Debaene montre à quel point les 
ethnologues, jusque dans les années 1970, proposaient souvent, en sus de leur 
production académique, un second livre, littéraire cette fois. Il s’agissait ainsi de 
s’émanciper du régime de vérité scientifique pour placer, au centre de l’expérience 
ethnologique, la subjectivité de l’auteur.rice par son écriture. Cette proposition, 
historiquement ancrée dans les grandes heures de l’ethnologie française du XXe siècle, 
évoque mon expérience personnelle : j’ai toujours eu recours à deux types de notes de 



« "Bombay" : des notes de terrain au roman »  
 

- 142 -  

terrain, toujours eu deux types de carnets : celui réservé au futur article scientifique et 
l’autre, plus personnel, relatant des impressions plus intimes, le monde d’affects, de 
sons et d’odeurs, de rencontres… 

NJ : Bombay est une ville connue pour ses productions de cinéma Bollywood, qui ont 
largement célébré le tournant néolibéral et consumériste du pays et de ses classes 
moyennes. Mais elle a également inspiré nombre d’œuvres littéraires, parfois sombres 
et animées par une fascination pour cette métropole. Véritable carrefour des cultures 
régionales du pays, elle symbolise souvent chez ces auteur.rices la modernité indienne, 
mais aussi sa violence, ses mafias et ses inégalités abyssales. Ta propre démarche, qui 
consiste à explorer le monde précaire et insalubre des bidonvilles et du travail sur les 
décharges, doit-elle quelque chose à ces œuvres littéraires ? 

MCS : Sans aucun doute, toute écriture est palimpseste, G. Genette l’a bien montré, et 
un texte recèle toujours mille influences sans même que l’auteur.rice en ait conscience. 
Je lis beaucoup sur Bombay, et notamment sur les grandes sagas des bas-fonds, de 
Shantaram (de G. D. Roberts) à Bombay: Maximum City (de Suketu Mehta) ou au 
Seigneur de Bombay (de Vikram Chanda), ou encore les romans qui offrent un aperçu 
de la violence sociale de cette ville, comme Pas de dieu en vue (Tyrewala), Le Dernier 
homme de la tour (A. Adiga) ou Narcopolis (J. Thayil). À l’origine de la littérature sur 
Bombay, on trouve les fondateurs que furent Salman Rushdie et Rohinton Mistry, que 
j’ai lus il y a vingt ans. Je n’ai pas souhaité relire ces deux auteurs pour écrire Bombay, 
précisément pour ne pas être sous l’influence de leurs imaginaires, et je ne me suis 
aperçue que tardivement que je l’étais pourtant. Par exemple, affubler mes personnages 
de tares physiques (Shiv et Mukut) et mentales (Serafina) était sans doute une influence 
de Salman Rushdie, pour illustrer cette écriture palimpseste. Une autre littérature très 
présente dans mon roman est la littérature dalit en marathi, notamment la poésie. Enfin, 
le poète Arun Kolatkar fait partie des compagnonnages importants, car il m’a permis 
de penser Bombay comme le véritable protagoniste du roman et son espace-temps 
comme un « long temps d’exil dans le désert d’une décharge », d’où l’épitaphe tirée de 
ses vers sur la ville. 

NJ : Au-delà de ces inspirations littéraires, ton expérience d’ethnographe des 
bidonvilles de Bombay a-t-elle été une matière suffisante ? As-tu été amenée à 
compléter tes anciennes notes de terrain par de nouvelles enquêtes pour les besoins 
spécifiques du roman ? 

MCS : Le matériau, je l’avais, il était d’ailleurs trop important. J’avais mille rencontres, 
histoires, personnages à raconter. En revanche, j’ai eu besoin de passer plusieurs 
semaines, notamment en 2019, pour retrouver la sensualité propre à Bombay, les 
odeurs, les sons ; j’ai refait le chemin des trains vers la décharge de Deonar pour écrire 
le passage correspondant, je suis retournée dans l’abattoir à proximité, j’ai passé des 
heures à observer les dabbawallas (qui livrent les déjeuners faits maison sur les lieux 
de travail, ndlr). Cela m’a été nécessaire pour éprouver à nouveau les scènes, les rendre 
suffisamment sensibles pour ensuite les décrire. J’ai poursuivi ainsi, en mobilisant mes 



« Écrire le terrain en Asie du Sud. Vers un tournant alternatif ? », RIAS, 3/1-2 (2025-2026). 
 

- 143 -  

notes et l’imaginaire le plus sensuel possible, notamment depuis la France, comme le 
COVID m’interdisait de retourner en Inde où j’aurais préféré écrire. 

La seule « enquête » que j’ai dû faire pour l’ouvrage concerne l’aspect plus 
environnemental de la décharge et de ses poisons : je ne connais pas particulièrement 
la problématique écologique en Inde autrement que par mes entretiens avec les 
chiffonniers et recycleurs de Dharavi. J’ai donc lu et demandé des précisions à des 
spécialistes, notamment à Rémi de Bercegol, que je remercie de sa patience et de sa 
générosité, pour m’avoir expliqué le fonctionnement des décharges en Inde et leurs 
réseaux de travail. 

NJ : Qu’est-ce que le passage de l’écriture scientifique au roman change dans le rapport 
au matériau ethnographique ? As-tu ressenti une tension entre un protocole de recherche 
en anthropologie qui veut que l’on n’écrive notre ethnographie qu’à partir de ce que 
l’on a observé ou entendu et vérifié dans nos enquêtes, et le passage à la fiction, qui 
offre la liberté d’inventer des situations et des détails pour le besoin du récit ? 

MCS : La littérature – le roman, la fiction – est synonyme de liberté. C’est une prise de 
liberté étourdissante. Je pars du principe que, dans le roman, on peut tout dire et tout 
écrire : on est alors le maître de son monde. Et bien sûr l’écrivain.e se fixe lui-même 
ses propres règles, il a sa propre boîte à outils. La démarche entre écriture du ou de la 
chercheur.euse et écriture du ou de la romancier.ère me paraît donc inverse, en ce qui 
me concerne en tout cas. L’article académique possède son propre format, ses 
contraintes logiques et formelles. Je n’ai donc pas ressenti de tension en écrivant 
Bombay, puisque j’étais dans une démarche radicalement différente. D’ailleurs, dans 
l’écriture romanesque, on est dans le plaisir de l’écriture, ce qui n’est pas 
nécessairement le cas quand on écrit un texte scientifique. 

Toutefois, la double question de la véracité et de la légitimité, donc de l’éthique 
du ou de la chercheur.euse quand il ou elle se fait romancier.ère, m’a rattrapée. J’ai 
décidé de ne raconter que ce que j’avais vécu, moi-même (Bombay sous la mousson 
devenue Atlantide, l’abattoir en temps d’interdiction d’abattre, de détenir et de 
consommer de la viande de bœuf, etc.), les événements qui m’avaient été directement 
rapportés par mes interlocuteurs (la dai accoucheuse, les militants de la cause LGBT, 
etc.) ou que j’avais lus dans les journaux (l’incendie de la décharge, l’attaque du train, 
la mort par formaline1 d’un membre de l’administration, etc.). J’avais parfois mené des 
enquêtes approfondies sur le sujet, par exemple sur l’abattoir et le beef ban2. Pour les 

 
1 La formaline ou formol est issu du composé chimique méthanal et est utilisée notamment dissoute dans 
l’eau, pour des usages industriels ; de conservation de matières organiques (cadavres) ou encore comme 
désinfectant.  
2 Le beef ban fait ici référence à la campagne politique menée par le gouvernement hindouiste depuis le 
début des années 2000 qui, au nom de la défense de la vache sacrée, a fait interdire la vente et l'achat de 
bétail destiné à l'abattage à travers l'Inde, en vertu des lois sur la prévention de la cruauté envers les 
animaux. Sur 28 États, 20 ont ou ont eu des lois régulant l’abattage des bovidés et leur vente sur les 
marchés. En 2017, la question a fait l’objet d’une importante campagne politique pro hindouiste ravivant 
les tensions contre les très basses castes et les musulmans accusés de consommer du bœuf.  



« "Bombay" : des notes de terrain au roman »  
 

- 144 -  

autres éléments, j’ai vérifié les sources de sorte qu’aucun élément du récit ne soit 
inventé. Le fond est vrai, le traitement est romanesque. Je ne raconte pas n’importe 
quoi. En revanche, je présente, de manière romanesque, ma vision de Bombay sous 
l’ère Modi. 

Pour ce qui est de la légitimité, il me semble que celle du ou de la 
chercheur.euse, son rapport à l’objet d’étude et à la parole des enquêté.es, se posent très 
différemment de celle de l’écrivain.e qui est à lui-même et à elle-même sa propre 
instance de légitimation. Ici, ma légitimité relève plus du rapport sensible et intime que 
j’entretiens avec l’Inde depuis des décennies que d’une légitimité scientifique qui 
concernerait le ou la chercheur.euse et serait cautionnée par une méthodologie 
rigoureuse. 

NJ : Ce roman est-il pour toi ce qu’on appelle communément une œuvre de 
« vulgarisation » ? Est-ce aussi une manière de pouvoir dire quelque chose qui 
trouverait difficilement sa place dans l’écriture scientifique ?  

MCS : Je n’ai pas eu l’impression de faire de la vulgarisation ni du journalisme 
ethnographique, j’ai eu l’impression d’écrire un roman, ce qui veut dire deux choses : 
un traitement spécifique de la temporalité d’une part, un travail sur l’écriture d’autre 
part. Jamais je n’aurais pu faire passer par l’écriture des sciences sociales le viol d’une 
fillette brahmane, le lynchage d’un musulman ou l’entraînement des jeunes vigilants, 
qui se présentent comme des justiciers agissant au nom de l’hindouité, car je n’ai pas 
particulièrement enquêté sur ces questions en tant que chercheuse. Je parle en revanche 
de ce que j’ai vu, vécu ou ressenti au cours des événements. Le matériau est donc traité 
non pas comme source scientifique mais comme élément sensible, et s’insère dans la 
fiction romanesque.    

NJ : Après avoir lu ton roman, j’ai lu ton article sur l’abattoir de Deonar (Saglio, 2009). 
Il est évident que, bien que tu changes son nom et sa localisation dans le roman (où cela 
devient Gandapur), tu t’inspires assez précisément de cette enquête pour écrire ce 
passage du roman. Il m’a même semblé que ta description de l’abattoir et des tensions 
politiques qu’il cristallise développait une simple remarque de cet article, où tu évoques 
beaucoup plus brièvement les potentielles instrumentalisations politiques de cet 
abattoir. On trouve ainsi dans le roman une description beaucoup plus détaillée de son 
organisation spatiotemporelle autour des différents types d’animaux, qui correspondent 
aussi à différents types de cultures de l’abattage, et qui recoupe finalement les 
différentes communautés religieuses, notamment musulmanes, hindoues et juives, des 
employé.es. Au-delà de sa trame romanesque qui fonctionne bien et de ses personnages 
bien incarnés, la plus grande qualité de ton roman réside pour moi précisément dans 
l’excellente qualité littéraire des descriptions extrêmement vivantes et précises de 
certains lieux de la ville. C’est le cas de l’abattoir (p. 134-145), mais aussi de la 
décharge de Gandapur et de la vie dans le bidonville adjacent (p. 153-172), pour me 
limiter à ces exemples… Faut-il y voir la confirmation, à l’échelle de ton propre travail, 
de ce que disent Bensa et Pouillon dans Terrains d’écrivains (2012), à savoir que le 



« Écrire le terrain en Asie du Sud. Vers un tournant alternatif ? », RIAS, 3/1-2 (2025-2026). 
 

- 145 -  

roman social dépasserait l’anthropologie dans sa capacité de description 
ethnographique ? Qu’en est-il selon toi de cette polémique ? 

MCS : Les frontières entre roman social et roman anthropologique sont minces. On sait 
bien que certains romans de Zola sont de véritables morceaux ethnographiques, 
notamment parce qu’ils reposent sur une qualité d’observation très fine et un rendu 
descriptif parfois cru et sensible. Peut-être, en plus de l’analyse de Bensa et Pouillon 
(2012), peut-on rappeler la leçon de Jeanne Favret-Saada (2009) : le premier enjeu de 
l’enquête ethnographique est d’être affecté, c’est là son point de départ. Mieux, « être 
affecté », c’est participer au « discours indigène », faire de la participation et de la 
compréhension un ordre de connaissance. C’est dans un second temps que se développe 
l’écriture analytique. Retrouver ce rapport au terrain dans la description ethnographique 
passe à mon avis par le sensible et le subjectif. Ensuite, le traitement littéraire se charge 
de rendre compte du réel au prisme du regard de l’auteur.rice. Par exemple, j’ai habité 
à Dharavi pendant mon terrain de thèse, dans une petite maison qui appartenait à la 
caste des tanneurs dhors. J’aurais pu décrire la pénibilité de ces nuits puantes, saturées 
de moustiques, menaçantes, les bruits non identifiés. Mais ce n’est pas cela que j’ai 
vécu. La nuit, le bidonville continue à travailler, les lumières des mille petits feux des 
tas d’ordures créent une atmosphère féérique, les hommes deviennent ombres 
mouvantes, car finalement personne ne dort. Cela, je peux l’expliquer dans le roman, 
pas dans un article scientifique. 

NJ : Cela nous mène ainsi à une question sur laquelle je me suis penché concernant le 
réalisme du roman de Rohinton Mistry, A Fine Balance : que peut-on faire dans notre 
recherche de descriptions et de faits rapportés dans un tel roman, dès lors qu’il brouille 
la frontière entre fiction et réalité observée (Jaoul, 2024) ? Penses-tu qu’il soit possible 
pour un ou une chercheur.euse de citer ton roman comme témoignage ethnographique 
sur Bombay et sur les réalités que tu abordes ? Toi-même, citerais-tu un roman dans 
une recherche, et si oui de quelle manière et à quelles conditions ? 

MCS : Personnellement, je cite beaucoup de romans dans mes cours d’anthropologie à 
l’INALCO (Institut national des langues et civilisations orientales), pour illustrer et 
tenter de faire éprouver des lieux, des atmosphères ou des situations sociales ; moins 
fréquemment dans mes articles ou livres scientifiques, bien que, par exemple, j’ouvre 
ma première monographie de Dharavi (Intouchable Bombay, 2002) par les descriptions 
romanesques de V.S. Naipaul dans un de ses livres – India: A Million Mutinies Now 
(1990). La lecture de cet ouvrage m’a marquée : il a beau être un livre de non-fiction, 
il n’en dépeint pas moins des scènes traitées de manière si sensible et colorée qu’il 
semble parfois relever du roman. Le ou la chercheur.euse peut avoir besoin d’en référer 
au roman pour rendre de manière plus sensible une réalité qu’il veut faire comprendre. 
La question est alors : comment citer le roman ? En l’occurrence, il permet de 
comprendre le contexte par l’imaginaire de l’auteur.rice. La réalité n’est jamais que ce 
que l’on en fait ou ce que l’on représente après tout.   

 



« "Bombay" : des notes de terrain au roman »  
 

- 146 -  

NJ : Le personnage principal de ton roman est un jeune brahmane originaire d’un 
village avec lequel il a coupé les liens familiaux à la suite de la disparition de son père 
lors des émeutes de 1992 à Bombay et à la mort de sa mère. Étudiant, il trouve refuge 
chez une activiste de l’éducation, Shantiji, avec laquelle il développe des liens quasi 
filiaux. À plusieurs reprises, on sent bien que les pensées contemplatives de Shiv, 
personnage romantique et mélancolique, te permettent de faire part de tes propres 
observations et de ton ressenti en tant qu’enquêtrice et spécialiste de l’Inde. 
L’identification à ton personnage principal est d’ailleurs confirmée à la fin du roman 
lorsque tu évoques les derniers mots de Shantiji à Shiv avant de mourir, mots qui sont 
identiques à ceux qui t’ont été adressés, que tu rapportes en anglais dans la préface de 
ton livre. La demande d’écrire l’histoire de ton cheminement, et donc de cette rencontre, 
tu l’as donc toi-même reçue de la part d’une activiste, Nirmalataï, qui dans le roman 
devient Shantiji. On comprend donc que le personnage de Shiv est construit comme ton 
alter ego, te permettant de faire revivre tes propres impressions d’enquêtrice confrontée 
à cette ville, à sa violence sociale, à ses espaces ségrégués et à ses rencontres humaines 
intenses. Pourquoi avoir choisi le roman, par rapport à d’autres formes d’écritures 
alternatives, comme le récit de voyage ou la non-fiction, qui t’auraient permis de parler 
à la première personne plutôt que de passer par la médiation d’un Shiv ? Par ailleurs, 
en tant que femme, pourquoi avoir choisi un personnage masculin comme alter ego? 

MCS : Je voulais écrire un roman, c’est-à-dire m’émanciper entièrement des 
contraintes universitaires et de la non-fiction. J’ai choisi un alter ego qui pouvait 
incarner mes questionnements, que je pouvais faire voyager dans les univers de 
Bombay avec émotion et en même temps avec distance, un personnage en creux qui, 
comme une caisse de résonance face aux événements, intensifierait la violence de la 
réalité ou la puissance des rencontres. Je fais mien l’enseignement de Flaubert : 
premièrement, suivre un personnage indécis qui se construit en réaction aux 
événements, comme le Frédéric Moreau de L’Éducation sentimentale permet de 
construire tous les autres personnages à travers lui comme en relief ; deuxièmement, 
Shiv, c’est moi. Certes, pourquoi pas un protagoniste féminin ? Parce que j’aurais sans 
doute été trop proche de mon personnage, avec toutes les projections possibles. En 
outre, je voulais pouvoir développer, en contre-point de ce héros émotif et plein de 
doutes, des portraits de femmes fortes qui, elles, font des choix et les assument : 
Shantiji, Manju, Laleh, par exemple. 

NJ : Tes personnages sont-ils tous inspirés de personnes réelles rencontrées pendant tes 
terrains à Bombay, comme c’est manifestement le cas de Shantiji ? Peux-tu préciser la 
manière dont ils ont été construits, avec quelle part de réalité et quelle part de fiction ? 

MCS : Tous les personnages sont inspirés d’une ou de plusieurs personnes réelles. 
Shantiji est inspirée de Nirmala Purandare (1933-2019), grande activiste qui a mené un 
important travail social pour l’éducation des femmes dans le Maharashtra, même si elle 
n’appartient pas à la même caste brahmane, car j’avais besoin de relier son histoire à 



« Écrire le terrain en Asie du Sud. Vers un tournant alternatif ? », RIAS, 3/1-2 (2025-2026). 
 

- 147 -  

celle de Savarkar3. Ici, c’est de la pure fiction, ce lien familial est inventé pour servir la 
construction d’un personnage fracturé par ses loyautés contraires. Manju est un 
composé de plusieurs figures de la jeunesse cosmopolite de Bombay émigrée aux États-
Unis, et évoque pour moi la jeune intelligentsia indo-américaine que j’ai fréquentée sur 
le campus de Chicago où j’ai fait un postdoctorat (1996-1997). Serafina était la petite 
Meena employée dans le bungalow où j’ai vécu à Bombay pendant mon terrain de thèse. 
Dans le roman, elle est vieillie. Lénine est un composé d’un ami parsi, intéressant ici 
notamment pour son physique très particulier, et je l’ai construit comme homosexuel 
en pensant à un autre ami engagé dans la défense des droits LGBT à Bombay. Bhosle 
est un composé de ces figures politiques moustachues, grossières et fourbes que j’ai 
rencontrées lors de mes entretiens avec certains élus municipaux nationalistes hindous, 
etc. 

NJ : Dans un entretien qu’il a accordé à un universitaire (McLay et Mistry, 1996), 
Rohinton Mistry rapporte qu’il n’est pas toujours maître des intentions ou des pensées 
de ses personnages, comme s’ils s’autonomisaient et qu’il n’en contrôlait pas 
entièrement la psychologie. Leurs motivations et le sens de leurs actions restent ainsi 
sujettes à diverses interprétations, y compris pour l’écrivain lui-même, qui en vient à 
s’interroger sur le sens de leurs réactions. As-tu toi-même fait cette expérience ? Tes 
personnages ont-ils parfois pu guider ta plume, décider eux-mêmes de leurs actions, 
produire leur propre pensée, et ainsi t’amener vers de nouvelles idées, sur le mode de 
la sérendipité ? En ce sens, l’écriture romanesque est-elle selon toi propice à une 
anthropologie plus libre et imaginative ?  

MCS : C’est un peu là la magie du roman, quand les personnages vous transportent. 
Leur caractère est suffisamment campé pour qu’ils fonctionnent tout seuls. Je me pose 
la même question à chaque page : que fait mon personnage ? Que pense-t-il ? En effet, 
il arrive que mes personnages m’étonnent. Par exemple, la scène où des policiers 
mettent à quatre pattes Shiv et Lénine dans une démonstration grotesque et humiliante 
est arrivée comme cela, en suivant les personnages. Idem pour le retournement à la fin 
du livre : Shiv veut soudainement repartir dans son village natal. C’est lui, pas moi, qui 
le décide. Comment Shantiji va-t-elle réagir à cela ? La véritable Nirmalataï, confrontée 
à une telle situation, aurait sans doute été beaucoup plus radicale, elle n’aurait jamais 
fait de concession. Dans le roman, j’ai été étonnée par Shantiji : elle est bien plus prête 
à accepter le compromis et à rechercher l’apaisement que la véritable Nirmalataï qui l’a 
inspirée. 

Ce qui est certain, c’est que le roman explore bien plus la subjectivité et la 
psychologie (de l’auteur.rice, des personnages) que la non-fiction ou l’écriture 
ethnographique. Un romancier écrit à partir de lui-même, de ses sentiments, de ses 
émotions. De nouveau, la démarche est à l’opposé de l’écriture scientifique. En ce sens, 
là où je pense que le roman peut être producteur de connaissances, c’est dans la 

 
3 Vinayak Damodar Savarkar (1883-1966) est un homme politique indien du Maharashtra, nationaliste 
et fondateur de l’idéologie nationaliste hindoue.  



« "Bombay" : des notes de terrain au roman »  
 

- 148 -  

perspective qu’il déploie, par l’écriture littéraire, plus sensible, peut-être plus fine aussi, 
car capitalisant sur des détails infimes que l’ethnographe ne peut pas inclure dans ses 
descriptions. 

NJ : Malgré la violence dont il témoigne, ton roman se termine tout de même sur une 
note d’optimisme. Shiv, qui touche le fond lorsqu’il réalise finalement que son père a 
été un extrémiste hindou impliqué dans les violences de 1992, renonce à sa carrière 
dans une grande entreprise capitaliste de recyclage pour se consacrer à des projets plus 
directement au service de la population vivant de la décharge. Il s’approprie ainsi 
l’héritage de Shantiji, sa mère spirituelle. Grâce à cette rupture et à cette prise de 
conscience, il réussit enfin à retrouver sa place dans la société indienne. Vois-tu donc 
toujours, malgré la dureté de ce que tu décris et le constat que tu fais de la montée de la 
violence politique, une rédemption possible pour l’Inde ? 

MCS : Je pense que ce roman, notamment à travers ses figures de résistance, chacune 
à leur échelle, Shantiji, Manju, le Kannada, Hari, ou Lénine, propose des formes 
d’émancipation possibles de la violence, parfois de résilience. Il ne s’agit pas seulement 
pour les hommes et les femmes du bidonville de leurs conditions de survie, il s’agit de 
bien plus : dans une ville fracturée par l’exclusion sociale, la dégradation 
environnementale et la violence politique, comment proposer autre chose, d’autres 
solidarités, construire du commun et du meilleur ? L’engagement final de Shiv, qui 
parvient à renouer avec un autre Bombay que celui qu’il connaissait pour y poursuivre 
son histoire, a quelque chose de la rédemption en effet. Bombay, à certains égards, est 
un roman d’apprentissage dans une ville très moderne dans son rythme et ses 
métamorphoses continuelles, entre le réalisme et la fable. 



 

- 149 -  

Bibliographie : 

Adiga, A. (2012). Le Dernier homme de la tour, Buchet Castel, Paris, 588 p. 
Chanda, V. (2008). Seigneur de Bombay, Paris : Robert Laffont, 1037p. 
Adiga, A. (2012). Le Dernier homme de la tour, Buchet Castel, Paris, 588 p. 
Mehta, S. (2006). Bombay Maximum City, Buchet Castel, Paris, 775 p. 
Mistry, R. (2003). l’Equilibre du monde, Le Livre de Poche, 896 p 
Roberts, G. D. (2003). Shantaram, Paris : Flammarion, 1088 p. 
Thayil, J. (2013). Narcopolis, Paris : Editions de l'Olivier, 2013, 298 p. 
Tyrewala, A. (2018). Aucun Dieu en vue, Arles : Actes Sud, 208 p. 


